# ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 372 . 5 custof flas

D,G A. 79





# हिन्दू विवाह का संक्षिप्त इतिहास



हिन्दी समिति ग्रन्थमाला-सच्या १६६

# हिन्दू विवाह का संक्षिप्त इतिहास

[वैदिक युग से वर्तमान युग तक की हिन्दू विवाह विषयक अमुख संस्थाओं का ऐतिहासिक तथा समाजवास्त्रीय अध्ययन]

45/61

#### तेखक:

## प्रो. हरिदस बेदालंकार एम. ए.

मृ. पू. अध्यक्ष इतिहास विभाग, गुरुकुल कामबी विश्वविद्यालय, हरिद्वार; निदेशक, प्रकाशन विभाग, इ. प्र. कृषि-विश्वविद्यालय, पन्तनगर, नैनीताल ।

392.50954 Has

> हिन्दी समिति सूचना विभाग, उत्तर प्रदेश लखनक

प्रथम संस्करण ११७०

## [ मूल्य : १६ रु० (सोलह रूपमे)

#### प्रकाशकोय

मानविर्तित संस्थाओं में कदाचित सबसे व्यापक और विश्वजनीन संस्था परिवार या कुटुम्ब है जो आरस्य में नर-नारों के युग्म से और तदुपरान्त उनकी सन्तानों से निर्मित होना है। अतः यदि यह कहा जान कि बंगाहिक सन्वन्ध हमारे समस्विगत जीवन की मूलमूत और आरम्भिक इकाई रहे है तो अरमुक्ति न होगी। यविष समाजकास्त्रियों ने ऐसी समावनाओं का विवरण अपने अध्ययन के आधार पर प्रस्तुत किया,
है जो इस संस्था को अति अरम्भिक अस्था में और संवेत करता है और आश्वयं
नहीं कि स्वामाविक विकास की अपनी प्रक्रिया में मानव ने अलग-अलग अवलों में
समान रूप से इस दिशा में प्रयदि भी की है। परन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि मूलमूत
एकता के रहते हुए भी मानव-सम्यता के अन्य अवययों की भाति विवाह-संस्था के
स्वरूप में समानता नहीं रह पायों। प्रत्येक सम्यता के साथ उसकी विवाह-संस्था भी
अपनी विशेषता प्राप्त करती गयी, जिसका प्रतिकृत हम अलग-असग जातियों में
देखते हैं।

अधुनिक यूग जगत् के मकोच का पुण है। भौगोलिक व्यवधान समाप्तप्राय हो चले हैं। फलतः विधिन्न देशों और जातियों के वैधिष्ट्य से निर्मित संस्थाएँ एक दूसरे को प्रभावित कर रही है और इस प्रकार एक नयी विध्व-समाज-व्यवस्था का पूजपात हो चुका है। परन्तु किसी भी वर्तमान का निर्माण तभी सन्भव है जब उसकी नीव सुद्य अतीत पर रखी गयी हो। इस दृष्टि से वैचारिक एकता के इस पूप में इस वात की भी आवश्यकता है कि विभिन्न जातीय और देशीय विशेषताओं को उद्भासित किया जाय ताकि भावी स्वस्थ का निर्धारण करने के लिए समाज के सामने एक मुपरीकित आधारमूत सामधी उपलब्ध रहे। इस दृष्टि से हिन्दू विवाह विषयक प्रस्तुत प्रत्य का अपना विशेष सहस्य है। इस भू-भाग में जो सामाजिक प्रवित्व विकसित हुई उसने मानय-सम्पता को हर क्षेत्र से प्रयोद्ध विचार-सामग्री प्रदान की है। ऐसी स्थिति से इस सम्भाषना से इन्कार नहीं किया जा सकता कि पश्चिम की भौतिकवादजन्य विषयताओं से प्रताहित मानव आध्यात्मक क्षेत्र की भौति वैधाहिक क्षेत्र में भी सारत की उपलक्षियों की और आकृष्ट हो।

विद्वान खेळक ने अपने विषय का प्रतिपादन साधिकार किया है और यजनत्त ऐसे तब्यों की ओर भी संकेत किया है जो विचारोतेजक है और जिनसे गहमन अधवा असहमत होने के लिए पाठकों को यथेष्ट मानस-मंधन करना पढ़ेगा। आचा है, ममाज-शास्त के अध्येताओं के साथ-साथ अन्य पाठक भी उम कृति को उपयोगी पायेंगे।

> लोलाधर शर्मा 'पर्वतीय' गांचव, हिन्दी समिति

#### प्रस्तावना

विवाद हमारे समाज की एक बड़ी महस्वपूर्ण संस्था है। समाज की सता, संरक्षण, सातत्य और बृद्धि इसी पर अवलिम्बन है। इस हमारी सामाजिक संस्थाओं का से इसण्ड कहा जाय में। कोई अन्युक्ति व हींगो। इस पुस्तक में हिस्दू समाज की इस महस्वपूर्ण संस्था की वैदिक सुग में वर्तमान काल तक की ऐतिहासिक और समाजवास्त्रीय मीनांसा का एक विन स्र प्रयत्न किया गया है। इसमें हिन्दू विवाह के अतीन का प्रविपादन, वर्तमान का चिन्तन तथा प्रविप्त में प्रयत्न होंने वाली प्रवृक्तियों का विक्लेषण और विवेचन है।

पहले अध्वाय में हिन्दू विवाह से उद्यम और उद्देश्यों पर प्रभाग डाला गया है। दूनरे में पांचकें अध्याय तक हिन्दू विवाह से उन प्रतिवर्कों और समादाओं का ऐतिहासिक विवेचन किया गया है जिनका पालन करना प्रत्येक हिन्दू विवाह में आवश्यक समझा जाना है। गोल, प्रवर, मिण्डना तथा अन्तिविवाह के प्रतिवर्क इनमें प्रमुख न्यान रखते है। पांचकें अध्याय में वर-चधू की अन्य यांग्यनाओं तथा चुनाव सम्बन्धी विभिन्न निवमों का वर्णन है। छठे अध्याय में विवाह के प्राचीन बाठ नभी के साथ आधुनिक काल में प्रलित सम्बन्धम्, कराब, बादरअन्दाजी आदि का वर्णन है। साठवें अध्याय में विवाह संस्कार की विधियों का तथा इनके महत्त्व का विवेचन है। साठवें अध्याय में विवाह संस्कार की विधियों का तथा इनके महत्त्व का विवेचन है। साठवें अध्याय में दाम्पन्य अधिकारों पर तथा नवें अध्याय में तलाक के प्रथन पर प्रकास डाला गमा है। दसमें अध्याय से चौदहवें अध्याय तक हिन्दू विवाह से संबद्ध विधिन्द समस्याओं की समीक्षा है और कमशः वाल विवाह, विध्वा विवाह, सतीव्रका, नियोग, बहुभावेता (Polygamy) और बहुभतेता (Polygamy) का विवेचन है। पन्द्रहवें अध्याय में नवीन परिन्धियों के कारण हिन्दू विवाह पर पढ़ने वाले प्रभावों का तथा भविष्य में प्रवत्न होने वाली नवीन प्रयुत्तियों का विवेचन किया गया है।

हिन्दू विवाह के प्राचीन काल और मध्ययुग की ऐतिहासिक गीगांवा का प्रधान बाधार बैदिक संहिताएँ, बाह्यण प्रत्य, गृह्यसूत, धर्मसूत, स्मृतियाँ, हनकी टीकाएँ, निवन्ध प्रत्य, मंस्कुल-प्राकृत के नाटक, काव्य, गांत विधिदक, जातक साहित्य तथा ताचीन अभिनेत्व हैं। अनेक धर्मसूतों, स्मृतियों तथा निवन्ध प्रन्यों का रचनाकाल विवादस्यद है। इस पुस्तक में प्रधान रूप से भी पाण्डुरंग दामन काणे के "हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र" के प्रथम खण्ड में प्रतिपादित कालकम को स्वीकार किया गया है। हिन्दू विवाह के आधुनिक काल के विवेचन का मुका आधार प्रित्री कौसित, सुप्रीम कोर्ट तथा विभिन्न

हाईकोटों के फैसलों की रिपोर्ट, भारत सरकार की ओर ते बैठावी सबी अनेक समितियों के विवरण, विवाह विकयक नवीन कानून तथा हिन्दू कानून पर निन्ते गर्वे प्रामाणिक अन्य तथा जनगणना की रिपोर्ट हैं। इनके अतिरिक्त तिर्दू विवाह और परिवार पर वर्त-मान समय के स्वदेशी एवं विदेशी विद्यानों द्वारा विकंप के ममाजनान्त्रीय अनुसंधान और गवेपणाएँ भी इसमें महायक है। इन सब का उन्नेक सहायक ग्रन्थमुची ने किया गया है।

हिन्दु विवाह से सम्बद्ध प्रायः सभी प्रवसी का विदेवन निप्पक्ष वैज्ञानिक दुग्टि से किया गया है। प्रत्येश बैदाहिक प्रमा के सम्बन्ध में गहने उनके बैदिक काल से नेकर अब तक चले आने वाले स्वरूप की स्पष्ट किया गया है, इगके माथ ही यह भी बताया गया है कि उस प्रथा में कब, कैसे और क्यों परिवर्तन होता रहा । असपिण्डना, असगेंद्रता, बलाविवाह के नियम, वान विवाह, गर्नी प्रया, विधवा विवाह, नियोम आदि भी प्रयाएँ किस समय, किन कारवों ने आरम्भ हुई, इनका अभिक विवास किम प्रकार हुआ, इसका विवेचन कालकम से ऐतिहासिक पुष्ठभूमि के आधार पर किया गया है। ऐतिहासिक दृष्टि से विवास सम्बन्धी विभिन्न प्रक्तों की मीमांसा करते हुए एलनात्मक पद्धति का भरपुर उपयोग किया गया है और हिन्दु समाजकी प्रयाओं एवं संस्थाओं की तुलना अन्य समाजों की इस प्रकार की पढ़तियों से की गयी है। प्रसिद्ध साम्राज्यकारी ब्रिटिश लेखना और कवि किपलिय वाहा करता था कि वे इंग्सैंग्ड के बारे में बया जानते हैं जो केवल इंग्सैंग्ड को जानते हैं। उसकी इस उक्ति का यह आश्रय या कि दूसरे देशों का जान होने पर तथा उनने साथ इंग्लैण्ड की तुलना करने पर ही इस देश का यथार्थ ज्ञान संभव है। यही बात हिन्दू विवाह के सम्बन्ध में भी कही जा सकती है। जो भेवल हिन्दू विवाह की जानते हैं, वे इसका पूरा ज्ञान नहीं रखते हैं। यह तभी संभव है अब इन हिन्द विवाह सम्धम्धी विभिन्न व्यवस्थाओं की तुलना युनाम, रोम, कांस, जर्मनी, इंग्लैण्ड, अमरीका आदि दूसरे देशों की तथा अन्य जातियों की तत्सदृश व्यवस्थाओं और प्रयाओं से करें। अतः इस पूस्तक में श्रायः सर्वत्र गादटिप्पणियों में दूसरे देशों सभा जातियों के विवाह की हिन्दू विवाह के साथ सायस्य रखने वाली प्रमाओं तथा रीति-रिवाओं का रोचक एवं ज्ञानवर्धक प्रतिपादन किया गया है। इस प्रकार के तुलनात्मक अध्ययन में लेखक को वैस्टरमार्क, फेंबर, हाबहाउस, जैकी, काली, स्पेन्सर आदि के ग्रन्थों से वड़ी सहायता गिली है। सहायक प्रत्य सूची में ऐसी पुस्तकों का उत्लेख पूषक् रूप से किया गया है।

इस पुरतक में अनेक नये पारिमाधिक शब्द गई शते हैं। नये शब्द अनाने से पहले यह यत्न किया गया है कि प्राचीन साहित्य में उन सब्दों को खोजा जाय। यदि पुराने संस्कृत प्रत्यों में ऐसे शब्द मिले हैं, तो उननी जयह व्यर्थ में नये शब्द नहीं बनाये गये। उदाहरणार्थ, अंग्रेजी के Promisculty, Polygamy तथा Polyandry के लिए महाभारत में कनशः कामचार, बहुभावता और बहुभनुँता के शब्दों का प्रयोग है, जतः इस पुस्तक में बन्ही बन्दों का व्यवहार किया गया है।

अनोंडे या ने जिल्हा है कि विवाह के विषय में जितनी कटपटांग वातें लिखी वयी हैं, जतनी गायद किसी और विषय पर नहीं निल्ही गयी। पता नहीं नेखक का यह प्रवास किस कोटि में जाता है।

विवाह का विषय इतना गंभीर, जिटल और जिम्मृत है कि सैकी के कथातानुसार हुन इस अवसर गर म्यूटन की अन्तिन उक्ति की बीहराते हुए यहीं कह सकते हैं कि इस वियस में हम अभी तक विशाल सागर के जिनारे कुछ कंकड़ ही बटोर पामे हैं। हिन्दू विवाह का इतिहास अभी तक अन्धकार के जावरण में पड़ा हुआ है, उसके स्वस्य को स्पष्ट करने का यह एक अरवन विनम्न प्रमास है। कास्तिशा ने भने ही नम्रतावण यह कहा था—"वव सूर्यप्रभावों वंणा, तब चास्पविषया मितः"। किन्तु लेखक इस विषय में बस्तुता अपनी अल्पविषया मित का अनुभव करता है, फिर भी उसने यह प्रवत्न इसस्विए किया है कि अधिकारी विद्वानों का ध्यान इस सहस्वपूर्ण किन्तु उपेक्षित विषय की ओर आहण्ड हो सके।

लेखक को इस विषय का खेद है कि हिन्दी शॉमींत द्वारा निर्धारित पूछ-संख्या के कारण उसे अनेक विषयों को छोड़ना पड़ा है, संस्कृत सन्दों के मूल अवतरमों को देने से पुस्तक का कलेवर बढ़ जाना, अते: इनके प्रतीकों का उल्लेखमात्र किया गया है।

हिन्दू विवाह के सर्वार्गाण वैद्यानिक विवेचन का हिन्दी में यह प्रथम प्रयास है। अंग्रेजी, जर्मन आदि पूरोपियन भाषाओं में हिन्दू विवाह की विधिष्ट समस्वाओं के अनेक प्रामाणिक अध्ययन हुए हैं, किन्तु लेखक की जानकारी में इस प्रकार ऐतिहासिक दृष्टि से हिन्दू विवाह के सब पहलुओं का विवेचन करनेवाला कोई अन्य नहीं है। इस विषय की गुरुता, गंधीरता और अटिलता के साथ लेखक अपने अल्य अल्ययन और सीमित सामर्थ्य से भी अपरिषित नहीं है, किर भी उसने यह प्रयास इसलिए किया है कि ऐसे महत्त्वपूर्ण विषय पर हिन्दी में अभी तक कोई अध्ययन प्रकाशित नहीं हुआ है। लेखक को उस समय तक सन्तीय नहीं होगा जब तक उसका पह विगस प्रमास विद्यानों द्वारा कसीटी पर कसा आने पर खरा न उतरे। कासिदास के उल्यों में लेखक की भी यह धारणा है—

#### आ परितीयाडितुषां न साधु मन्ये प्रमोगनिकानम् ॥

इससे पहले हिन्दू परिवार पर लेखक की एक क्रुति 'हिन्दू परिवार मीमांसा' के को संस्करण प्रकाशित हो चुके हैं और यह पुस्तक बंगाल हिन्दी मण्डल, कलकत्ता तथा हिन्दुस्तानी ऐकेडेमी, इलाहाबाद द्वारा उक्ततम पुरस्कारों से सम्मानित हो चुकी है। आशा है, इस पुस्तक का भी हिन्दी जगत द्वारा स्वागत किया जायगा।

लेखक इस पुस्तक के प्रकाशन के लिए हिन्दी समिति का तथा इसके सचिव श्री

'पर्वतीम' जी का जरवन्त आभारी है। हिन्दी समिति के सहयाम के बिना ऐसे सम्जीर विषय के प्रत्य का प्रकाशन होना बहुत कठिन था। उसके प्रणयन एवं संखन में गरुनुत्त कांगड़ी विश्वविद्यालय के पुस्तकालय के अधिकारियों—वश्यवर रामरनलामल औ, श्री बागीस्वर जी विद्यालंकार और श्री ५, धर्मदंद जी बेदबाचरपति से वहम्न्य महायला मिली है। देस के लिए प्रसकी पाण्डुनिति नैयार करने नना डाइप करने भे श्री रामकार जी, श्री प्रतापाँसह जी, श्री राजेन्द्रकुमार जी आदि संबहुम्न्य सहस्यात दिया है। नेगान इस सब का आभारी है।

इस पुस्तक मे प्राचीन प्रन्यों के सैकड़ों प्रतीक हैं। इन्हें ययाप यवाणांकन गळ रखने का प्रवास किया गया है, तथापि कुछ अर्जुद्धयों का रह जाना मभव है। उन्हें तथा अस्य मूली को प्रदक्षित करनेवाले तथा इस ग्रन्थ के सम्बन्ध में उपयोगी सुझाव देने वाले महा-नुभावों का लेखक बहुत कुतत होगा।

हरिवस

. .

# विषय-सूची

|                                               | q es                     |
|-----------------------------------------------|--------------------------|
| प्रस्ताबना                                    | 4-90                     |
| संक्षिप्त संकेत सूची                          | 98-99                    |
| (क) सम्बन और पालि प्रन्य प <sub>0</sub> ४. (ख | अभिविद्या सम्बद्ध वा ० ० |

(ग) कानूनी सफेत, पु॰ = 1प्रथम अध्याय-हिन्दू विवाह का स्वक्य, प्रयोजन और उद्गम

9-20

विवाह का अर्थ और लक्षण पू० ९, विवाह के विभिन्न पक्ष पू० ३ विवाह विषयक नियम पू० ६, (५) वर-वधू के चुनाव के नियम पू० ६, (२) पत्नी आण्ति के नियम पू० ७, (३) विवाह के विभिन्न क्षण पू० १ विवाह के विभिन्न क्षण पू० ७, विवाह के विभिन्न क्षण पू० ७, विवाह के प्रयोजन पू० ६, (१) धर्म का पालन (क) पत्नी का सहसोन पू० ६, (ख) मृहस्थाक्षम का पालन पू० ५९, (ग) पित्-ऋण का विधार पू० ९८, (२) सन्तान आण्ति पू० ९४, (३) रित पू० ९६, विवाह की अनिवार्यताः (क) आधीन उदाहरण पू० ९७, (ख) आधूनिक उदाहरण पू० ९६, हिन्दू विवाह का आधिम स्थ पू० २२।

दूसरा अध्याय-बहिबिवाह : गोज और प्रवर

30-25

दो प्रकार के बैनाहिक नियम प्र० २८, गील का सामान्य स्वक्ष्य प्र० २६, गोल विषयक प्रत्य प्र० ३२, गोल सब्द के विधिक अर्थ प्र० ३४, मेधातिथि द्वारा गोल सब्द की व्याख्या प्र० ३६, गोल-प्रवर के ऐति हातिक विकास की अवस्थाएँ प्र० ३७, वैदिक युग में गोल प्रवति के सकेत प्र० ३६, प्रवर प्र० ३५, प्रवर प्रवति के वैदिक तिर्हेष प्र० ३६, प्रवर प्रवत्न की स्वतत्वता प्र० ४४, प्रवर में क्षियों की संख्या प्र० ४६, प्रवर प्रवत्न की स्वतत्वता प्र० ४४, प्रवर में क्षियों की संख्या प्र० ४६, दिगोल कुल प्र० ४६, स्वियों के गोल प्र० ४६, दिगोल कुल प्र० ४६, स्वियों के गोल विवाह प्र० ४२, गोल प्रवा की उद्यम सम्बन्धी भारतीय कल्पना प्र० ४४, भारतीय कल्पना की दो बडी असगतियाँ प्र० ४४, गोल के वश्यराम्परा स्वक न होने के अन्य प्रमाण प्र० ६६, जनगोल विवाह के नियम के प्रायु-

साँव पर पश्चिमी विद्वानों की कल्पनाएँ: (क) मैकलीनान की कल्पना प्॰ १६, (ख) स्पेन्सर की कल्पना प्॰ १६, (ग) एवजरी की कल्पना प्॰ १६, (स) स्पेन्सर की कल्पना प्॰ १६, (ग) एवजरी की कल्पना प्॰ १६, हिन्दू समाज में समीव विचाह-निर्धेष्ठ के उत्पादक हेन् प्॰ ६०, प्राह्मणों में स्थानीय बहितिबाह का अभाव प्॰ ६०, स्मृतिमां और असगोंक्षता का नियम प्॰ ६३, याजकल्प, नाग्य नमा अन्य स्मृतिकार पु॰ ६४, ठीकाकार और गोल: में प्रातिष्ठि पु॰ ६५, तेथण भट्ट पु॰ ६६, तथाकि के विचास कप पु॰ ६०, भार्त्वान युग पु॰ ६६, वर्तमान गोलों के विचास कप पु॰ ७०, गोलों का वर्गीकरणपु॰ ७२, (१) लोछ-नात्मक गोल पु॰ ७२, (२) मुल दुरुग वाली गील पु॰ ७२, (१) लाछ-नात्मक गोल पु॰ ७३, (४) उपाधि नाषक गोल पु॰ ७४, वर्तमान काल की गोलपहित की प्रधान विशेषताएँ पु॰ ७४, गील के नियम की अनावज्यकता पु॰ ७६, वर्तमान न्यायालय और सगोल विचाह पु॰ ७६।

#### तीसरा अध्याय-बहिबिवाह-सविष्डता

80-90W

सिपण्डता का सामान्य अर्थ पू० ८०, बैदिक पुग में सिपण्डता का विचार पू० ८०, वैदिक साहित्य में झातूब्य पिकाह का सकेत पू० ८९, महाकारत में बणित जातूब्य विवाह पू० ८२, धर्म-मूलों में मिण्डता का 
नियम पू० ८४, स्मृतिकार और सिपण्डता पू० ६६, टीमाकार और 
सिप्प्डता का नियम पू० ८८, विज्ञाने वर द्वारा गिण्डता की क्यान्या पू० ८६, मातूल कत्वा परिणय पू० ६२, देवाण भट्ट द्वारा ममर्थन पू. ६३, मिळमिस द्वारा विरोध पू० ६४, मध्यमूग में सिपण्डता के विवध प्रकार पू० ६४, वर्तमान काल के झातूब्य विवाह पू० ६८, झातूब्य विवाहों के प्रेरक कारण पू० १०४, नया कानून और सिपण्डता पू० १०६, निषद पीड़ियों पू० १०४,

#### चौवा अध्याय-अन्तविवाह

100-183

अन्तविवाह का महस्य प्० १०८, अन्तविवाह के विकास की अवस्थाएँ प्० १०६, वैदिक वृग में अन्तवितीय विवाह प्० १०६, अनुतोम विवाहों के प्राचीन उदाहरण प्० १९२, प्रतिलोम विवाहों के उदाहरण प्० १९४, प्रतिलोम विवाहों के उदाहरण प्० १९४, मूझा स्तियों के साथ विवाह का निवेध पू० १९४, सवर्ण विवाह की प्रशंसा प्० १९६, सवर्ण विवाहों का मूल कारण पू० १२०, स्मृतियों डारा अनुलोम विवाह बन्द करने के दो डांग प्० १२४, असवर्ण स्थियों

के पुत्रों के साथ दाय में अन्याय पू० १२५, असवर्ण विवाहों के ऐति हामिल उदाहरण पू० १२७, असवर्ण विवाह के अप्रकारत होने का कारण पू० १२६, वर्णों के अवास्तर प्रेयों का विकास पू० १३०, वर्नमान जानियों के भेद पू० १३२, उपरिविवाह पू० १३५, सजातीय विवाहों के त्रणिरणाम पू० १३६, अन्तर्जानीय विवाह और व्यायासय पू० १००, हिन्दू विवाह वीधना कानून (१६४६) पू० १८०, अन्तर्कानीय विवाह के प्रति नवीन व्याद्धण पू० १८०।

#### वांसवां अध्याय - बर-बध् का सुनाव तथा योग्यताएँ

488-484

अन्य देशाहिक प्रतिक्षम पू० १४४, वर की योग्यनाएँ: (१) ब्रह्मकर्य पू० १४४, (२) कुल पू० १४४, (३) ब्रुडि और गुण पू० १४६, अन्य साम्यनाएं पू० १४७, वर की अयोग्यनाएं पू० १४८, परिवेदन गू० १४६, पश्चित का नारण पू० १४१, बर्ध का चूमान पू० १४१, बर्ध के गूणों का नारनम्य पू० १४२, मुल्लिको हारा परीक्षा प्-१४३, कन्या की पूण परीक्षा का गुणम उपाय पू० १४४, बहिनों के लिए पश्चित का निमम पू० १४४, मेलापक मा मेलन पू० १४७, बैशाहिक प्रतिबन्धों के बुल्लिकाम पू० १४६, बर-बधु के चुनाव की आधुनिक प्रवृत्तियों पू० १४६, वर-बधु के अभीष्ट गूण पू० १६२।

#### छठा सध्याय-विवाह के प्राचीन तथा गवीन कप

448-548

हिन्दू विवाह के रूपों की विभिन्नता पू० १६४, विवाह के लाठ भेद पू० १६४, विवाहों की सेप्टला का ज्ञानस्य पू० १६६, विवाहों का नाम-करण पू० १६७, आठ प्रकार के विवाहों का क्षिक विकास पू० १६०, राज्य विवाह के प्राचीन उदाहरण पू० १७२, राक्ष्म विवाह के ज्वाहरण पू० १९६, राक्ष्म विवाह के ज्वाहरण पू० १७२, राक्ष्म विवाह के ज्वाहरण पू० १७४, नाक्ष्म विवाह के ज्वाहरण पू० १७४, नाक्ष्म विवाह के प्रचलन के कारण पू० १७६, स्वयंवर विवाह पू० १८०, कामुर विवाह का स्वक्य पू० १८०, वैदिक पूग में आमुर विवाह पू० १८६, महाभारत में आमुर विवाह के उदाहरण पू० १८२, कन्या जुक्त लाग आमुर विवाह की निन्दा पू० १८३, आमुर विवाह की निन्दा का कारण पू० १८६, नान्ध के विवाह पू० १८३, लामुर विवाह की निन्दा का कारण पू० १८६, नान्ध के विवाह पू० १८०, वैदिक पुग में मान्ध के विवाह पू० १८०, वैदिक पुग में मान्ध के विवाह पू० १८०, वैदिक पुग में मान्ध के विवाह पू० १८०, वैदिक मान्ध के विवाह पू० १८०, विवाह साहित्य में गान्ध के विवाह पू० २०७, गान्ध के विवाह पू० २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पू० २०७, गान्ध के विवाह पू० २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पू० २०७, गान्ध के विवाह पू० २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पू० २०७, गान्ध के विवाह पू० २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पू० २०७, गान्ध के विवाह पूळ २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पूळ २०७, गान्ध के विवाह पूळ २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पूळ २०७, गान्ध के विवाह पूळ २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पूळ २०७, गान्ध के विवाह पूळ २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पूळ २०७, गान्ध के विवाह पूळ २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पूळ २०७, गान्ध के विवाह पूळ २००, गान्ध के विवाह पूळ २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पूळ २००, गान्ध के विवाह पूळ २००, गान्ध के विवाह पूळ २०४, संस्कृत कारयों में गान्ध के विवाह पूळ २००, गान्ध के विवाह

में संस्कार की आवश्यकता पू० २०६, धमेशास्त्र व गान्धवं विवाह पु॰ २९०, गान्धर्य विवाह के दो मेद पु॰ २९९, वर्तमान काल में गान्धर्व विवाह पू॰ २९२, ब्राह्म, देव, आपे और प्रामापत्म निवाह पु॰ २१३, दहेज प्रवा पु॰ २९४, महाभारत व दहेज पू० २१६, बौद्ध ग्रन्य व दहेज पू० २१६, दहेज प्रचलित होने के कारण पु॰ २१७, दहेज तथा प्रामगीत पु॰ २१८, वर्तमान सुग में दहेज प्रथा के बढ़ने का कारण : अंग्रेजी शिक्षा का प्रभाव प्॰ २११, दहेज प्रधा के दुष्परिणाम पु० २२०, दहेज की कुप्रधा बन्द करने के उपाय प् ० २२३, देव विवाह प् ० २२४, प्राजापत्म विवाह प् ० २२४, हिन् विवाहों के आधुनिक रूप पू० २२६, दक्षिण भारत के विवाह पू० २२७. तानिकेट्टु तथा सम्बन्धम् पु.० २२७, मम्बन्धम् की प्रथा के प्रवलित होने के मूल कारण पू० २२६, मलाबार विवाह कानून पू० २३०, मम्बूदरी विवाह पू॰ २३१, कराब पू॰ २३१, खाण्डा विवाह पू॰ २३२, मान्ति गृहीत पृ० २३२, आनन्द विवास पृ० २३२, कण्ठी-बदल विवाह पू० २३३, कलियानम् विवाह पू० २३३, नातरुं विवाह पु० २३३, जादर अंदाजी विवाह पु० २३३, सर्वस्वधनम् जिवाह पूरु २३४, सत परिवर्तन पूरु २३४।

#### सातवा अध्याय-विवाह-संस्कार

78X-797

सं स्कार का उद्देश्य पृ० २३४, बंदिक युग की विधियों पृ० २३६, वृह्य सुतों की विधियों पृ० २३६, मधुमकं पृ० २३७, अस्वदान पृ० २३६, कत्यादान पृ० २३६, परस्पर समीक्षण पृ० २४०, अमिन स्थापन और होम पृ० २४०, पाणिप्रहुण पृ० २४५, अमिन प्रिणयन पृ० २४२ अभ्मारोहण पृ० २४२, माजाहोम तथा केशमोचन पृ० २४२, सन्तपदी पृ० २४४, मुर्वामिषेक पृ० २४४, मुर्वदर्शन व हृदय स्पर्श पृ० २४४, भुत दर्शन पृ० २४४, धृत की विदाई और रवारोहण पृ० २४६, वयु का ववणुरालय प्रयेश पृ० २४६, विराव वत पा विवाहोत्तर संयम पृ० २४७, अन्य विधियों: वरप्रयेण पृ० २४८, वान्दान या काळनिक्चय पृ० २४०, विवाह का मुहूर्त पृ० २४०, अन्य विधियों पृ० २४१, रामायण व महाभारत की वैवाहिक विधियों पृ० २४०, वीवाहिक आसीवाद, उपदेश पृ० २४५, कालिदास द्वारा वर्णत विवाह विधि पृ० २५२, मध्यकालिक विधियों पृ० २४४, मान सुत्र वत्यान पृ० २४४, प्रारम्भिक पूजारों पृ० २४४, कुक्स विवाह पृ०



२५५, अवबस्य य प्रतिमा विवाह पृ० २५५, अर्क विवाह पृ० २५६, वाग्यान का विचार पृ० २५६, वाग्यान का लीक्क रूप पृ० २५६, विवाह की आवक्ष्यक विधियाँ पृ० २६०, असवर्ण कल्याओं से विवाह की विधि पृ० २६९, विवाह संस्कार में स्थियों के संबन्ध की अविच्छेयता पृ० २६२, अविच्छेय हिन्दू विवाहों की अविच्छेय ईसाई विवाहों से आमक तुलना पृ० २६२, धर्म परिवर्तन और विवाह की अविच्छेयता पृ० २६४, प्राचीन भारत में सामयिक या सलते विवाह पृ० २६७, धीवानी विवाह पृ० २६७, धीवानी विवाह पृ० २६०, धीवानी विवाह का स्वरूप पृ० २७९, त्रमें कानूनों का निर्माण पृ० २७२।

#### आठवाँ अध्याय-दाम्पत्य कतंत्र्य व अधिकार

X25-405

वैदिक सूत्र में दाम्पत्य अधिकार पृ० २७४, बौद साहित्य में क्वशुर-वहु संघर्ष पृ० २७४, महाभारत में दाम्पत्य कलंट्य पृ० २७७, पित का मुख्य कलंट्य--परनी कर पालन पृ० २७६, स्त्री की पराधीनता पृ० २७६, मनु का आवर्ष पृ० २७६, स्त्री के अन्य कलंट्य पृ० २७६, पातिवत्य का आदर्ण तमा माहारम्य पृ० २६०, पितवता के कलंट्य पृ० २६०, स्त्रों के सिए निपिद्य कार्य, पृ० २८९, पितवता बनाम पत्नीवत पृ० २८९, वण्ड का अधिकार पृ० २८२, बाम्पत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति पृ० २८२।

#### नवाँ अध्याय-विवाह-विच्छेद या तलाक

₹54-30%

वैदिक काल में रसी का पुनिवाह पू० २०६, धर्ममूस और पुनिवाह पू० २०७, महाभारत व बीत साहित्य में तलाक पू० २००, कीटित्य तथा पुनिवाह पू० २०६, कीटित्य तथा मनु की तुलना पू० २६६, वर्षे पूज पूज में सित्रयों का पुनिवाह: पुनर्म का स्वक्य पू० २६६, वर्षे मान समाज में तलाक पू० २६७, पाट निवाह के कारण पू० २६६, विवाह विच्छेद की कानूनी व्यवस्था की भीग पू० २६८, हिन्दू विवाह कानून की तलाक सम्बन्धी व्यवस्था पू० २६६, विवाह विच्छेद के कारण (५) व्यक्तियार पू० ३००, (२) धर्म परिवर्तन पू० ३००, (३) पागलपन पू० २०५ (४) कोड की बीमारी पू० ३०९, (४) संकामक यौन रोग पू० ३०९, (६) संन्यासी होना पू० ३०९, (७) तापता होना पू० ३०२, (०) प्रमुख होने के बाद सहवास न करना पू० ३०२, (६) धरम्यत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति की आजा का पालन न करना, पू० ३०२, पत्नी बारा तलाक प्राप्त करने के बी अम्य कारण पू० ३०३, तलाक का

आवेदन-पत्त देने की अवधि पृत ३०३, पुनर्विवाह करने की प्रक्रिया पृत ३०४ ।

## दसर्वा अध्याय-बाल-विवाह

305-334

बैदिक युग में वालविवाह की गढ़ित का अभाव पू० ३०६, धर्ममूख व बातविवाह पूर ३९५, बासविवाह का मुख्य कारण-स्त्री विकार का अप्रचलन पु० ३१३, बालविवाह के अन्य कारणों की आलोनना प् ०. ३१६, नेस्फील्ड की कल्पना प् ० ३१६, बार्लानवाह तथा गागा-मण पू॰ ३१=, बालविवाह तथा महाभागत पू॰ ३११, बालविवाह तथा बीद नाहित्यप् ३२०, मीयंगुम में शालविवाहप् ३२१, म्मृतिया द्वारा वासविवाह को प्रोत्साहन पु॰ ३२२, बालविवाह की प्रोत्माहन देने बारे कुछ बारण: (१) बीख धर्म का भव पू० ३२३, (२) वैवाहिकः नियमों की कठोरता पु॰ ३२४, (३) सती प्रधा पु॰ ३२४, पूर्व-मध्ययुग के तरण विचाह पु० ३२४, ग्रामगीन तथा बालविवाह पु० ६२६, मध्य-युग में अन्य देशों में वालविवास पु० ३२६, मध्य युग में वालविवास प्रचलित होने के कारण प्॰ १२७, आधनिक युग में वालविवाह की हानियां प् ० ३ २६, बालविवाह की प्रधा दूर करने के कानूनी प्रयत्न प् ० ३३०, बारदा कानून पु० ३३०, बर्तमान समय में बालदिवाह कम होने के कारण पु० ३३२, कामून द्वारा स्तियों के विवास की आयु बढ़ाने का प्रस्ताव प्० ३३४ ।

#### म्मारहवाँ अध्याय-विधवा विवाह

7X5-245

विधवा विवाह के निर्धेध की किंमक अवस्थाएँ पू॰ ३३६, वैदिक गुग में विधवा विवाह पू॰ ३३६, धर्ममूलों में विधवा विवाह पू॰ ३३६, विधवा विवाह के निर्धेध का आरम्भ ३४०, विधवा विवाह के निर्धेध का आरम्भ ३४०, विधवा विवाह के निर्धेध के कारण: (१) संस्कारों की पविश्वता का विचार पू॰ ३४९, (२) अम्पत्ति की रक्षापु॰ ३४३, (४) सम्पत्ति की रक्षापु॰ ३४३, (४) सलतीय विवाह के नियमों की कटोरतापु॰ ३४४, (४) सास्त्रीय वाधाएँ पू॰ ३४४, अत्योगि विधवाओं के विवाह का निर्धेध पू॰ ३४४, मध्यकाल में विधवा विवाह प्रभावत करने के मरन पू॰ ३४४, रमुनन्यन तथा राजवल्लम के प्रयास पू॰ ३४४, वर्षासह व परसुराम भाऊ के प्रयाल पू॰ ३४६, विधवा के कर्तव्य पू॰ ३४७, आधुनिक यूग में विधवा विवाह पू॰ ३४६, विधवाओं की संक्या पू॰ ३४७, अधुनिक यूग में विधवा विवाह पू॰ ३४६, विधवाओं की संक्या पू॰ ३४६, विधवरकन विधासागर के प्रयत्न पू॰ ३४६, विधवाओं की संक्या पू॰

कानून पु॰ ३४०, कानून का स्वरूप पु॰ ३४०, कानून की कमियाँ पु॰ ३४५, बंगाल में विश्वता विवाह आन्दोलन पु॰ ३४५।

## बारहवाँ अध्याय-सती प्रचा तथा नियोग

XOF-FXF

ऐतिहासिक विकास की तीन अवस्थाएँ पू० ३५३, वैदिक सुन में सती अवा का अभाव पू० ३५४, सती अवा की वहली घटनापू० ३५६, सती अवा का विरोध पू० ३६०, मुस्सिम कासकों डारा विरोध पू० ३६०, मुस्सिम कासकों डारा विरोध पू० ३६०, मुस्सिम कासकों डारा विरोध पू० ३६९, महमरण की विधि पू० ३६९, विदेशी मालियों के विवरण पू० ३६६, मती अवा में बल अयोग पू० ३६४, स्वेच्छापूर्वक सती होने के जवाहरण पू० ३६६, मती अवा के विकसित होने के कारण पू० ३६६, नती अमा का निषेध पू० ३६८, नियोग का स्वरूप पू० ३६६, तियोग के उवाहरण पू० ३६६, तियोग के नियम पू० ३६६, हेवे ज कारण पू० ३६८, तियोग के अवित होने के कारण पू० ३७४, तियोग की अया के अवित होने के कारण पू० ३७४।

#### तेरहर्वा अध्याय-बहुमायंता

708-20E

वैदिक पूग में एक-विवाह की प्रधा प्० २७६, यह विवाह के संकेत प्० ३७७, बाह्मण प्रन्यों में यह नार्यता प्० ३७७, बहु नार्यता तथा धर्मसूल प्० ३८०, बहु नार्यता तथा कौटिस्य प्० ३८५, यह आर्यता तथा स्मृतियां प्० ३८२, बहु नार्यता तथा रामायण प्० ३८४, पुर और झूव के उदा-हरण प्० ३८४, बहु नार्यता तथा महाभारत प्० ३८६, बाह्मणों को रिक्रयों का दान प्० ३८०, संस्कृत कार्यों में बहु नार्यता पू॰ ३६३, मीर्ययुग में बहु नार्यता पु० ३८४, मध्ययुग में बहु नार्यता पु० ३६४, बनाल के कुलीन विवाह प्० ३६७, कुलीन विवाह की हानियों प्० ४००।

## चौदहवाँ अत्याय-बहुमत् ता

Ro1-850

वैदिक गून में बहुमत्ंता प्० ४०३, नहासारत में द्वीपदी का उदाहरण प्० ४०४, प्रोपदी की बहुमत्ंता के कारण प्० ४०६, बीव साहित्य में बहुमत्ंता प्० ४०६, धर्मशास्त्र प्० ४०६, कुमारिल और नीलकण्ठ की व्याख्याएँ प्० ४०६, नापरों की बहुमत्ंता प्० ४९०, बतंमान भारत में बहुमत्ंता प्० ४९१, वसरा भारत में बहुमत्ंता प्० ४९१, वसरा में बहुमत्ंता प्० ४९३, वहंस भारत में बहुमत्ंता प्० ४९३, वहंस भारत में बहुमत्ंता प्० ४९४।

#### पन्द्रहवाँ अध्याय-हिन्दू विवाह विवयक नवीन प्रवृत्तियाँ

854-88R

(१) विवाह का स्वरूप--- इसके वैयक्तिक पक्ष की प्रधानता प० ४२२,

(क) धार्मिक पक्ष प्० ४२२, (ख) मामाजिक पक्ष प० ४२२, (ग) मैनिक पक्ष प्० ४२२, (थ) वैयक्तिक पक्ष प्० ४२३, (२) विवाह का अनि-वार्यं समझा जाना प्० ४२४, (फ) स्वतन्त्रता पर आधात प्० ४२४, (ख) ब्रह्मचर्य का महत्त्व प्० ४२५, (म) आधिक स्वावलस्वन प्० ४२५, (थ) जनसंख्या की वृद्धि की रोकना प्० ४२५, (३) बरण स्थातन्त्रय पु॰ ४२७, विवाह में बग्ध स्वातन्त्व गी माला पु॰ ४२८, (४) विवाह की वय का ऊँचा उठना पू॰ ४३१. (६) प्रणय विवाह और रोमांचक प्रेम पू॰ ४३२, (६) अन्तर्गातीय विवाह पू॰ ४३४, (७) विवाह मंग्कार में परिवर्गन प्०४३६, (मः) विवाह संस्कार के समय में कमी पुरु ४३%, (ख) शारिवारिक समिमलन केन्द्र के रूप में विवाहीं का महत्त्व कम हीना पु॰ ४३७, (ग) विवाहों के व्यय में कभी प्० ४३७, (=) विवाह विच्छेद की प्रवृत्ति प्० ४३८, (१) पत्नी के आदर्श और स्विति में पश्वितन--अनुचरी से सहचरी बनना पु० ४४०, (१०) वाम्परय अधिकारों में विषमता की समाप्ति पु॰ ४४२, उपसंहार-हिन्दु विवाह का भविष्य 40 883 I

प्रयम परिशिष्ट-धर्मशास्त्र के प्रसिद्ध प्रत्यों तथा लेखकों का कालक्रम

बताने वाली तालिका

888-880 888-88d

सहायक प्रन्य सुनी

१. आकर ग्रन्थ पु० ६, २. मूल ग्रन्थ : (क) वैदिक बाह्यसम् पु० ६, (ख) गृह्य तथा धर्मभूत्र प्० १०, (स) बीट शक्तमय प्० १५, (घ) रामायण महाभारत प्० ११, (क) स्मृतियाँ प्० १२, (च) स्मृतियाँ की टीकाएँ तथा निवन्स प्रत्य पु॰ १२, (छ) संस्कृत के अन्य प्रत्य और काव्य प् ० १३, ३. विवाह विषयक ग्रन्थ : (क) हिन्दू विवाह विषयक ग्रन्य-(अ) सामान्य एवं कानूनी बन्ध प्० १४, (आ) हिन्दू विवाह की आधुनिक प्रवृक्तियों का विवेचन करने वाले ग्रन्य पू० ५७, (इ) विवाह विषयक सामान्य ग्रन्थ प्० १६, विवाह सम्बन्धी हिन्दी पुस्तकें पु० २०, प्रान्तीय भाषाओं के सन्य (क) गुजराती प्० २०, (ख) मराठी ए० २१।

## संक्षिप्त संकेत-सूची

## (क) संस्कृत और पालि ग्रंब

अं० नि०-अंगुत्तर निकाम अ० क०--अट्ठमाया अधर्व ०---अधर्वनेद अप०-अपरार्क की टीका कुल याज्ञवल्क्य स्मृति अ० पु०-अलिपुराण अर्थ०--कीटिनीय अर्थमास्त आप० ६० सू०—आपस्तम्ब धर्मसूत आप० गु० सू७—आपस्तम्ब गृह्यमूब आश्व० गू० सू०--- आश्वलायन गृह्यसूत्र उ०-उपनिपद् क्-क्-म्बंद संहिता ऐ॰ आ॰---ऐतरेम आरण्यम एँ ० बा०--ग्रेवरेय बाह्मण कारमा :----कारमामन श्रीतसूव का० संञ्ज्याहरू संहिता का० सूच-नामसूख वात्स्यायनकृत को ०--कोटिसीय अर्थगास्त्र गु० स्०<u>न्</u>ग्ह्यसूत्र गो० गृ०--गोमिल गृह्यसूत गो० बा०--गोपच बाह्मण गो० घ० सू०-गौतम धर्मसूत्र चतु०-चतुवर्गचिन्तामणि, हेमाद्रि कृत छा० ३०--छान्दोग्य उपनिषद् जा*०---गातक* जीमूत**ः**—जीमूतवाहन जै० उ०-- बा० जैमिनीयोपनिषद् ब्राह्मण जै॰ का॰---जैमिनीय बाह्मण

जै॰ सू॰--जैमिनीय सूत ता॰ बा॰—ताण्डच ब्राह्मण तै० आ०--वैतिरीमारण्यक तै० बा०--वैत्तिरीय ब्राह्मण वै० सं -- तैतिरीय संहिता द० च०, दच०-दत्तक-चंद्रिका द० मी०, दमी०—दत्तक-मीमांमा दा०---वायभाग, श्रीमृतवाहनकृत दा० त०-दात० दायमस्य, रघुमन्दनकृत यी॰ क॰-शीपकलिका दी० नि०-दीरपनिकाय ध ० पर-- धम्मपद ना॰ सं०--नारदीय संहिता नारदः ना० स्मृ०-नारद-स्मृति नि »—निरुक्त यास्ककृत नि व सि व--- निर्ण यसिन्ध प० प०--पद्म पुराष परा०-परागर-समृति परा० मा०--परागरस्मृति की माधवाषामैष्टत टीका पारः ग् । मू । — पारस्कर गृहयमुझ पा॰ मू॰--पाणिनिसूद्ध पु०-पुराष बाल०-बालम्भडी बृह---बृहस्पति बौ॰ ध॰ मू॰—बोधायन धर्मसूत सा०—शहाण भागः पुः नागवत पुराण म॰ पुरु—मत्स्य पुराण महाभा ०-- महाभारत म० नि०--मिज्जम निकाय म०, मनु०-- मनुस्मृति मा॰ गु॰ मू॰--मानव गुह्मसूत मार्केट पुरु-मार्केष्ट्रेय पुराण

माल्र०, मारु—माल्ती माधव मिना ०--- मिनाकारा मेघा०--- मेघाविध मै॰ ग॰-मैवामणी सहिता या ०, याज ० -- वाजवन्त्रय न्यांत र० वर---रघवंश ली० गु० मू०--वांगाधि वृत्रामुख बार पर मुर-वॉलफ धर्मन्व बार पूर्वावपुराण वा० रा०- -वाल्मीकि-रामासण वि० चि०--विवाद-विन्तामणि थिक गिक---विनयपिटकः विक पुर--विष्ण पुराण विण्य ०--- विण्यमण विष्ण् - विष्णु स्मृति बी० मि०-नीरमिलांदय विज्ञा०---विज्ञानेण्यर व्यप्र ०---व्यवहारप्रकान व्यम०—व्यवहारमयुख या व्राप्त-- वानाच व्राह्मण णा० आ०---णांबायन आरण्यक मा० वाल-भाषायन बाह्मण णा**० भा०--- गावर भा**ध्य णुनी ०-- गुक्रनीतिसार म्बारु पुर-म्बन्द पुराण मं को - संस्कार कीस्तुभ सं नि - मंब्रुतिकाय सं र भा - मस्कार रलमाना स॰ वि॰-सरस्वती विलाम स्मृ०—ग्मृति स्मृष ०---स्मृति चन्द्रिका ह० च०-हुएँ नरित हि॰ के॰ गु॰--हिरण्यकेशीय गृहससूत्र

## (ख) आधुनिक प्रस्थ

आवं ० म० इं०--आविआलाजिवन मधे आफ इंडिया की स्पिटें इ० ऐ०-इडियन ऐटिव्येगी इमा ० वि ०-- दमा उपलोगी दिया ब्रिटा निका इमा० मी० मा०---टमारानंत्रीहिया आफ गांचल मार्थात गपि॰ इ॰--गुनिमापिता उटिया औं । है । मारु-में। विभाग गण्ड हेबलयमेण्ट बाफ मारुस आर्टा ग्यान, बैस्टरमार्थ कन भा० हि० घ०--हिन्दरी आफ धर्मशास्त्र गौ० हि० की०--गीर, प्रशिसह हिन्द ना एएए धरण्य आ। हि॰ ला॰ क॰---जाली हिन्दू सा एएट कन्टम टा॰ ग॰--टाच गनल गण्ड गटीवबीटीज आफ राजरधान Bo को o-धर्मकाल बै॰ हि॰ ला॰ मैं॰-वैनजीं हिन्दू साँ आफ मैनिज एल्ट्र स्वीधन वै० द०-विदिश दहेवस वै॰ मार्॰ हि॰ मैं॰ इ॰--वैग्टरमार्फ की भार्ट हिस्टरी आफ मैरिक सेंड रिक-मनाम लिएंट ति० ल० मैं -- हिस्टरी आफ इयमन मैरिज, बैस्टरमार्क कत

## (ग) कानूनी सकेत

अला०—अलाहाबाद की दिष्यन ला रिगाँट्ंग अला० ला० ज०—अलाहाबाद को जनेल आ० इ० रि०—आल इंडिया गिगाँटंर इ० ला० रि०इडियन का रिपाँट्ंग क० ला० —कलकत्ता इंडियन ला रिपाँटं क० ला० ज०—कलकत्ता वीकली नांद्ग ला गिगाँट्ंग स० की० नां०—कलकत्ता वीकली नांद्ग ला गिगाँट्ंग ग०—पटना की इंडियन ला रिपाँट्ंग व०—यम्बई ला रिपाँटंर व० हा० रि०—चम्चई हाईकार्ट रिपाँट्ंग म०—महाग की अंडियन ला गिगाँट्ंग म०—महाग की अंडियन ला गिगाँट्ंग

#### प्रथम अध्याय

## हिन्दू विवाह का स्वरूप, प्रयोजन और उद्गम

विवाह और परिवार मानव जाति में आत्मसंरक्षण, बंगवृद्धि और जातीय जीवन के सातत्य को बनावें रखने के प्रधान साधन हैं। मरणधर्मा मनुष्य ने इससे अमरता प्राप्त की है। मनुष्य सर्वेव जीवित रहने की आवांका रखता है, उसने मृत्यु पर विजय पाने के लिए अतीत काल में अनेक रसायन बनायें, अमृत की खोज की, वैज्ञानिक आज भी ऐसे प्रयत्नों में संलग हैं, फिन्तु अब तक इसका विवाह और परिवार से अधिक सरल, सुन्दर और उत्तम उपाय नहीं खोजा जा सका। बहापुराण में यह ठीक ही कहा गया है—— देवता जमृत द्वारा असर हुए और बाह्यणादि मनुष्य पुत्र द्वारा।

विवाह द्वारा मनुष्य सन्तान के साध्यम से अपने को फैलाता और जमर बनाता है। इसलिए संस्कृत में बच्चों के लिए संतित, सन्तान, तनय आदि शब्दों का प्रयोग होता है। ये सब गब्द विस्तारवाची तनु झातु से बनते हैं। युव के रूप में पिता का ही पुनर्जन्म होता है क्योंकि पिता के अंत-अंग और हृदय से प्राप्त अंशों से पुत्र का उत्पत्ति होती है। मनुष्य को यदि अनिवार मृत्यु का दुःख है तो इस बात का अवश्य सन्तोच है कि विवाह और परिवार द्वारा उसने एक ऐसा हल बूंद लिया है, जिससे वह अपने मंत्रजों के रूप में अनन्त काल तक जीवित रहेगा। मानव समाज की सत्ता और शरकण विवाह और परिवार पर अवलम्बित है; अतः विवाह को हमारे समाज की सत्ता और शरकण विवाह और परिवार पर अवलम्बित है; अतः विवाह को हमारे समाज की सत्ता और शरकण विवाह और परिवार पर

## विवाह का अर्थ और लक्षण

विवाह मन्द का तारपर्य है—विक्रिक्ट रूप से वहन <sup>अ</sup> अर्थात् वसू को विभोषता के साम (पितृगृह से पितगृह) ले जाना। मिलमिश्च के मतानुसार यह विशिष्टता दो

- श्रह्मपुराण १०४। ह अमृतेनामरा देवाः पुत्रेण बाह्मणादयः । ऋग्वेद में (१।४।१०) पुत्रों द्वारा अमृतत्व प्राप्ति का उल्लेख है—प्रजाभिरग्ने अमृतत्वमस्याम् । मि० तै० तं० १।४।४६।१
- द निकक्त ३।४
- उनसाइक्लोपीडिया आफ रिलीजन एण्ड ईथिक्स ४१४२३ ।
- ४ शब्दकल्पहुम, चतुर्वं काण्ड, पूर्व ४२७— विवाहः विशिष्टं बहुनम् ।' मिर्व संस्कार-

प्रकार से होती है: (क) संस्कार से, (ख) स्वश्योत्पादन हारा। विवाह सब्द का प्रयोग दो अयों में होता है—(१) विवाह संस्कार, (२) इन संस्कार में उत्पन्न होने वाला दास्परय सम्बन्ध । मेघातियि तथा रथुनन्दन ने विवाह शब्द का अर्थ संस्कार-परक किया है, वहले के बत में विवाह क्या को पत्नी बनाने के लिए एक निष्मित कम से की जाने वाली अनेक विधियों से सम्पन्न होने वाला पाणिप्रहण संस्कार है, जिसको अन्तिम विधि सप्तिद्वांत है। इसके अनुसार किया वर्णमान समाजणान्त्रियों हारा किये गये लक्षण से बहुत कुछ मिलता है। इसके अनुसार जिस (विधि) में नारी पत्नी वाली है, वह विवाह है। मानव समाज में विवाह संस्कार की हजारों विधियों प्रचलित है। हिन्दू समाज में विधियों का मनान में विवाह संस्कार पद्धित में नेकर मनावार के सम्बन्धम् तक सैकारों विधियों का मनान है (देखिये सानवी अध्याय)। इनमें से समाज हारा मानी गयी किसी भी विधि या पढ़ित हारा परिवार की स्थापना की विवाह कहा जाता है। जतः जिलित के मतानुसार विवाह सस्तान पैदा करने वाले परिवार को स्थापित करने की समाज हारा स्वीकृत पद्धित है।

विवाह का दूसरा अर्थ समाग द्वारा स्वीकृत पद्धति द्वारा स्थापित दाम्पत्य सम्बन्ध भी है। इससे पति-पत्नी के कुछ अधिकार और कर्त्तंत्र्य उत्पन्न हो जाते हैं, अतः मिलसिश्च (संस्कारप्रकाण पृ० १६३) ने विवाह के इस क्या का स्वत्वोत्पादन कहा है। वेस्टरमार्क ने विवाह के इस अर्थ को ध्यान में रखते हुए इसका यह लक्षण किया है— "यह एक या अधिक पुरुषों का एक या अधिक रिल्ला के साथ ऐंगा सम्बन्ध है, जो रिवाल या कानून द्वारा मान्य होता है और जो इस सम्बन्ध को करने वाने दोनों पक्षों

प्रकाश पु॰ १४३—'तत्र विवाहराको यह प्रापणे इत्यस्माद्धातोभवि घटिंग हते वहनं बाहः, विशिष्टो बाह्रो विवाह इति ब्युत्पत्या निष्पद्यते।

- सं. प्र. वहाँ-वैशिष्ट्यं च प्रतिप्रहाक्ष्टविधोपायान्यतमोपायेन स्वीकृतायां होमादि-सन्तप्यनयनान्तकर्मिनः संस्कृतत्वम् । तथा च विवाहपवार्षो द्विवतः सिध्यति स्वत्वोत्पावनं संस्काराधानं चेति ।
- मन् ३।२० पर मेघा०--कः पुनरपं विवाहो नाम? उपायतः प्राप्तायाः कन्माया वारकरणार्थः संस्कारः सेतिकसंख्यांगः सप्तविवर्शनपर्यन्तः पाणिप्रहणलक्षणः । यह स्मरण रखना चाहिये कि मेघा० ने विवाह संस्कार को समाध्ति सप्तविवर्शन पर बतायो है, किन्तु मनु (६।२२०), यम (सं. प्र. पृ० ४६३ तथा ४५४) सप्तप्यते पूरी होने पर ही विवाह की आवश्यक विधि का अन्त मानते हैं।
- उद्वाहतस्य-तेन भार्यात्वसम्पादकं प्रहणं विवाहः ।
- जिलिन-फल्बरल सोख्योलोजी (न्यूयार्क १६४६), पृ० ३३४

को तथा उनकी सन्तान को कुछ अधिकार और कर्त्तव्य प्रदान करता है। व अधिकार मुख्यतः यौन और आधिक होते हैं तथा सन्तान से सम्बन्ध रखते हैं। समाज विवाह द्वारा पित-पत्नी को न केवल रित का अधिकार देता है, किन्तु उसके साथ ही परित को पत्नी तथा सन्तान के सरण पोषण के लिए बाध्य करता है। विवाह समाज में नवजात प्राणिमों के स्वान कर कुछ अधिकार माने जाते हैं। विशेष विवाह समाज में नवजात प्राणिमों के स्वान का निर्धारण करता है। पिता की सम्पत्ति का उत्तराधिकार अधिकाम समाजों में वैध विवाहों में उत्त्यन सन्तान को ही विया जाता है। विवाह द्वारा रित का अधिकार प्रायः वन्यनी तक सीमित कर विये जाने से इससे समाब में यौन सम्बन्धों का बहुत कुछ नियन्त्रण हो। जाता है। इस प्रकार विवाह परिवार की स्थापना के लिए स्त्री-पुरुष का भौतिक, कानूनी और नैतिक सम्बन्ध है। यह संस्था मानव समाज में प्रधान क्य से दो प्रयोजन पूर्ण करती है—बर-वारी सम्बन्ध का नियमण और समाज में सन्तान की स्थिति का निर्धारण।

#### विवाह के विभिन्न पक्ष

विवाह का जीवणास्त्रीय (Biological) प्रयोजन वंश-विस्तार और जाति-संरक्षण है और उसका उद्भव उच्च प्राणियों में सत्तान के दीचे काल तक माता-पिता द्वारा संरक्षण की आवश्यकता से हुआ है। <sup>52</sup> किन्तु इसके साथ ही विवाह में अंगक तस्त्रों और विविध पक्षों का सम्मिश्रण हुआ है, इनसे वह एक सुन्दर बहुरंगी इन्द्र- धनुष वन गया है। विवाह के इन विविध पक्षों में वैयतिक, सामाजिक, धार्मिक, आर्थिक, कानूनी और सोस्कृतिक पहलू उन्लेखनीय एवं महत्त्वपूर्ण हैं और विवाह का स्वरूप सम्मक्षते के निष्ट आवश्यक हैं।

वैयक्तिक (Individual) द्विट से विचाह पति-पत्नी की पूर्णता, विकास और सुख के लिए महत्त्वपूर्ण माना जाता है। मनुष्य सामाजिक प्राणी है, एकाकी जीवन ससकी प्रकृति के प्रतिकृत है, उसे जीवन याद्रा चलाने के लिए एक साथी की आवश्यकता अनुभव होती है, इसके विका वह अपना जीवन नीरस समझता है। बृह्या-रण्यक उपनिषद (१।४।१-३) में कहा गया है कि आरम्भ में केवल पुरुषाकार आत्मा

वेस्टरमार्ग-ए शार्ट हिस्टरी आफ मैरिज (संडम १६२६) , पृ० १

<sup>1</sup>ª हरिवस-हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १२१-२

११ हिन्दू समात में पति के पत्नी और सन्तान पर अधिकारों के लिए दे० हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १००-१३०, पृ० १०३ अनु०

१६ वैस्टरमार्थ—एसार्ट हिस्टरी आफ मैरिज पू० २-७, हरिवल—हिन्दू परिवार मोमांसा, पू० १०-१२

या, उसने मली-मांति अवलोकन कर आत्मा से मिम दूमरे पदार्थ नहीं देखें। उसने रमण नहीं किया, अतः कोई अ्यक्ति एकाकी रमण महीं करता। उनने दूसरें (सायी) की बाह की, उसने उसी आत्मा को दो भागों में विभक्त किया, वे पान-पत्नी वने १ वा वस्तुतः स्वी-पुरुष पृथक् रूप से संसार का आंधी-पानी केलने में अपने को अम-हाय पाते हैं, किन्तु मिलकर सांसारिक कच्टों को अधिक प्रसक्तशा के साथ सह सकते हैं और जीवनयात्रा मुख्यूर्वक पूरी कर सकते हैं। रागायण में पति-पत्नी को एक ही रण के दो पहिसे कहा गया है, जिस प्रकार विना तार के बीणा नहीं होती, जक्ष में रहिल रण नहीं होता, उसी प्रकार पतिहोन स्वी का जीवन गुवस्त नहीं हो गमता। १ व नर-पारी की अनेक आकांकाएँ और अभिन्तायाल् विवाह द्वारा सन्तान में पूरी होती है। उन्हें यह सन्ताब होता है कि उनके न रहने पर भी सन्तान उनके माम और कुल की परम्परा को अक्षुष्ण रखेगी, वे जिन कामों को नहीं बर सके, उन्हें मन्मन्न करेगी, उनकी सम्पान की उत्तराधिकारिकी बनेगी, बुद्धावस्था में अवलम्ब देगी। हिन्दू ममाज में वैदिक गुण से यह विकास प्रचतित है जि पत्नी मनुष्म का आधा अंग है, मनुष्य तब तक अधूण रहना है जब तक वह बत्नी प्राप्त करके सन्तान नहीं उत्पन्न कर लेता है। १ प्राप्त प्रकृति के विना आपने हैं।

विवाह एक धार्मिक सम्बन्ध भी है। हिन्दू समाज में वैदिक युग से ऐसा समझा जाता है। आठ प्रकार के ब्राह्मादि हिन्दू विवाहों में से पहले चार प्रकार के धम्ये विवाहों को ही धर्मानुकूल होने से उत्तम माना गया है। आगे यह बताया आगगा कि हिन्दू समाज में किन कारणों से विवाह एक धार्मिक सम्बन्ध है। विवाह का धार्मिक रूप हिन्दू समाज में ही नहीं किन्तु अन्य अनेक समाजों और धर्मों में पाया जाता है। उदाहरणांभें, प्राचीन मूनान और रोम में यही स्थित थी। म्यूरहैड के शब्दों में हिन्दुओं और यूगानियों के समान आरम्भिक रोमन लोगों में विवाह एक धार्मिक कर्तव्य था, अपने पूर्वजी के तथा अपन प्रति यह एक बहण था। इनका यह विश्वास था कि परलोक में मृत्यूवांकों का मुखी रहना इस बात पर अवलम्बित है कि उनका मृतक-संस्कार स्थाविधि हो तथा उनकी आत्मा की शान्ति के लिए उन्हें अपने वंशाजों की प्रार्थनाएँ, भाज तथा भेटें बार-यार स्थानम्य

नातन्त्री बाह्यते बीणा नाचको विद्यते रथः । नापतिः मुख्यमेधेत या स्वावपि शतात्मजा ॥

भू बाइबल में (जिनीसस २११६, २०, २२-३) में यह वर्णन है कि भगवान् ने कहा कि यह अच्छा नहीं है कि मनुष्य अकेला रहे, में उसके लिए एक साथी बनाऊँगा। उसने आदम को गहरी नींद में मुलाकर उसकी पसली की हुड्डो से हुब्बा को बनाया।

<sup>&</sup>lt;sup>१४</sup> शतपन ब्राह्मण ४।२।१।१०

मिलती रहें। अतः उनका सर्वोपरि कर्तव्य यह या कि वे अपनी पारिवारिक पूजा के सातस्य को बनाये रखें। १६

यहदियों की एक धर्मसंहिता ज्लह जान आरख के अनुसार विवाह से बचने बाला हत्यारे जैसा अपराधी समझा जाता था, क्योंकि वह "बड़ी और फली-फुलो" के ईस्वरीय आदेश का भंग करता था। २० वर्ष मे अधिक आयु के अविवाहित व्यक्ति को मादी के लिए बाध्य किया जा सकता या 1900 इस्लाम में विवाह एक दीवानी संविद (Civil contracts) होते हुए भी अनियाये धार्मिक कर्लब्य है। एक ह्वीस के अनुसार व्यक्ति बादी कर नेने पर अपना आधा धर्म पूरा कर नेता है। हजरत मृहम्मद ने एक बार एक पुरुष से उसकी बादी के बारे में पूछा । नकारात्मक उत्तर मिलने पर उन्होंने दूसरा प्रान यह किया कि बया तुम स्वस्य हो। उसका स्वीकारात्वक उत्तर मिलने घर पैगम्बर ने कहा कि तब तुम अवश्यमेव भीतान के भाई हो, न्योंकि तुम में जो अविवाहित हैं वे सबसे अधिक दृष्ट हैं। सैतानै के पास सच्चरित स्त्री-पुरुषों को दूषित करने के लिए अविवाहित रहने से अधिक प्रभावशाली कोई दूसरा अस्त नहीं। <sup>र द</sup> विवाह का ग्रामिक रूप इसके कानुनी रूप से अधिक अच्छा और उदात्त समझा जाता है, क्योंकि पिछने प्रकार में विवाह शौकिक सम्बन्ध होता है, किन्दु पहले प्रकार का सम्बन्ध देवताओं की माक्षी में अधिक गम्भीर और पवित्र विधि से होने वाला स्थायी आध्या-रिमक सम्बन्ध होता है। हिन्दू समाज में विवाह प्रधान रूप से इसी प्रकार का एक धार्मिक सम्बन्ध माना जाता है ।

विवाह का एक सामाजिक पक्ष भी है। किसी भी समाज में विवाह में अपना साथी बरण करने की खुली छूट नहीं होती। बंशपरम्परा से सम्बद्ध तथा विशिष्ट श्रेणियों के व्यक्तिमों को परस्पर विवाह नहीं करने दिया जाता। अगम्य-गमन (Incest), बिश्विवाह (Exogamy), अन्तर्विवाह (Endogamy) के निवमों का पासन लगमग प्रत्येक समाज में आवश्यक है। इन बन्धनों के बितिएक प्रत्येक समाज विवाह द्वारा मनूष्य की उद्दाम यौन भावना पर भी अंकुण मनाता है। विवाह एक आर्थिक बन्धन भी है। प्रसूति में तथा उसके कुछ समय बाद तक अत्यन्त निर्वेल तथा कार्य करने में असमर्थ होने के कारण पत्नी को पति के अयनस्व की आवश्यकता होती है, इस कारण दोनों में अम-विभाग होता है। पति को पत्नी के तथा सन्तान के भरण-पीषण का दायिक्व लेना पढ़ता है। महाभारत के शब्दों में पत्नी का पानन करने के कारण वह

<sup>&</sup>lt;sup>९ र</sup> स्यूरहेड—हिस्टारिकल इंट्रोडक्शन टू ही प्राइवेट लॉ आफ रोम, पू० २३-४

<sup>&</sup>lt;sup>९७</sup> वंस्टरमार्क-शा० हि० मै०, पृ० ४०

१८ लेत-अरेबियन सोसायटी इन दी मिडल एजेस (संडन १८८३), पुरु २२९

पति और भरण करने के कारण भर्ता कहलाता है। १६ पति द्वारा उपार्जिन धन पर उसके वैद्य पूजों का ही अधिकार माना जाता है।

विवाह का एक कानूनी पक्ष भी है। परिणय सहवाम माल नहीं है। किसी भी समाज में किसी मर-नारी को उस समय तक संयुक्त कप में रहने तथा मननान उत्पन्न करने का अधिकार नहीं दिया जाता, जब तक कि इसके लिए समाज की स्वीकृति न ही और यह स्वीकृति कानूनी तथा कर्मकाण्डात्मक विधियों के पूरा मरने में तथा विवाह से उत्पन्न सन्तान तथा इसके दिख्तों को स्वीकृति करने में प्राप्त होती है। दे कानून का अधिप्राय यहीं व्यवस्वाधिका परिषद् द्वारा पाश किये कानून नहीं, किन्तु कानून और्मी बाध्यता रखने वाली सामाजिक कृष्टियों और परम्मराएँ है, जिनकी अनुमार पति-पत्नी के दाम्पत्य, आधिक, यौन तथा अन्य सभी प्रकार के सम्बन्धों का, नियन्त्रण होता है। अनेक आधुनिक समाजों में विवाह वर-वधु की सहस्ति से होने वाला विज्ञ कानूनी समझौता (Legal contract) माना जाता है। किन्तु यह इस दृष्टि में अन्य सब प्रकार के समझौतों वा लेकिर (Contracts) से पित्र है कि अन्य निवाह बी सम्बन्धि होते के सम्बन्धि के कर्नव्य और दायित्व वर-वधु की इच्छा पर अवलम्बित नहीं होते, वे सामाजिक परम्परा अथवा कानून द्वारा निर्धारित होते हैं।

सांस्कृतिक दृष्टि से विवाह किसी समाज की परम्पराओं के संरक्षण और अ्यक्तित्व के निर्माण का महत्त्वपूर्ण कार्य करता है। विवाह द्वारा अनने वाले परिवार में बच्चा अपने समाज के आचार-व्यवहार, रीति-नीति, धार्मिक एवं नैनिक विश्वासों और जावणों से परिचित होता है, उन्हें सीखना है और अपने को उन आदणों से अनुकृष सांचे में बालता है। इस प्रकार नमी पीड़ी पुरानी पीड़ी से अपने सांस्कृतिक वाब की प्रहण करती है और उसके सातत्व को बनाये स्वाती है।

उपर्युक्त प्रधान पत्नों के अतिरिक्त विवाह के नैतिक, मनावैज्ञानिक, भौतिक, भौन आदि अनेक पहलू है। इस पुस्तक में निवाह के सामाजिक पदा का ही संक्षिप्त निरू-पण किया जायगा। अन्य समाजों की भौति, हिन्दू समाज ने विवाह के सम्बन्ध में अनेक नियम बनामें हैं। यहाँ मुक्य क्य से इन्हों का वर्णन किया जायगा।

विवाह विषयक नियम—हिन्दू समाज में प्रचलित विवाह सम्बन्धी नियमी की संख्या बहुत मधिक है। समाजकारज की वर्तमान पढ़ित के अनुसार कर्ते निस्नितिश्वित मुख्य वर्षों में बाँटा जा सकता है—

(१) वर-बधू के चुनाव के नियम—दिवाह करने से पहले वर के लिए

महाभा० १।१०४।३१ मार्याया मरणाव् भत्तां पालनाक्य पतिः स्मृतः ।

२० द्वंसा. ब्रिटा., खं. १४, प० ३६०

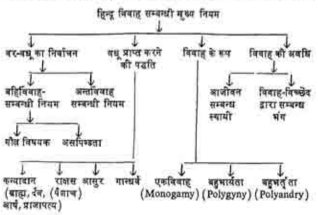
बधू के निर्वाचन में बिहिजिबाह (Exogamy) और अन्तर्विवाह (Endogamy) के निरमों का ध्यान रखना पड़ता है। हिन्दू विवाह में शास्त्रीय व्यवस्था के अनुसार वधू का गोल बर के गील से भिन्न होना वाहिए और वर-वधू बॉलत पीडियों के भीतर नहीं होने चाहिए। वर के गोल से बाहर तथा बंदित पीडियों से बाहर विवाह करने के ये नियम बहिजिबाह अथवा बहिजिबाही नियम (Exogamous rules) कहलाते हैं। इसी प्रकार वर-वधू के जुनाम में इस बात का भी ध्यान रखा जाता है कि वह बर के यण या जाति की ही होनी चाहिए, विवाह अपने वर्ष या जाति के विवाध सामाजिक वर्ष में मीतर ही होना चाहिए, यह अन्तर्विवाह अथवा अन्तर्विवाही नियम (Endogamous rules) कहलाते हैं। ऊपर से देखने में इन योनों नियमों में विरोधामास प्रतीत होता है, किन्तु अगले अध्याम में यह बताया जावना कि ऐसा नहीं है। एक बचा विधिष्ट सामाजिक वर्ष अनेक छोटे बिहिजिबाही वर्नों में बैटा होता है, इन वर्गों का प्रत्येक व्यक्ति अपने वर्ग से बाहर विवाह करता हु आभी अपने सामाजिक वर्ष के भीतर ही विवाह करता है। उदाहरणार्थ, ब्राह्मण वर्ण के ब्यक्ति विस्तर, विध्वश्व वालों का विवाह सामि इस गोलों में विस्तर है (दे० दूसरा अध्यान)। विश्वर गोलों का विवाह सामि इस गोलों में विस्तर है हों होंगे।

- (२) पत्नी प्राप्ति के नियम दूसरे प्रकार के वैवाहिक नियम विवाह सम्पन्न करने अथवा दूसरे शब्दों में बधु प्राप्त करने (बार-परिष्ठह) की पढिलयों से सम्बन्ध रखते हैं। वर्तमान समाजकास्त्री इनके तीन भेद मानते हैं— (१) वलपूर्वक हरण (Capture), जब बधु को जबर्दस्ती हर कर लाग जाय। (२) कम (Purchase), कन्या के पिता को मूल्य देकर बधु को खरीदा जाय। यह खरीदना मूल्य देकर की हो सकता है और वर बधु के घर पर सेवा करके भी बधु को उपाजित कर सकता है। (३) तीसरा प्रकार बधु की सहमति (Consent) से विवाह का सम्पन्न होना है। प्राचीन हिन्दू प्रमंगास्त्रों में उपयुक्त तीनों भेदों को कमका राजस, आसुर और गान्वव के नाम से उल्लेख किया गया है। इनके अतिरिक्त पत्नी प्राप्त करने की पांच अन्य विधियाँ बाह्य, देव, आपे, प्राजापत्य, तथा पैधाच इस प्रकार कुल आठ विधियाँ बतायी गयी है।
- (३) विवाह के विभिन्न रूप-तीसरे प्रकार के नियम विवाह के विभिन्न रूपों से सम्बन्ध रखते हैं। ये रूप मुख्यतः तीन प्रकार के हैं—(क) एक-विवाह (Monogamy)—इसमें एक पुष्टप का सम्बन्ध एक स्त्री के साथ होता है। (ख) बहु-भागता (Polygamy)—यह एक पुष्टप के साथ अनेक स्वियों का सम्बन्ध या विवाह होता है। (ग) बहुभत् ता—इसमें एक ही स्त्री के अनेक पति होते हैं। ये सब रूप पति या पत्नी की संख्या पर आधारित हैं। एक-विवाह (Monogamy) के अतिरिक्त केय योगों हपों में पत्नी या पति संख्या में अनेक होते हैं, इनका सामान्य नाम बहु-विवाह

(Polygamy) है। हिन्दू समाज में प्राचीन और जवांचीन काल में बहुभनृता की प्रया के बहु कम उदाहरण मिलते हैं, जतः हिन्दी में बहुविवाह (Polygamy) सब्द का प्रयोग प्रायः बहुमार्मता (Polygamy) के लिये होता है, पर वैज्ञानिक वृष्टि से बहुभनुता या बहुभार्मता का ही प्रयोग वांछनीय है।

(४) चौचे प्रकार के नियम वैदाहिक सम्बन्ध की अवधि से सम्बन्ध रखते हैं। यह अवधि कुछ समाजों में दोनों पहों के लिये मृत्युपर्मन्त बनी रहती है, अतः विवाह सम्बन्ध अविक्छेत समझा जाता है। मई १९११ तक शास्त्रीय हिन्दू विवाह इसी प्रकार का था। सम्पता की निम्नतम अवस्था में रहने वाली अनेक जातियों में यह सार्वमीम प्रधा है, रोमन कैंथोलिक चर्च विवाह को अविक्छेत मानता है। इसके विपरीत कुछ समाजों में विवाह अस्पकालिक सम्बन्ध होता है, उनमें प्रायः तलाक द्वारा पति-पत्नी बा सम्बन्ध कुछ दवा में टूट जाता है, जैसे उत्तरी अमरीका के रैड इंडियनों में। जिन समाजों में विवाह-विक्छेद की व्यवस्था है, वहाँ इसे मर्यादित करने के लिए अनेक निमम बनाये जाते हैं। कुछ विशेग कारण उपस्थित होने पर पति पत्नी को, पत्नी पति को तलाक दे सकती है, दोनों की पारस्परिक सहमति से भी विवाह-विक्छेद हो मकता है, यूरोप के अनेक देशों में तथा मारत के १९१४ के विशेष विवाह कानून में ऐसी व्यवस्था है। इसके अतिरिक्त समाज पति-पत्नी के पारस्परिक सम्बन्धों तथा माता-पिता और सन्तान के सम्बन्धों के विषय में भी अनेक नियम निर्मारित करना है।

उपर्युक्त चार प्रकार के वैकाहिक नियम निम्न तानिका में प्रवर्शित किये गये हैं, इसमें विवाह सम्पादन की विधि में स्पष्टता की दृष्टि से केवल चार भेदीं का ही उल्लेख



किया राया है, क्योंकि ब्राह्म, दैव, आर्थ और प्राजापत्य के प्रकारों का प्रधान तत्त्व कन्यादान है, पैकाच और राक्षस का ही विकिष्ट रूप है। इन सब की आर्थ विवेचना की जायगी। बत: यद्यपि पविचय के समाज-आस्त्रियों ने विवाह सम्पादन अथवा वधू प्राप्ति की तीन मुख्य विधियों ही बतायी हैं, किन्तु हिन्दू समाज की दृष्टि से उसकी चार विधियां मानी जानी आहिए।

दूसरे अध्याम से इनका यथाकम वर्णन किया जामगा, यहाँ पहले हिन्दू विवाह का समार्थ रूप समझने के लिए उसके उद्देश्य और उद्गम पर विचार किया जासगा।

#### विवाह के प्रयोजन

हिन्दू धर्मनास्त्रों के अनुमार विचाह के तीन मुख्य प्रयोजन—धर्म का पालन, सम्तान की प्राप्ति और रित हैं। आपस्तम्न धर्ममूल (२।१५१२) ने केवल पहले दो प्रयाननों का उल्लेख किया है और कहा है कि इनके पूरे हो जाने पर दूसरा विचाह नहीं करना नाहिए। केवल कामसुख की प्राप्ति के लिए विचाह जक्षम्य समझा जाता था। आपस्तम्य (१०।१०।२६।१६) उपर्युक्त दो प्रमोजनों की पूर्वि हो जाने के बाव विचाह करने याले व्यक्ति के लिए छह मास तक गार्से की खान ओड़ कर मिला मौराने के कठोर दण्ड की व्यवस्था करता है। यनु (६।१२) के कथनामुसार ये सब बातें पत्नी पर निर्भर होती हैं—युख भी प्राप्ति, धर्मकार्य, तेथा, खुभूषा, उत्तम रित तथा पूजों डारा अपनी तथा पितरों की स्वर्ग प्राप्ति है। साजवल्क्य (१।७०) के सतानुसार विचाह के निम्निवित्त प्रयोजन हैं: (१) पुत्रपौजादि द्वारा क्षेत्र का विस्तार, (२) अनिहोत्तादि यजों द्वारा स्वर्ग की प्राप्ति। विज्ञानेश्वर ने धर्म की तथा पुत्रों की प्राप्ति ने दो प्रयोजनों पर यस देश हुए रितमल का सौकिक लाभ के कप में वर्णन किया है।

## (१) धर्म का पालन

(क) परनी का सहयोग—हिन्दू विवाह का पहला उद्देश्य आपस्तम्य धर्मसूत्रं के अनुसार धर्में का पालन है। यह तीन प्रकार से होता है, सब धर्म कार्यों में पत्नी के सह-योग द्वारा, गृहस्य धर्में के पालन से तथा पितृ-ऋण को उतारने हें। भारतीय विचारधार के अनुसार वैदिक युग में धर्में कार्य के लिए पत्नी को हिन्दू समाज में आवश्यक समझा जाता था, उस समय यज्ञ करना प्रत्येक व्यक्ति का कर्तव्य या और ये वज पत्नी के बिना नहीं हो सकते थें। तैत्तिरीय बाह्मण (२।२।२।६,३।३।३।१) के मत में अपत्नीक व्यक्ति को यज्ञ करने का अधिकार नहीं है। अभिनि ने मीमांतादर्शन में यह मत स्थापित किवा है कि सब यक्षकार्य पति-पत्नी को संयुक्त रूप से करने चाहिए (६।९।९७)। पाणिति के (४।९।९३) अनुसार पत्नी का अर्थ ही यज्ञ कमें में सहयोग देने वाली स्त्री है। (पत्युनों-यज्ञसंयोगे)। श्रीराम का अवनमेंध यज्ञ सीता के अभाव में सम्पन्न नहीं हो सकता या, अतः उन्हें सीता की सुनहनी प्रतिमा बनाकर इसे पूरा करना पढ़ा (बाल्मीकि ७)६९१२४) अनेव शास्त्रकार यक्षकार्य अक्षुष्ण रखने की दृष्टि से ही पहली पहली की मृत्यु होने पर तुरना वृत्तरी स्त्री को प्रहण करने का आदेश देते हैं। २१

संस्कृत मार्क्यों में पत्नी के साथ धर्माचरण के कार्य करते पर बहुत वल दिया गया है। बाल्मीकि रामायण (२१७६१२६) में जनक ने सीता को राम की "सहधर्मचरी" वन-साया है। कासिदास ने अभिज्ञानशाकुत्तन में शाङ्गरं बहारा शकुत्तना के निए राजा को कहताया है कि आप इसे सहधर्मचरण के लिए स्वीकार कीजिये। अन्यव शकुत्तना को धर्मपत्नी (अभि० शा० ६१२४) और पावती को सहधर्मचारिणी (भुमार संभव ना२६ मि० ना४१) कहा गया है। जिब के विवाह का प्रयोजन पत्नी के साथ धर्म का पालन बताया गया है (कु० सं० ६१९६), पावती को पति के साथ धर्मचर्या करने का आदेश दिया गया है (अन्व )। मध्यकाल में यश्चीप श्रीतयकों की परिपाटी सुप्त हो गयी थी, किन्तु फिर भी पत्नी धर्म कार्य के लिए आवश्यक मानी जाती रही।

वर्तमान काल में हिन्दू समाज के दैनिक जीवन पर संभवतः सबसे अधिक प्रभाव अलने आसे पुराणों में वारम्बार इस बात का उल्लेख है कि एली के बिना धर्म कामें नहीं किये जा सकते, उसके अभाव में सब प्रकार के धर्म कामें और तीर्मेयालाएँ निरमेंक होती है। यद्मपुराण ने मुकला के उपाध्यान द्वारा इस तथ्य का बढ़े मनोरंजक इंग से निरूपण किया है। कुकल बढ़ा धर्मारमा था, पुष्पोपार्जन के लिए वह अपनी पत्नी मुकला को घर छोड़ कर तीर्मेयाला पर चला गया। तीन वर्ष तक विविध तीभों का दर्भन करके घर लौटते हुए भोजने जगा कि भरा संसार में जन्म जेना सफल हो गया, मेरे सब पितर स्वर्ग में चले गये होंगे। किन्तु इसी समय उसके पितरों की पास में बौधे हुए धर्मराज उसके सामने प्रकट हुए और उन्होंने कहा—

"को धार्मिक आचार और उत्तम बत का पालन करने वाली, श्रेष्ठ मुना से विभूपित, पुण्य में अनुराग रखने वाली, पितिशता पत्नी को अकेजी छोड़कर धर्म करने के लिए
बाहर जाता है, उत्तका किया हुआ सारा धर्म अवर्ष हो जाता है, इसमें सनिक भी मन्देह
नहीं है। गुण्वती, पुण्यती और महासती नारी जिसकी पत्नी हो, उत्तके घर में देवता
निवास करते हैं। गंगा आदि पित्रत नदियाँ, सागर, यहा, गी, ऋषि तथा सम्पूर्ण तीर्म
उस पर में विद्यमान रहते हैं। पुण्यमयी पत्नी के सहयोग से गृहस्थ धर्म का पालन अच्छे
वंग से होता है। इस भूमण्डल में गृहस्थ धर्म से बढ़कर कोई दूसरा धर्म नहीं है। जिसके घर
में साध्यी स्त्री होती है उसके घर में मन्द्र, अनिहात, सम्पूर्ण देवता, सनातन धर्म, दान
एवं सब आचार विद्यमान रहते हैं। साध्यी पत्नी के समान कोई तीर्ष नहीं, पत्नी के समान

भ मात्र १। म्ह वाह्यित्वाग्निहोत्रेण स्त्रियं वृत्तवती पतिः । आहरिविधवहारानर्गोस्थेवाविसम्बयन् ।।

कांई मुख नहीं है तमा संगार सागर पार करने के लिए और कल्याण साधन के लिए पश्नी के समान काई पुष्प नहीं है। ""अपनी पत्नी को साम लिये बिना तुमने तीवों में वो आद और दान किया है उसी दोष से तुम्हारे पूर्वज वाँधे गये हैं। पत्नी ही गाई ल्य धर्म की स्वा-मिनी है, उसके बिना तुमने तुभ कर्मों का अनुष्ठान किया, यह स्पष्ट ही दुम्हारी चौरी है। जब पत्नी अपने हाथ से अल तैयार करने देती है, तो यह अमृत के समान मधुर होता है, उसी अल के पितर प्रसन्त होकर भीग करते हैं तथा उन्हीं से उन्हें विवोध सन्तीय और तृष्टि होती है। अतः पत्नी के बिना किया गया धर्म निष्यल होता है। "रे इसके बाद धर्म राज एकल को अपने भर खोटकर सुकला के साथ धर्म-कर्म करने का उपदेश देते हैं और वैसा करने पर उसकी धीर्षयाला समल होती है।

माभंग्डेय पुराण (२९।६०-७३) में क्षियाँ (धर्म, अर्थ, कान) की प्राप्ति के लिए पत्नी पति की सहायक बतायों गयी है—"भायों में त्रिवर्ण प्रतिक्तित है, उसके विना पुरुषों हारा देवताओं, पितरों तथा अतिथियों की पूजा नहीं की जा सकती। स्त्री भी पति के विना धर्म, काम, अर्थ और सन्तान नहीं प्राप्त कर सकती। अतः तिवर्ण की प्राप्ति पति-पत्नी दोगों पर अवलिन्ति है।" उत्तम मन्वन्तर की क्या (अ० ६६) में भी इसी बात पर वल दिया गया है। इसमें एक ब्राह्मण ने राजा से अर्थनी अपहृत पत्नी का जल्दी पता लगाने की प्रार्थना करते हुए कहा है कि उसके न होने से निरुष्यभी के ग होने के कारण धर्म की हानि हो रहीं है और इससे मेरा पतन हो रहा है। ऋषि ने अपनी पत्नी का त्याग करने वाले राजा उत्तम की मर्सना करते हुए कहा है—मनुष्य १४ विन तक धर्म कर्ग न करने से अस्पृत्य हो जाता है, फिर आपने उसे एक वर्ष से छोड़ रखा है, आपने विषय में क्या कहा वाल है असुपुराण (अध्याय १६९) में कहा गया है कि बहा ने अपने सरीर को यज्ञ की सिक्षिक के निए दो भागों में बाँटा, पूर्वाई को पत्नी बनाया, वर्गोंक श्रुति के बचन के अनुसार यक्ष पत्नी के विना नहीं हो सकता।

(छ) गृहस्थाश्रम का पालन—हिन्दू समाज में धार्मिक दृष्टि से गृहस्था धर्मे के पालन के लिए विवाह आवश्यक माना जाता है। ऋग्वेद और अधर्ववेद में गृहस्थाश्रम का विधान है। मन् (३-२) और याज्ञवल्य (१।५२) स्पष्ट क्य से इसका विधान करते हैं। यश्यपि आधर्मों की संस्था के सम्बन्ध में धर्मणास्त्रों में पर्माप्त मतसेद है। ३ किन्दु

२२ पर्मपुराण र भूमिखण्ड, अध्याय ४२, स्लोक ६-३३

३३ इस सम्बन्ध में समुच्चय, विकल्प और बाध नामक तीन पक्ष हैं। समुच्चयवादी पक्ष के अनुसार प्रत्येक मनुष्य को मणावन ब्रह्मवर्य, गृहस्य, वानप्रस्थ और संन्यास के बारों आक्षमों का पालन करना वाहिए। मनु इस मत का प्रवत्त पोषक है (४-१,६-१,९३-३७,६०-६६ मि० जाबालोपनिषय्— 'ब्रह्मवर्य समाप्य गृहो भवेत् गृहो मृत्वा वनी भवेत्, वनी भूत्वा प्रवजेत्")। इसरा पक्ष

गृहस्थाश्रम की प्रशंसा में सब एकमत है। शौतम ने इस आश्रम को अन्य गब आश्रमों का मूल या आश्रम कहा है। बसिष्ठ (=19६) के मत में गृहस्थाश्रम माना के समान है। मनु (३१७७-८०) ने इसकी महत्ता की विस्तार से स्थष्ट करने हुए बायु से इसकी उपमा दी है, जिस प्रकार वायु के सहारे सब प्राणी जीते हैं, वैसे ही मब आश्रम गृहस्थाश्रम से जीवन श्वारण करते हैं। जैसे सब नदी-नद समुद्र में जाकर स्थित होने है, वैसे ही तीनों आश्रमी वाले गृहस्य की सहायता से निवास करते हैं (बसिष्ठ =19१, महाभा० १२१२६६। २१)। तीनों आश्रमों का भरण करने के कारण गृहस्य ही येष्ठ आश्रम है (मनु ६1८०)। अतप्य मनु ने अक्षय स्वर्ग और युख की इच्छा रखने वाले के निए इसका पालन आवण्यक श्रताया है।

महामारत में गृहस्थाश्रम की महिमा का बहुत वर्णन किया गया है। मकुल ने सुधिष्ठिर से कहा है कि मदि गृहस्थाश्रम को एक पनड़ में तथा अन्य नीन आश्रमों की दूसरे पनड़े में रखकर तोला जाव तो यह उन तीनों के बराबर होता है (१२।१२।१२) गृहर्षा-श्रम अन्य आश्रमों के लिए माता के गृह्य है (१२।२६६।६), अन्य मब आश्रम उममें अवस्थित हैं (१२।२६४।३६)। गृहस्य धर्म का पालन करने वाला व्यक्ति ब्रह्मलोंक से कभी ब्युत नहीं होता (उद्योग पर्व ४०।२४, मि॰ विगठ ७।१३,१०।३१, बीधायन स्वमंगृत २।२११)।

महाभारत में केवल गृहस्थाश्रम की ही प्रशंसा नहीं है, किन्तु उनकी उपेक्षा कर

विकल्प का है। इसके अनुसार सब आअमों का पालन आवश्यक नहीं है। यह ऐंक्छिक है; बहानपं, गृहस्य, बानप्रस्थ तीनों से संन्यास लिया जा सकता है। वंराय होने पर प्रकचा लेनो चाहिए। (जाबालोपिनयद् ४-- "प्रबहरेव विर- जेस्तदहरेव प्रकतेत")। यह मत बसिष्ठ (७-३), लघुविष्णु (३११), यात (३१६), आप. छ. मू. (२१६१२१७-८, ११६१२२१७-८) को भी मान्य है। तीसरा पक्ष बाध का है, इसमें केवल गृहस्य आध्म हो स्वीकार किया जाता है, बानप्रस्य और संन्यास को नहीं माना जाता। बौधायन ने (२१६१२६४२-४३) लिखा है कि कुछ आचार्य केवल एक हो (गृहस्य) आध्म मानते हैं व्यॉक्ति अत्य आवमों में सन्तानोत्पायन का कार्य नहीं हो सकता। श्रुति ने प्रजा द्वारा अमृतत्व प्राप्त करने का (ऋ० प्राथि०, तं० सं० १४४४६) तथा तीन ऋणों (तं. सं. ६१३१०१४) का वर्णन किया है (ऐंकाअम्य त्वायायां अप्रजनत्वावितरेवाम्। प्रजाभिराने अमृतत्वपर्याम्, जायमानो वं बाह्मणस्विभिऋणवां जायते बहाचर्यण ऋषिम्यो यसेन देवेन्यः प्रजया पितृन्य इति )। गीतम ने मी (३१९,३४) इसी प्रकार का विचार रखा है—(ऐंकाअम्य त्वायायां प्रत्यक्षविधानाव् गाहंस्यस्य)। यहां प्रत्यक्ष विधान का ताल्यमं श्रुति के ऐसे वचनों से है जिनमें आमरण यह

संन्यास प्रहुण करने वालों की निन्दा है। मोक्ष के लिए कमों का त्यान कर क्षतिय का संन्यासी बनना भीम के कथनानुसार धर्म का उल्लंघन करना है (१२।१०।१८) ।वैसे जंगल में रहने वाने मूग, पूजर और पक्षी स्वर्ग के अधिकारी नहीं होते,वैसे ही क्षतिय गृहस्य के कर्मी का परिन्याम कर स्वर्गेनाभी नहीं हो सकते । यदि संन्यास के धर्म से हो सिद्धि होनीहो तो पहाड और पेड जल्दी सिद्धि पा जाते, क्योंकि ये सदैव संन्यासी की भौति परि-बागरीन और सदा ब्रह्मचारी देखें जाते हैं (१२।१०।२३-२४)। शान्तिपर्व के ११ वें अध्यान में गृहम्याश्रम का परित्माग करने वाले तपस्तियों की नहीं करते हुए कहा नया है कि यह आश्रम गुष्पमय और महान् है (१२।११।१४), जो मनुष्य कर्म की निन्दा करते हुए कुमार्ग पमन अपान् सन्यास धर्म ग्रहन करते है वे मुद्र, अर्थहीन और पापी है। \* \* \* \* गुसम्बंधमें का गालन बढ़ा यूप्कर और श्रेष्ठ तप है (१२।१९।२०) । नकुल के कथना-नुसार चर छोड़ने बाला नहीं, किन्तु गृहस्य बड़ा त्यांगी है (१२।१२।१४)। राजा जनक के संन्यासी होने पर उनकी मनस्विनी भागों ने पति की कापाली वृक्ति की निन्दा गरते हुए कहा था-अब आप धर्मपत्नी की त्याग कर जीवनधारण की इच्छा रखते है, तब जाप पारी है, आपका इस लॉक तथा गरलॉक में मंगल नहीं होगा । वान लेने के लिए लॉग सिर मदा कर और गेम्बा यस्त पहल कर संन्यासी होते है (महा० १२।१=।१४, ३२) । मोबा के लिए अग्निहोस्रादि यज्ञों का अनुष्टान करने वालों से अधिक धर्मात्मा कीन है ? भीष्म न गृहस्थाश्रम की मौक्षप्रद न मानने वालों के मत का खण्डन करते हुए कहा है कि श्रवा, प्रज्ञा, मुक्तवर्शन तथा प्रतिष्ठा से गृत्य, जानसी, बके हुए और सन्तापनुक्त मृखी ने ही संन्यास में गान्ति देखी है। अन्यव (१२।वा७) संन्यास को पापिष्ठा यूनि कहा यया है।३४

करने का आदेश हैं, जैसे शत० बा० १२/४/१/१ का यह कदन कि बुडाये और मृत्यु होने तक अग्निहील करते रहना चाहिए (एतई जरामयें सलं यदिग्नहोलम्)। ब्रह्मसूल २/४/१८ के अनुसार लेमिनि का भी यही मत था, किन्तु बावरायण चारों आश्रम मानते थे (२/४/११/२०)। कुछ लोगों का यहाँ तक विचार था कि बस्तुत: आश्रम गृहस्थाश्रम ही है, रोव आश्रम अंधों तथा विकलांग पुरवों के लिए हैं (मिता० २/१६-४७, स्मातंत्वावीं श्रिकल्यादीनां गाहंस्थ्येन श्रीतेन बाध: गाहंस्थ्यान निक्षतान्यवसीवाविविधयता वा)। विज्ञानिस्वर ने इसका खण्डन करते हुए इस सारे प्रशन की यात० ३/४६-४७ पर विस्तृत मीमांसा की है।

महाभारत के उपर्युक्त प्रकरण भगवान् बुद्ध तथा महाबोर का अनुसरण कर पत्नो तथा घर छोड़ कर संन्यासी होने वालों पर एक प्रवस आक्षेप है। महाणि बुद्ध ने प्रवत्था पर बल विया, कच्छनता जातक (२३४) में गृहस्याक्षम की निन्दा है, तथापि संसितविस्तर (पृ० १३७-- में बुद्ध ने कमलपत्र को तरह निनिन्दा भाष प्रायः यह समझा जाता है कि पृहस्थाश्रम भीगप्रधान होने से गुक्ति में बाधक है, किन्तु बह्मपुराण (==192-92) में इस प्रथन पर विस्तृत विचार करने हुए वरुण ने साजवल्चय को यह बताया या कि मुक्ति कमें द्वारा ही हो सकती है,, चार आश्रम कमों के द्वार हैं, इनमें गृहस्थाश्रम बहुत गुष्य देने जाला है, उससे भुक्ति और मृक्ति दोनों होनी है।

पौराणिक विचारधारा के अनुसार विवाह स्वर्ग और वपवर्ग का कारण है, अनिहोलादि में तथा विविध यज सागादि में सपत्नीक गुहस्य का ही अधिकार है। वे कमें निष्काम भाव से हों तो मोख (अपवर्ग) दें ने वाल होते हैं और मकाम भाव से किसे जाम तो स्वर्गादि करों के साधक होते हैं।

(ग) पितृ-काण का विचार—धार्मिक दृष्टि में विवाह का तीनरा कारण पितृ-काण से मृति है। सर्वप्रथम धकुर्वेद (१६११) में इसका संकेत है। आहाण अन्यों में इसका विस्तार से प्रतिपादन है। आतप्य अरहाण (११७१२) का मल है कि मनुष्य पर चार प्रकार का ऋण होता है। उत्पन्न होते ही वह देवताओं, ऋष्यमं, पितरों और मनुष्यों का ऋणों होता है। उत्तिरों सहिता (६१३१०१४) में आहाण के लिए केवल तीन ही ऋणों का उत्त्वेख है, प्रया—प्रदावयं, मक और प्रवा प्रारा पुष्य कमणः ऋषि, देव और वित ऋणों से मुक्त होता है, जो पुलवान तथा यज्ञ करने वाला और ब्रह्मध्यं का पालक है, वह ऋणों से मुक्त होता है। ऐतरेन आ० (३३११) यह बताता है कि पुल द्वारा व्यक्ति अपने ऋण को उतारता है। एतरेन आ० (३३११) यह बताता है कि पुल द्वारा व्यक्ति अपने ऋण को उतारता है। एतरेन आ० (३३११) में पुल द्वारा ऋण मृत्ति का निर्देश किया है। महाभारत (४१९२०१४ अनु०) में अतप्रव आ० की भीति चार ऋणों का वर्षन करते हुए इन ऋणों से मुक्त होने का विस्तारपूर्वक वर्णन किया गया है। मनु (११०६) के मत में ज्वेष्ठ पुल के पैदा होने से ही पिता अनुषी हो जाता है।

जैमिनि ने इन क्यों पर विचार करते हुए यह व्यवस्था की है कि इनका उता-रमा ऐच्छिक नहीं, अपितू अनिवास कर्लव्य है (६।२।३९)। मनु के मतानुसार तीन ऋगों को उतार कर ही मनुष्य अपना मन मोश (संत्यास आश्रम) में लगाये, यदि वह ऋगों को उतार कि ही मनुष्य अपना मन मोश (संत्यास आश्रम) में लगाये, यदि वह ऋगों को उतार किता मोश मी आराधना करता है तो नरक गामी होता है (६।३५)। इसकी व्याच्या करते हुए वह अगले क्लोक में कहता है कि विधिपूर्वक देव का अध्ययन कर, धर्मपूर्वक पूतों को उत्पन्न कर और यथा सामध्ये (व्योतिष्टामादि) यश करके वह संत्यास आश्रम में अपना मन लगाये (६।३६)। पितु-ऋण तथा अन्य क्ष्यों को इतना अधिक महस्व देने के मूल में संभवत: यह भावना थी कि अपने माला-पिता, गुढ़ तथा समाज से लाम उठाने वाले व्यक्ति का सामाजिक हित की दृष्टि से यह कर्लव्य है कि वह

से गृहस्य धर्म के पालन की प्रशंसा को है, पुराने बोधिसत्यों को पत्नी और बच्चों वाला बताया है और गृहस्य जीवन में दोय होते हुए भी सोकश्चिक्षण के लिए अपना विवाह करना उत्तम समझा है। उसका प्रतिफल समाज को अवश्य दे। ऐसा न करने वाला समाज को हानि पहुँचाने वाला था, अतः उसे प्रास्त्रों ने नरक में प्रान दाला कहा है।

## (२) संतान प्राप्ति

विवाह का दूसरा प्रयोजन पूज प्राप्त करना है। विवाह संस्कार के मंत्रों में वर-वधू में कहना है कि मैं उक्तम सन्तान के लिए तेरा पाणिश्रहण करना हूँ (ऋ० १०।=११३६)। पुरोहित दम समय बर-वधू को आशीर्वाद देते हुए, बहुत पूल पैदा करने का आदेश देता हैं (बार १०१० प्राप्त )। हिन्दू ममाज में वैदिक गुप में पूत्र आदित की शीद्र जाकीका रही है। अख़्बेद में अस्ति ने प्रार्थना की गयी है कि हम पुत्नों द्वारा अमरता प्राप्त करें (४.१४१९०, मै. सं. १।४१४६।१) । वैदिक साहित्य में बीर पुत्र पाने की आकांका का बहुत उस्लेख है। २४ ऐंतरेस ब्राह्मण (१३।१) में पुत की महिमा का वर्णन करते हुए कहा गया है कि पिता पुत्र से ऋण मुक्त होता है, अगर बनता है, अधकार दूर करता है, पुत्र पिता को संसार सागर से पार कराने को नीका (अतितारिणी) तथा परम अगेति है, अपुत्र व्यक्ति के लिए दूसरा उत्तम जोक नहीं है। तैति० बा० (३।७।७।१०) पुत्र की दूसरा लॉक बनाने बाला कहता है। गीपथ आ० (१।१।२) के अनुसार पुत्र का पुत्रत्व इसी बात में है कि वह पिता की पूत् नामक नरक में रक्षा करना है। बसिष्ठ धर्मसूल (१७।१) ऐति बा (३३।१ अन्०) के कथन की पुनरायृति के अतिरिक्त यह कहता है कि ऐसा सुना गया है कि पुत्र बालों की अनन्त (उत्तम) लोक प्राप्त होते हैं और पुत्रहीन का कोर्ड लोक नहीं होता । वेद में एक अभिकाप है कि हमारे वज्र पुतहीन हीं (मि० ऋ० १।२९।५)। पिता पुल द्वारा (उत्तम) लोकों को शीतता है, पील द्वारा अवरता प्राप्त करता है, अपने पुत्त के पील से वह सुर्वेशोक प्राप्त करता है (सि॰ सन् ६।१३७, विष्णु १४।४६)। विष्णुस्मृति में (१४१४३-४४) वसिष्ठ की व्यवस्या दोहरायी गयी है। संख (वेर ४८१) ने महा तब कहा है कि अभिनहोल, तीनों बेद, सैकड़ों दक्षिणाओं वाले यज्ञ बड़े लड़के द्वारा पैवा किये जाने बास पुष्य का १६वां अंग भी नहीं है, जिसके पूल, गाँव सुमति-िठत हैं, अनेक पुत्र हैं, जिसका बेद और यज्ञ अखुल्य है, स्वर्ग उसकी हथेली पर है।

महाभारत में पूज की महिमा का प्रचुर वर्णन है। पाण्डु ने आदिएवे में कहा है— नि:सन्तान पुष्प के लिए स्वर्ग का द्वार बन्द है (१।१२०।१६), तीनों नोकों में धर्मपुक प्रतिष्ठा का कारण सन्तान ही है (१।१२०।२६), यह-दान, तपस्या, वर्ली प्रकार किये गये अमुष्ठान—ये सब जनको पवित्र नहीं करते जिनको सन्तान नहीं है (१।१२०।३०)।

स्य अनु० ४।२३, तै. सं. १।२।४।२, का. सं. २।४, शा. बा. ३।३।१।११२ तै. जा. ४।७।६। अन्य प्रमाणों के लिए बेखिए हरिबल, हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० २०६ अनु०।

अनपत्य व्यक्ति शुभ नोक नहीं प्राप्त करते। सालव ने नि.सन्तान राजा उभीनर से कहा है—पुत्र करी नौका से तुम अपना समा पितरों का उद्धार करों (४१९९८१७)। २१७२१४ में इस लोक की तीन ज्योतियों में एक ज्योति पुत्र को कहा गया है। अन्यव अपूत्र व्यक्ति का जन्म वृथा कहा गया है (३१२००१४) और पुत्रसाम को समार में सबने बड़ा लाभ माना गया है।

बृहस्पति के कथनानुसार पिण्डवान, तर्पण तथा नाम चलाने के लिए नि मन्नान पृष्प को जिस किसी तरह प्रयत्न करके पुत्र प्राप्त करना चाहिए। नरकगामी शृंते नाना के बर से पितर पुत्रो की आमाध्या रखते हैं, इतमें से कोई पिण्डवान के लिए गया तीर्ष बाने नाला होगा, वह हमारा उद्धार करेगा, यह वृपान्मने (सांच मुख्यान) तथा यज और सानान वावटी बनवाने ना पुण्य कार्य करेगा, बुखपे में पालन करेगा नथा प्रनि दिन श्राद्धान्न देगा।

पौराणिक साहित्य से इस विषय में एक ही उदाहरण देना पर्योन्न होगा। ब्रह्म-पुराण (१०४।७-१४) ने पुल का महत्त्व बतान हुए कहा है, "पुल्रहीन के लिए स्वर्ग नहीं है, पुलोरपित से पिता को दस अश्वमेक्षों के स्नान का फल मिनता है, पुल ने अपनी प्रतिष्ठा होती है, अमृत से देवता और पुल से श्राह्मणादि जातियाँ अमर होती है। यह पिता तथा बादा को तीनो अपों से मुक्त करता है। स्वर्ग और मुक्त पुल से मिनती है। पुल ही गरम-लोक, धर्म, काम, वर्ष, मुक्ति, परम ज्योति और सब प्राणियों को नारने बाला है, इसके दिना स्वर्ग और मोक्ष दुर्लम है, इसके बिना बान, यज्ञऔर जन्म निर्म्यक है, उपमु कारणों से पुल प्राप्ति आवष्यक है। अतः इस प्रयोजन की पुलि के लिए विवाह आवष्यक है।

# (३) रित

प्राचीन आयों ने रितिसुख को बहुए साक्षारकार के समान माना था (बू॰ उ॰ ४।३।२१) और प्रत्मेक व्यक्ति द्वारा धर्म, कर्ष, काम, मोक्ष नामक अवस्य प्राप्त करने योग्य चार पुरुषायों में इसकी गणना की थी। बारस्यायन ने कामसूत (१।२।९४) में बचपन में विधाप्रहुण, योगन में काम सेवन तथा बुढाएं में धर्म और मोक्ष की प्राप्ति पर बक्त दिया है। मन् ने इसे विवाह का एक प्रयोजन बताया है। १ प्राचीन आर्म न तो विश्वद्ध

मनु १।२८ । इस सम्बन्ध में यह स्मरण रखना चाहिए कि हिन्दू समाज में कामलुख को ईसाइयत की मीति न तो सर्वथा गर्हणीय माना गमा और न उसके लिए खुली छूट दी गयी पहली अवस्था में समाज में को प्रकाश अनाचार बढ़ता, उसका एक सुन्वर उवाहरण मध्यकालीन पूरोप का बचं था (दे. हरिवल-हिन्दू परिवार मीमांसा, पू० ११-२०), दूसरी दशा में मनुष्य और पशु में विशेष अन्तर नहीं रहता । अतः धर्मशास्त्रों में धर्मानुकूल कामलुख के सेवन की व्यवस्था की गयी है । गीता में अक्तिएण ने अपने की धर्माविक्य काम कहा है (७।११)। कौदिल्य के मत में

भोगवादी से और न कोई आवर्शवादी। 'सुन्दरी वा दरी वा' का एकांगी आदर्श उन्हें मान्य नहीं था। भारतीय आवर्शी का प्रतिपादन करने वाले कालिदास ने रधुवंशी राजाओं को गौवन में विषयों का सेयन करने वाला बताया है।

## विवाह की अनिवार्यता

(क) प्राचीन उवाहरण—धर्मपालन, पुत्रप्राप्ति, परलांक में सद्गति, पिण्ड-दान तथा पितृ-त्राण के विचार तथा उत्पर बताये अन्य कारणों से हिन्दू समाज में विवाह जनिवाये द्यामिक कर्ताच्य बन गया है। महाभारत और पुराणों के अनेक उपाक्यानों में इन तथ्य को भनी-भांति बताया गया है। जरकाय (महाभा= १।९६ तथा १।४५) उस तपस्वी बह्याचारी था। किन्तु जब उमने अपने पितरों को घोर दुरावस्था में देखा तो उसे अपना आजीवन ब्रह्मचारी रहने का विचार छोड़ना पड़ा (१।४६७)। उसने पितरों के उद्धार के लिए नागराज वासुक्ति की वहिन से विवाह कर लिया।

पोराणिक साहित्व में विवाह को अनिवार्यता शिव के उवाहरण से प्रविक्त को गयी है (मार्क o पू० अ० ११)। बीतराग पि ने न तो अग्नि की स्वापना भी और न अपने लिए पर बनाया। पितरों ने उसकी यह मुनिवृत्ति देखकर विवाह करने की प्रेरणा की, क्योंकि यह स्वां और अपवर्त का हेतु होने के कारण एक पुष्पमय कार्य है। किन्तु रुचि परिवार को दुख तथा पाप का कारण समझता था, गृहस्थाधम को अविद्या क्यी कर्ममार्ग तथा मोक्र में बाधक समझता था। इस पर उसे पितरों ने समझाया कि विहित कर्म (श्रृति द्वारा निर्विष्ट यशायि) का पालन न करके को अधम मनुष्य संगम करते हैं, वह संगम अन्त मोक्र की प्राप्ति नहीं कराता, अपितु अधोगित में ले जाने वाला होता है। "वरस, तुम तो समझते हो कि मैं (संगम द्वारा) आत्मा का प्रवालन करता हूँ, किन्तु वास्तव में तुम वास्त्र-विहित कर्मों के न करने के कारण पाणों से दग्त हो रहे हों।" अन्त में रुचि ने बूढ़े होंने पर भी पितरों के उद्धार के लिए मालिनी के साथ विवाह किया (मार्क पुठ अ० ६०, मिठ सरक पुराण ८०-८०३)। बहुमपुराण के अनुसार क्रियान के पुत्र पृष्ठुअदा वैराग्यकील स्वधान के कारण परिणय नहीं करना चाहते थे, पर पितरों ने सीन ऋण उतारने के लिए उन्हें विवाह करना आवश्यक बतावा (१९१५-४)।

विवाह पुरुषों के लिए अनिवार्य हो, सो बात नहीं, स्कियों का भी विवाह के बिना

उद्धार नहीं है। " "मनु के मतानुसार स्वियों का प्रधान प्रयोवन मन्तानोत्पादन है (१।५२)। प्राचीन काल में कुणिगर्ग ऋषि ने पार तपत्या कर एक माननी कन्या को उत्पन्न किया। पिता के दिवंबत होते पर कथा ने आक्षम में नहकर उपवाम रण और उम्र नव करने पितरों की पूजा की, पर अपने असा गांग्य पति न मिनने में जिवाह नहीं किया। नपत्या व रने करते वह बूढ़ी हो गयी। अन्तिम समय में उनने परलंक जाने की उच्छा प्रकट की। इभी ममय नारव ने उसे बताया दिवा न्याही (असंस्कृता) करवाओं की रवगे नहीं मिनना, नयां पुने तथस्या बहुत की है, पर स्वर्ग लोक को नहीं प्राप्त किया है। इम पर करवा न अपना आधा तप मालब के पुत्र भूगवान् को देकर उगी निवाह किया और स्वर्गनी हुई (महाभा० ६।५२)। हिन्दू समाज में मध्यकाल में रजोदर्शन में पूर्व करवा के विवाह की जाने से करवा के विवाह की

२० इस प्रसंग में यह स्मरण रखना चाहिए कि स्तियों के अधिवाहित रहने के अनेक संकेत प्राचीन साहित्य में मिलते हैं । ऋरवेंद २१९७१७ में पिता के घर में बूढ़ी हो जाने वाली (अमानः) कत्या का निर्देश है। महाभारत वर्षाप स्त्रियों का विवाह आवश्यक मानता है, किन्तु उसमें कुछ आजीयन बहुम्चारिको रहने बाली स्त्रियों का उल्लेख मिलता है। शत्यपर्व (XXI६) में सिद्ध नाम की बाल-बह्यचारिची के तथा शाण्डित्य मृति की ब्रह्मचारिणी पुत्री के मोक्ष पद पाने का बर्णन है (शत्यपर्व १४।=) । शान्तिपर्व (३२०।=२) में सुलमा नामक बहाबादिनी संन्यासिनी ने जनक से कहा कि अपने योग्य पति न मिलने से मैंने मोलधर्म की शिक्षा ली और मुनिवत का पालन कर रही हूं (साहं तस्मिन्कुले जाता मलंबंसति महिये। विनीता मोकधर्मेषु चराम्येका मृनिवतम् ॥) । देवी मागवत (पंचन स्कन्ध, अध्याय १७) में वर्णन है कि मन्दोदरी का विवाह उसके पिता ने कम्बग्रीव के साथ करना जाहा तो उसने माता से आजीवन कुमारी रहने का संकल्प प्रकट किया और उसका विवाह नहीं हुआ। भागवतपुराण (चतुर्य स्कन्छ १।६४) में स्वछा की समृता और धारिणो नामक वो बहाबादिनी (बेंद का उपदेश करने वाली) पुढ़ियों का वर्णन है। इस पुराण के दीकाकार वोररायव ने इन्हें सनकादि की तरह ऊध्वरेता लिखा है। नैष्टिक बहुएचारिणियों के ये उदाहरण हिन्दू समाज में अपवाद क्य में ही समझने चाहिए ।

े दिख्यों के लिए विवाह इसलिए भी आवश्यक है कि यह उनके लिए उपनयन संस्कार के तुल्य है, जिसके न होने पर द्विज शूब हो जाता है। विवाह स्थियों का वेंद्रमन्त्रों में होने वाला एकमाब्र संस्कार है (मनु २१६७, विष्णु स्मृति २२।३२,२७।१४, यात १११३ वम सं. प्र. पू० ४०२ पर उब्धृत, वा. रा. ४।१६।१०)। महाभारत की वृद्धि में स्त्री के जीवन का लक्ष्य और कल रति और पुत्र हैं (२।२।१२, ४।३६। प्राचीन कान में अविवाहित पुस्य को विश्वास योग्य और सण्वनित्र नहीं समझा जाना था। महाभारत में कहा गया है कि विवाहित व्यक्ति पर ही विश्वास रखना चाहिए (सः सदारः स विश्वास्यः)। हर्ष ने वाण पर जब लम्पटना का आरोप किया तो वाण ने अपनी सफाई पेश करने हुए कहा था कि मैं विवाह करके गृहस्य हुआ है, नुसमंबया लम्पटना है। १८०

(क) आधुक्क उदाहरण—अनेमान समय में हिन्दू समान में विवाह इतना आयणक माना जाता है कि बचार पुरुष का समान में प्रतिष्ठित नहीं समझा जाता । उस अपूब भवर का वेशन रूप के स्थावक के रूप में क्याहर होना है। दक्षिण भारत की कुछ जानियों में विवाह इतना अनिवास है कि यदि प्रिणीन होने में पूर्व ही किसी पुष्य सा स्त्री की मृत्य हा जाव तो उसका मरणेलर (Posthumous) विवाह अवस्य किया जाता है। दक्षिण की अनेन अवाहाण मानियों में यह विश्वान प्रचित्त है कि क्वारे पुष्य मर कर अनन्तु है अने अनेन अवाहाण मानियों में यह विश्वान प्रचित्त है कि क्वारे पुष्य मर कर अनन्तु है । अलः अविवाहित पुरुष के प्रेत की किसी अन्य से भावीं की जाती है और घर के किसी सार्वावक विवाह के साथ इन नकती जाती का नमारोह किया जाता है। इसमें पहने तो प्रविवाहित दिना जाता है। इसमें पहने तो प्रविवाहित दिना जाता है, जिस कुल में वर के जीवित होने पर, उसके लिए वधु नावी जाती उस पुरुष की यो इस कार्य के लिए बुनी जाती है। बैल और मी दोनों को खूब सवाबर गाव की मीमा पर इरगल्ल वा बीरयल्य (युद्ध में बोरगिन वाने वाने की स्मृति में स्थापित किये परणर या स्मारक) में ने बाया जाता है और वहां इस

६७) । ये उसके विवाह से ही पूरे हो सकते हैं। इसी वृष्टि से बन्धा भार्या निर्धंक बतायी गयी (१२।७६।४१), बन्ध्या स्ती की बृद्धि जिस पदार्थ पर पदती है, उसे देवता स्वीकार नहीं करते (१३।१२७।१३–१४), ऐसी स्त्री के पर भोजन करने से आयु कीण होती है (१२।३६।३७) । महाभारत में कहा गया है कि जो पुरुष रूपकती, बड़ी आयु की कन्या की सदम गुणी बाले वर की नहीं देता वह बहुर-पति होता है (१३।२४।६) । प्रायः सभी स्मृतियों में कन्या के विवाह पर बल देते हुए कहा गया है कि पिता के घर में अधिवाहित कन्या का जब अब ऋतु अर्थ जाता है, तब तब उसके पिता को धूणहत्या का पाप लगता है (विसद्ध १७।७१, बीधा . ४।१।१२ अनु, नारव १२।१४-२७, यात ११६४, पराशर स्मृति ७।४-७, विष्णु स्मृति २४)४१ मि. मन् १।६३) । पिता के लिए कन्यादान इतना आवश्यक कर दिये जाने पर स्त्रियों के लिए विवाह का अनिवाय होना सर्वथा स्वामाविक था ।

<sup>3 •</sup> बुबोइस-हिन्दू मेनसं एष्ट काराम्ज, प्० २०५।

दोनों की बादी के बाद मिठाई बाँटी जाती है; ताम्बूल, बार आने आठ गाई की दक्षिणा तथा बर के सिर पर बीधा जाने वाला पढ़ नामक सुनहरा सहरा वध के परिवार की भेंड किये जाते हैं। ऐसी जादी में भाग लेने वाले वैन और गी को लोग अपने पान बहुत सरहाल कर रखते हैं और उसे अपनी इच्छा से किसी को नहीं देने। 3 9 मैगूर की कुछ जातियों में विवाहित स्त्री की मृत्य हो जाने पर उसे वर्षी पर नहीं ने जाते, किन्तु छोटे शिशवों की भौति निम्नाभिमस करके उसे भूमि में गाड देने हैं, उनकी कोई श्रीव्वेदैहिक किया नहीं करते । इस प्रमार के व्यवहार से वचने के लिए होनेया आदि कुछ जानियों में ऐसी अविवाहित क्या की बादी कुछ विशेष पेडों-कांत्र (Pongamin Gildera), जाक, तीम मा अन्य जह पदार्थो—सनवार आदि से करने की गरिगाटी है। <sup>3 र</sup> कुछ जातियों में बन्याओं वा विवाह न होना इतना युरा ममझा जाता है कि अविवाहित कन्याओं की वैवाहिक विधियों में सम्मिलित नहीं किया जाता । अधिवाहित गोल्ना (महाराष्ट्र समा तेलग जाले) प्रती, बर या बच्च का सार्थ नहीं कर मकती, विवाह के जनग में मांगनिक कलश नहीं उठा सकती। मेदार (टोकरी बनाने बाली कन्नड) जाति की कन्याएँ वैवाहिक विधियों में कोई भाग नहीं से सकतीं, वही अवस्था अनव्याही परिवर (Parivar) नामक जाति की रिक्षमों की है। <sup>3 3</sup> अविवाहितों के इस अनादर का कारण विवाह का थौरव बढ़ाना है और यह संभवतः इसलिए किया गया है कि अविवाहित व्यक्ति समाज की नैतिकता को संकट में बाल सकते हैं।

हिन्दू समाज में न केवल उच्च वर्ग में विवाह किनवार्य है, अपिनु उमकी निचली सीमा पर रहने वाली अनेक जातियाँ भी विवाह की ऐसा समझती है। मार्गन के कामनामुद्धार टोडा जाति में कोई अविवाहित नहीं रहता। प्रत्येक नर-मारी, प्रत्येक नड़का-नड़की किसी का पित या पत्नी है। एक संगड़ी अड़की तका सूढ़ी विश्व के अपवाद के अतिरिक्त उसे टोडा जाति में क्वारी प्रीका स्त्री का एक भी उदाहरण नहीं विल्ला। भ मंमालों में स्त्री-पुरुष अविवाहित व्यक्ति से मूणा करते हैं, उसे चार और आयुगरनी (Witch) से गया बीता समझते हैं। वर्ष

<sup>39</sup> एम० एन० श्रीतिवासन--मेरिज एण्ड फॅमिली इन माइसोर, प० १६३-४

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> बही, पू० १२४

<sup>33 #</sup> 

<sup>38</sup> मार्शल-ए फ्रेनो लोजिस्ट एमंग दी टीडाव, पु० २२०,२२२

मैन—सान्यालियाँ एण्ड सान्यास्त, पू० १०१ अधिकांश आरय्यक और सम्य समाजों में विवाह अनिवार्य समझा जाता है। उत्तरी अमरीका के इंडियनों में अविवाहित व्यक्ति अस्यत्त दुर्तभ होते हैं। प्रेसकाट ने डेकोटा जाति के सम्बन्ध में लिखा है कि उसे उनमें एक भी क्वारे पुरुष का मान नहीं है।

हिन्दू समाज में विवाह की अनिवायता के विश्वास के बद्धमूल होने का सह परिचाम हुआ है कि विवाह हिन्दू समाज में मार्बेभीम और आपक करोव्य बन गया है। भारत में अविवाहितों की संख्या बहुत कम है। यसि आजकत सहरों के विधित समाज में क्वारे रहने की प्रवृत्ति वढ़ रही है, किन्तु पिछले ४० वर्षों में समूचे भारत की जनगणमा में इस वृद्धि से कार्र विशेष अन्तर नही आया। १६९९ की जनगणना रिपोर्ट के अनुसार प्रति चौबीम अविवाहित पुरुषों में केवल एक की आम २० वर्ष से अधिक थी और प्रति

एंडेयर ने यह सुवित किया है कि रेंड इंडियन स्त्रियों कीमार्य और वैधव्य की मृत्युतुल्य समझती हैं। योमराय की विश्वण अफ्रीका की जातियों में २० वर्ष से अधिक आय की कोई लड़की क्वारी नहीं मिली। बोरमैन (Borman) का यह कहना है कि गोल्डकोस्ट के हक्तियों में बहुत ही कम पूरव अविवाहित दशा में भरते हैं और ऐसे व्यक्तियों की आयु बहुत कम होती है। बनियों में तथा बोनियों के पहाड़ी इयाक लोगों में क्वॉरेयन के बृष्टान्त वूलंग हैं। सुमाला वासियों के सम्बन्ध में मासंडेंट ने लिखा है कि भेरे अधीन जिले में आठ हजार व्यक्ति रहते थे, इनमें ३० वर्ष से अधिक आयु वाले यस से अधिक नवरि पुरुषों के उदाहरण भी मिलना संभव न था। जावा में काफोर्ड ने २० वर्ष की अवस्था की कोई लड़की षवारी नहीं देखी। कई ने आस्ट्रेलिया के आदियासियों में १६ वर्ष की अवस्था वाली कोई ऐसी कत्या नहीं सुनी, जिसका विवाह न हुआ हो । बाल्तुओं में क्वारा पुरुष अपनी पंचायत के मामलों में कोई भाग नहीं ले सकता, बाजील की दुणी जाति में ऐसा व्यक्ति पानगोध्वियों में सम्मिलित नहीं हो सकता । फिजीवासियों के विश्वासा-नसार अपत्नीक व्यक्ति मरने पर स्वर्ग के मार्ग पर वेंबता द्वारा रोक लिया जाता है है और अणुसः चकनाचुर कर दिया जाता है। चीन में अविवाहित कवाएँ मृतकों के साम गादी कर लेती हैं अथवा आत्महत्था गर लेती हैं। रास ने लिखा है कि कोरिया में क्वारे आदमी की आस भले ही कितनी हो जाय, उसे पुरुष नहीं कहा जाता, उसे बातो (Yatow) के नाम से पुकारा जाता है, तेरह या १४ वर्ष का (विवाहित) पुरुष ३० वर्ष के "वालो" को पीटने, गाली तथा आजा बेने का पुरा अधिकार रखता है, "यातो" इस सम्बन्ध में शिकायत के लिए अपना मुंह नहीं खोल सकता। यहदियों में यह कहावत है कि जिसको पत्नी नहीं है, वह पूरुव नहीं है (पौमराय-भैरिज, पास्ट प्रेजेष्ट एण्ड प्यूचर, पू० ११६-२१) । अन्य उदाहरणों ने लिए देखिए—वैस्टर मार्क-ष्टि॰ ह्यू सन मेरिज, पु० १३६, अनु०, ब्लास बार्टन्स, खं. २ पु ० २=५ अनु । उपर्युक्त उदाहरणों से वैस्टरमार्थ ने यष्ट परिणाम निकाला है कि असभ्य जातियों में विवाह इतना अनिवार्य है कि शादी न करने वाला अस्वा-माबिक प्राणी समझा जाता है और उससे घुणा की जाती है (बै. हि. हू. मै. पु०

षौषह क्वारी कन्याओं में से केवल एक ही १४ वर्ष से ज्यादा उस की थी। 3 १ १६४१ में १४ वर्ष से अधिक आयु की अति सी स्तियों में से एक अविवाहित थी। सामान्यतः 3 व बड़ी आयु के ज्यक्तियों में से कोई क्वारा नहीं रहता, केवल वे ही व्यक्ति अविवाहित रहते हैं, जो किसी बीमारी या अंग्हीनता से पीड़ित हों, संन्यासी, फिल्नु, वेंग्या या रखेंत हों, या जिनके लिए जातीय बन्धनों के कारण उपयुक्त वर या वधू न मिल सकी हो। 3 व अजकल इस स्विति में जिन कारणों से अन्तर का रहा है, अन्तिम अध्याव में उनका विस्तृत उस्लेख होगा। किन्यु इसमें कोई सन्देह नहीं कि अब तम हिन्दू ममाज में विवाहित गीवत एक सार्वभीम, अनिवार्य और आवश्यक संस्था गरी है।

### हिन्दू विवाह का आदिम रूप

जीन, मिल और यूनान की भौति भागन के प्राजीन नाहित्य में सह वर्णन मिलता है कि पुराने जमाने में विवाह की प्रभा नहीं थीं, न्वी-पुष्पीं की मीन सम्बन्ध करने की पूरी स्वतन्तता या कामचार की दशा थीं। पूर्व काल में स्वियों (अनावृताः) अगर्मी इण्डानुसार जहां चाहे वहीं जाने वाली और स्वतन्त्व (किसी वन्धन मा पिन से न रोकी हुई) थीं। वे कुनारी दशा से अनेक पुष्पों के पास जाया करती थीं। ऐसा करना अधमें नहीं या क्योंकि वहीं उस समय की परिपाटी थीं (महा भाव १।१२२।३-२१)। कहा जाना है कि व्यवत्वेत्तु में सर्वेत्रधम विवाह की मर्यादा स्थापित की, अन्यत्र यह श्रेय दीवेत्या की दिया गया है।

पिछली बताब्दी के अन्त में कामचार का सिदान्त अधिकांश समाजवारिक्यों

९३६)। इसका कारण यह है कि इन जातियों में पतनी और बण्ये पुरुष के लिए बोझ नहीं, किन्तु उसकी आधिक समृद्धि में सहायक होते हैं। इन समाजों में विवाह के अतिरिक्त यौनवासना की पूर्ति के अवसर और साधन कम होते हैं तथा संघर्षप्रधान आरण्यक समाज में व्यक्ति की मुरक्षा परिवार के सबस्यों की संख्या पर तथा सम्बद्ध परिवारों की शान्ति पर अवलम्बित होती है (वैशाहि मैं, पु० ३२-३३)

- 3 र पृह् पृष्ठ की जनगणना रिपोर्ट, ख. पु, भाग पु, प्० २६३
- <sup>39</sup> १६५१ की जनगणना रिपोर्ट ख. १, माग १, पृ० ७३
- <sup>35</sup> १६११ को मारत की जनगणना रिपोर्ट ख. १, माग १, पू० २६२
- अोनी इतिहास में यह उल्लेख है कि "प्रारम्भ में प्रमुखों और मनुष्यों के जीवन में बहुत कम भेद था, मनुष्य बनों में धूमते थे, स्त्रियाँ सबके लिए सामान्य उपभोग को वस्तु समझी जाती थी, कच्चे पिताओं को कभी नहीं जानते थे, वे केवल अपनी माताओं को पहचानते थे (गोगेट—वी ओरिजिन आफ लाज, आटंस् एण्ड साइन्सिज, खण्ड ३, पु० ३११ अनु.)। कहा जाता है कि सस्त्राट की-ही ने इस बसा

द्वारा माना जाता था, " " अत हिन्दू विवाह ना आदिम रूप भी पहने यही स्वीकार किया जाता था। समवन सर्वप्रथम डा० जाली ने १८१६ में हिन्दू कानून पर अपने सुप्रसिद्ध सन्य 'हिन्दू साँ एण्ड कस्टम' में इस कल्पना को मानते हुए इसे निम्न प्रमाणो द्वारा पुष्ट किया। (१) महा भारत के कुछ प्रमाण, (१) आपस्तस्य का एक बचन, (१) द्रीपथी का विवाह, (४) प्राचीन काल में विवित्त वैवाहिक आचार के कुछ प्रमाण। ४ १

इनमें में अधिक महत्व महाभारत के प्रमाणों को दिया जाता है, इनकी विस्तृत विवेचना लेखन दारा बन्यल विस्तारपूर्वक हो चुनी है और यह सिद्ध किया था चुना है कि इनके आधार गर हिन्दू विवाह का उद्गर कामचार से नहीं साना जा सकता। १३ आपस्तम्ब के एक वचन में गर कहा गया है कि कन्या कुल के लिए दी जाती है। १३ इसका यह अर्थ लगाया गया है कि कन्या का विवाह किसी व्यक्ति विशेष के साथ न होकर समूचे कुल के साथ होता है, जैसे द्रीपदी का विवाह अर्जुन के साथ नहीं, किन्तु पाच पाण्डवी के साथ हुआ। किन्तु यह अर्थ ठीक नहीं प्रतीत होता है। आप ० धमू के टीकाकार हरदस की व्यक्तिया से नगट है कि यह बचन नियोग के सम्बन्ध में कहा गया है, ४४ नियोग की वृद्धि

का अल कर विवाह की प्रया प्रारम्भ को। मिल्र में इसका श्रेष मेनेस को और यूनान में कोप्स को दिया जाता है (गोगेट—वहीं, खण्ड १, पृ० २२ तथा छ० १, पृ० १८)। इस प्रकार की कथाओं को आधुनिक वैद्यानिक ऐतिहासिक वृष्टि से सत्य नहीं समझते। यह जनसाधारण को उस मनोवृत्ति का परिणाम है, जो विश्व के सूक्म नियमों में विश्वास न करती हुई प्रत्येक घटना के सरल और स्यूल कारण मानना बाहती है और इनका श्रेष किसी वेवता या राजा या भगवान् को वेना बाहती है। (वैस्टरमार्क—वी हिस्टरी आफ ह्यू मन मेरिज, पृ० ६)। इसका एक मुन्दर उवाहरण बाइबल के पहले दूसरे अध्याय में मणवान् द्वारा मृष्ट्यूत्वित्त का वर्णन है, जो वर्तमान वैकानिक गवेवणा के सर्वेषा प्रतिकृत है।

- अंस्टरमार्क-वी हिस्टरी आफ ह्यू नन मैरिज, खच्च १, अध्याय ३-१ मे इस विषय का विस्तृत वर्णन है, इसके संसिद्ध विवेचन के लिए दें० चै. शा. हि. मै. पृ० ७-१७, बेबर-मैरिज एण्ड कॅमिलों, पृ० ४२, ४६, हरिदक्त-हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० १०-११ ।
- ४५ जाली-हिन्दू ताँ एण्ड कस्टम, पून १०२-७
- ४२ हरिवत-हिन्दू परिवार मीमांसा, पृ० ३-६
- ¥3 आपग्रमू, २११०।२७१३ कुलाय हि स्त्री प्रदीयत इत्यूपविशन्ति ।
- ४४ वहीं, २।१०।२७।४ की टीका—निमर्ग नियोगं नूपयति । आपस्तम्ब की उपर्युक्तः उक्ति से साद्म्य रखने बाला एक श्लोक स्मृतिबन्धिका (मै. सं) छ० १ प्० २६ मे मिसता है—'अमत् कस्नातृमार्याप्रहणं चातिद्राधितम् । कुले कन्याप्रधानं च

से फर्या कुल में वी जाती है। इसके अतिरिक्त प्राचीनकात में विवाह में कुल का विशेष कप से विवार किया जाता था (दे० पीचवां अध्याय)। सम्बन्ध प्रधान रूप से व्यक्तियों के मध्य में किन्तु कुलों के बीच में हुआ करने थे, अनः कन्या दूपरे कुल के लिए अर्थात् उस कुल के योग्य व्यक्ति के लिए दी जाती थी, न कि उम कुल के मधी व्यक्तियों के लिए दी जाती थी, न कि उम कुल के मधी व्यक्तियों के लिए । द्वीपदी का पाँच पाण्यकों के साथ विवाह इस बात का प्रमाण बनाया जाता है कि प्राचीन काल में ऐसे विवाहों की परिपाटी भी और यह परिपाटी नत शताब्दी में कुछ समाज- वास्तियों द्वारा विवाह के आरम्भित विकास भी एक अवस्था मानी जानी थी। १ % वें अध्यास में इस विवाह के विवेचन में यह स्पान्द होगा कि ऐसे विवाह अपवाद रूप में और बहुत कम होते थे, प्राचीन काल में इनका व्यापक रूप में प्रचलन वहीं था।

प्राचीन मारत में णिविल आचार के शुछ प्रमाणों के आधार गर उस समय कामचार की सता सिंद की जाती है। यह कहा जाता है जि बाह्यण प्रत्यों में पत्नी के व्यभिचार सम्बन्धी अनेक संकेत है। <sup>8 ¥</sup>धैदिक साहित्य में वेश्याओं तथा गणिकाओं का उत्लेख है, <sup>9 द</sup>। आपस्तम्ब और (२।२३१०) बीधायन (२।३१३८) की एक गाया में गृते युग का अस्पष्ट निर्देश है, जबकि न्विमों के सतीत्व पर बहुत कम बल दिया जाता था। धर्मणास्तों में गूवज <sup>3 3</sup>पूत का उल्लेख उमसमय की अनैतिकता मूचित करते है। बृहस्पति ने पूर्वी भारत की स्त्रिमों के सम्बन्ध में लिखा है जि वे व्यभिचार में भगी रहती है। <sup>3 द</sup> महाभारत में इस प्रकार के अनेक दृष्टान्त मिलते हैं। <sup>3 द</sup> अतः प्राचीन काल में कामचार अवस्य रहा होता।

वेशेष्वन्येषु वृदयते ॥' यहाँ यह वक्षिण के वेव विरुद्ध आचारों में गिनाया गया है। इससे यह प्रतीत होता है कि संभवतः कुल में देने का अर्थ अपने ही कुल के चवेरे समेरे, फुकेरे माई-बहिनों के विवाह से हैं, इत्यावि (कर्वे किनशिप आगॅनाइनेशन इन इण्डिया, पू० ४१)।

- YX वीदिक इंडेक्स १।३१६,8७,४८०
- अह १।१६७४ में मनुष्यों के बस्या (साधारणी) के साथ मिलने का तथा ऋ० १।६६१४, १।१९७।१८, १।१३४।३ में जार या गुप्त प्रेमी का वर्णत है। महामारत में बेस्याओं के लिए है. मेयर-संबंधुअल लाइफ इन एंक्सेंच्ट इंडिया पू० २६४।२७४
- ४० विद्युष्ठ १७।२४, मन ६।१७०, वात्र० २।१२६
- ४६ बृहस्पति स्मृति, (बड़ोदा सं०) पू० २८६ 'मत्स्यावास्य नराः पूर्वे व्यक्तिवाररताः स्वियः ।'
- विश्वामित के शिष्य गालव ने भयाति की कन्या माधवी को कुछ समग्र के लिए हुसँख, विवोदास और उसीनर को देकर इनमें से प्रत्येक से २०० घोड़े लिये थे

किन्तु यह कल्पना प्रामाणिक नहीं प्रतीत होती, नयों कि श्राह्मण शन्यों के दो-चार संकेशों के होते हुए भी वैदिक काल से भारत में नारियों की मीन नैतिकता का मानदण्ड तथा आदर्ष बहुत ऊँचा रहा है \* । वेश्याओं की सत्ता प्रायः सभी समाजों में होती है, गणिकाएं विभिन्न कलाओं को जानने वाली स्त्रियों होती थीं, जो न केवल मारत में किन्तु प्रामीन यूनान में भी विद्यमान थीं और सुकरात जैसे दार्शनिक इनके पास जाना करते थे। \* अन्यत यह सिद्ध किया जा चुका है कि गूड़ज पुत्र न तो अवैध से और न ही प्रामीन कास भी आचारहीनता की मुचित करते हैं। \* वृहस्पति की उक्ति का आधार संभवतः तिस्वत और पूर्वी भारत में रहनेवाली जातियों ने क्षियन आधार से सम्बद्ध है। \* वतमान समय में भी भारत में अनेक जातियों के सम्बन्ध में इस प्रकार की अनुस्रुतियाँ और किव-

(महामा० १/१९४-२०)। परासर ने मत्स्यग्ना से सम्बन्ध किया (१/६३)। विस्वामिल और मेनका से सकुन्तला उत्पन्न हुई (१/७२), गौतम ने जानपदों से इन अर्थ कुर्य को पाया (१/१३०)। ज्यास और वृताची अप्सरा से सुकदेव उत्पन्न हुए (१२/३२४)। हिडिज्बा का मीम के साथ (१/१४४ अ.), अर्जुन का उलूपी (१/१९४ अ.) तया जिलावा (१/१९४) के साव अस्यायी विवाह हुआ। किन्तु इसके साथ ही महाभारत के उन स्थलों को भी अ्यान में रखना खाहिए, जिनमें बंबाहिक आदश्र को अर्थन्त उत्कृष्ट क्य में दिखाया गया है। ऐसा एक स्थल अष्टावक की कथा (१३/१२ अन्) है। ये जब बदान्य अर्धि की कथा युव्ना के पाणिप्रहण के लिए उत्सुक हुए तो इन्हें परोक्षा के लिए उत्सुक्ष हुए तो इन्हें परोक्षा हुए तो इन्हें परोक्षा के लिए उत्सुक्ष हुए तो इन्हें परोक्षा के लिए उत्सुक्ष हुए तो इन्हें परोक्षा के लिए उत्सुक्ष हुए तो इन्हें परोक्षा हुए तो इन्हें परोक्षा के लिए उत्सुक्ष हुए तो इन्हें परोक्षा हुए तो इन्हें परोक्ष हुए

अवैदिक इंडेक्स ११४७६, कॅन्किज हिस्टरी आफ इंडिया, ४११४८-६०, विष्णु २४-१७ यात्त० ११७४, व्यक्तिचार के कठोर वण्डों के लिए देखिए हरिदत-हिन्दू परिवार मीमांसा, पु० ४६८ ।

४१ भरतनाट्यगास्त्र (अध्याय २४) में गणिका को अनेक विषयों का गम्मीर ज्ञान रखने वाली बताया है, काममुत्र उसे ६४ कलाओं में प्रवीण बताता है। लिलतिबस्तर (१२।१३६) में कहा गया है कि सुद्धोदन अपनी पुत्रवधू को गणिका जैसा बनाना चाहता था। प्राचीन यूनान में एस्टेशिया आदि इसी प्रकार की गणिकाएँ थीं। मुकरात एस्टेशिया के पास ज्ञाया करता था और उसने डिगो डीमा नानक गणिका से प्राच्त शिक्षाओं के प्रतिकासार प्रकट किया है (लेकी-हिस्टरो अन्छ योरोपियन मारल्स, खं. २, पु० २६३)।

४२ हरिवस-हिन्दू परिवार मीमांसा, पु॰ ४६१-७०

×3 जाली—हिन्दु लो एण्ड कस्टम, प० १०७

दिन्तयाँ सुनने को मिलती हैं, \* \* पर उनके सम्बन्ध में यह कभी नहीं कहा जाता कि उनसे कासवार है, फिर प्राचीन काल के सम्बन्ध में ऐसी कल्पना क्यों की जाय ? इन इनेगिने प्रमाणों के आधार पर कामकार की सत्ता सिद्ध करना वैगाही है, जैसे बर्तमान हिन्दू समाज में से अनावार के कुछ उदाहरण संगृहीत कर उनके आधार पर वह मन न्यापित करना कि आजकल हमारे समाज में विवाह का कोई बन्धन नहीं है। जन: उपयुक्त प्रमाणों दारा हिन्दू समाज में आदिम कामवार की मत्ता निद्ध करना नकीस्थन नहीं प्रतीत होना।

इसको विपरीस वैदिकसुग में विवाह को एक स्वायी गन्वत्थ मान आने के अनेक प्रमाण है। कुरवेद और अयवेवेद के दिवाह विषयक मत्यों में इस सम्बन्ध को आजीवन बनाये रखने का वार-बार उल्लेख है। एक मन्द्र में बर वधू में कहना है कि में मुहान के लिए तेरा पाणियहण करता हूं, जिससे तू मुझ पति के साथ वृद्धावस्था प्राप्त करने वाली हों। ४६ दूसरे मन्द्र में बधू ने कहा गया है कि बुवाये तक इस पति के साथ रहा। ६ कि १० १० १८ १८ १९ में वर-बधू दोलों को यह आधीवाँद दिया गया है कि वे पृहम्यास्थम में रहते हुए कभी अनम न हों, पूरी आयु का भीत करें। ४७ अयवं० १४ ११ १२ में पति एत्नी में कहना है कि मुझ पति के साथ तू सौ वर्ष तक जीने वाली हो। ४६ पति पति के सौ वर्ष तक जीने की कामना करती है। ४६ विवाह के समय पुरोहित वधू को पितृगृह से मुक्त कर पतिगृह के साथ अच्छी तरह संयुक्त करता था ताकि वह पुतवती और सौभाग्यवती हो। ६० अन्ति से यह प्राप्ता की गयी है कि वह पत्नी को पति के लिए बुहाये तक पहुँकाने वाला हो। ६० सुहाये तक पतिगृह के साथ प्राप्ता की गयी है कि वह पत्नी को पति के लिए बुहाये तक पहुँकाने वाला हो। ६० सुहाये तक पति वह सम्बन्ध के आजीवन कन रहने का अवत प्रमाण और कामचार का प्रत्याक्यान है। बाह्यणों, सूल-बन्धों तथा स्मृतिमीं

४४ मेट ने १६११ को बारत जनगणना रिपोर्ट (खं. १ माग १ पू० २४३-४४) में बतंनान भारत को अनेक जातियों के ऐसे उदाहरण दिये हैं, जिनमें स्थियों के लिये न तो विवाह से पहले और न हो विवाह के बाब सतीत्व के नियम का पालन आवश्यक सनझा जाता है।

अ.० १०१=५।३६ गृम्णामि ते सौमगत्वाय हस्तं मया पत्याजरबष्टियंशासः, मि० अवर्षं १४।११४०

४६ ऋ० १०। ६४। २७ एना पत्मा तन्त्रं संसुजस्वाध्या जिल्लोविक्यमा अवायः ।

४० १०।६४।४२ इहैव स्तं मा वियोद्धं विश्वमापुर्व्यश्नुतम् ।

प्रद अव्यर्वक १४।१।४२ मधा पत्या प्रजावति सं जीव शरदः सतम् ।

४३ वही १४।२।६२ दीर्घामुरस्तु मे पतिजीवतु शरदः शतम् ।

वही १४।१।१= प्रेतो मुंचामि नामृतः सुबद्धामृतस्करम् । पर्वयमिन्द्र मोद्वः सुपुत्रा सुमगासति ।

वही १४।१।४६ अग्निः सुमगां जातमेवाः पत्ये पत्नीं जरविष्ट कृणोतु ।

में कामचार का वर्णन कहीं नहीं मिलता। इस अवस्या में अर्मन विद्वान् मेयर का यह क्यन सर्वेथा सस्य प्रतीत होता है कि हम अतीत के बूसरतम उपःकाल में इतनी लम्बी छलांग मार्ग्न के लिए ऐसे किस्सों पर कभी विश्वास नहीं कर सकते। <sup>इ.२</sup>

उपर्युक्त विवेचन से मह स्थण्ट है कि हिन्दू विवाह वैदिक युग से पति-यत्नी का सावश्यीयन सम्बन्ध माना जाता है। इसके प्रधान प्रयोजन धर्म का पालन, सन्तान की प्राप्ति तथा उचित माना में काममुख का सेवन है। प्रायः विवाह प्रत्येक व्यक्ति के लिए एक धामिक सम्बन्ध और अनिवार्ष कर्ताव्य समझा जाता है। यह पति-यत्नी में अभेद स्थापित कारने वाला है। मनु के असिद्ध शब्दों में जो पति है, वह पत्नी है, पत्नी पति से किसी प्रकार पूथक् नहीं हो सकती। (१८४४-४६)। पूसरे शब्दों में कहा जाम ती हिन्दू विवाह अविच्छेद है। मई १९४५ के हिन्दू कानून ने तथा बर्तमान परिस्थितियों ने इसमें जो महत्वपूर्ण परिवर्तन किये हैं, उनका अन्तिम अध्याय में उल्लेख होना।

हिन्दू विवाह में अनेक प्रकार के नियमों तथा विधि-निपेशों का पालन किया जाता है। सर्व प्रथम वर-नधू के चुनाव में गोत, पिण्ड और जाति का विचार किया जाता है। शातातप के शब्दों में इसमें पहले गोत पर ध्यान देना चाहिए, इसके बाद पिता की सातवीं और माता की पाँचवी पीड़ी के भीतर आने आने सम्बन्धियों का तथा राशिन्द्र का विचार करना चाहिए <sup>६ ठ</sup>। महाँ अपने अध्यायों में इन विधयों का प्रतिपादन इसी कम से किया जायगा।

मेवर—सेबसुअल लाइफ इंक्टिएंस्सफ्ट इंडिया, पु० ११४ तथा पु० १२४ को पाइ टिप्पणी ।

सं० प्र०, पृ० ५६० पर उद्धृत शातातप का वचन—आवी गोवविश्वृद्धिः स्यातत-स्तप्तमपञ्चमम् । राशिकृदं ततरवव विधा सम्बन्धलक्षणम् ॥

### दूसरा अध्याय

# बर्हिववाह—गोत्र और प्रवर

दो प्रकार के वैवाहिक नियम

हिन्दू समाज में विवाह के समय वधू चुनने के लिए मुख्य रूप में थे प्रकार के लियमों का पालन किया जाता है। बर-चधू एक विशिष्ट सामाजिक वर्ग के अवना निष्यम की हुई पीड़ियों के भीतर आने काल व्यक्ति न होने चाहिए। प्रश्येक विवाह उस निष्यद सामाजिक वर्ग से और इन पीड़ियों से बाहर ही होता है। इसे बहिनिवाह (Exaguny) का नियम कहते हैं। गोल और प्रवर हिन्दू समाज में इस प्रकार के बहिनिवाहों वर्ग (Exogamous groups) है, क्योंकि एक गोल वालों में परस्पर विवाह धर्मभास्कों द्वारा वर्जात ठहराया गया है। जायस्तम्ब (२१९११५), बिष्णू (२६६-२०), मनु (३१६), याजवल्य ने समान गाल और समान प्रवर रखने वाली कन्या में विवाह का निषेश किया है। गोल सवा प्रवर के अतिरिक्त बहिनिवाह के दूसरे नियमानुमार पिना की नात तथा माता की पाँच पीड़ियों से बाहर विवाह करना आवन्यक है। इन पीड़ियों में भीतर आने वाले सब व्यक्ति सिण्ड कहनाते हैं। यर-वधू को अतिरिक्ड होना चाहिए। इस प्रकार हिन्दू समाज में अपगोजता और जसपिण्डता नामक दो बहिनिवाही नियम (Exogamous rules) प्रवित्ति हैं।

दूसरे प्रकार का वैवाहिक नियम अन्ताविवाह (Endogamy) में सम्बन्ध रखता है। इसके अनुसार वर-वधू के लिए एक विशिष्ट सामाजिक वर्ग के भीतर विवाह करना आवश्यक है। हिन्दू समाज में १६४६ ई० तक कानूनी तौर से वर-वधू के लिए बाह्यण, श्रातिय, वैश्यादि वर्ण की समानता आवश्यक थी। वहिषवाह और अन्तर्विवाह के दोनों नियम क्यर से देखने में परस्पर जिरोधी प्रतीत होते हैं, बस्तुतः ऐसी बात नहीं

१६४६ के हिन्दू विवाह अयोग्यता निवारक कानून, १६४६ ईं० के हिन्दू विवाह वैधता कानून तथा १६५५ के हिन्दू विवाह किनून डारा अब हिन्दू विवाह की वैधता के लिए योज या प्रवर को सिम्नता तथा वर्ण की समानता आवस्यक नहीं रही। किन्तु इन नियमों का ऐतिहासिक महत्त्व हे और क्रियारमक रूप में अब भी इमका पालन हिन्दू समाज में किया जाता है। है। इनके पारस्परिक सम्बन्ध को बृसों के उदाहरण से समझा वा सकता है। बाह्यण धर्म एक बड़ा बृत्त है, इसके भीतर विश्वामित वित्युठ आदि अनेक बहिविवाही सामा-जिक वर्षों वा गोलों के लघुकुत हैं। प्रत्येक व्यक्ति को अपने गोल के छोटे पूत्त से बाहर किसी दूसरे गोल के लघुकुत में विवाह करना गहता है। किन्तु ऐसा करते हुए वह श्राह्मण वर्ष के विशाल बुत्त की परिधि से बाहर नहीं जा सकता।

यहाँ पहले बहिषिबाह सम्बन्धी नियमो, गांज, प्रवर और सपिण्डला के नियम का तथा बाद में अन्तविवाह के नियम का वर्णन किया जायगा।

#### गीव का सामान्य स्वस्प

हिन्दू समाज में गांज और प्रचर विशिष्ट विहिष्विही वर्ग है। धर्मधास्त्र समान गींत और प्रवर रखने वालों में परस्पर विवाह का निर्धेष्ठ करने हैं। आपस्तम्ब (२१९११९४) के मह में अपने जैसा गांज रखने वाले को कन्या नहीं देनी चाहिये। गींतम फिन्न प्रवर वालों में विवाह का विधान करना है। विष्णु (२४१६-९०), मनु (३१४) और साशवस्त्रम (९१४३) ने इसका अनुमोदन किया है। किन्तु में गांज और प्रवर क्या है?

गांख का सबस्य अनेवा कारणों में बहुत ही जटिल है। गांव के गोरखधन्छे को समझना मुगम नहीं है। न तांगील का अर्थ पिश्चित है और न गोवों की सबसा नियत है। महाभारन चार ही भून गांव मानता है (१२।२६७।१७--१=)। आगे बताया जायना कि सीधायन ने आठ गांव माने है, किन्तु इसके साथ ही वह यह भी कहता है कि गोल हजारों, साखां (प्रयुद्ध) और करोड़ों (अर्बुद्ध) हैं, किन्तु इनके प्रवर उनचास है। पुरुष्तिम पंडित ने इस पर टिप्पणी करते हुए निका है कि गोत तीन करोड़ है, धून के कशीं निया आकास के तारों की तरह अनन्त है, अनः वह इस विषय को अरवन्त

असरकोश में बोझ के तीन अर्थ दिये गये हैं—पर्वत, बंश और नाम । बाक्स्यत्य कोश में इसके स्पारह अर्थ बताये गये हैं—पर्वत, नाम, जान, जंगल, खेत, छड़, संप, धन, मार्ग, वृद्धि, मुनियों के वंश । प्राचीन संस्कृत साहित्य में गोल शब्द का प्रयोग प्रायः वंश या पिता के नाम के लिए हुआ है । छान्द्रीस्य उपनिषद् में जब गुढ़ ने सत्यकाम से उसका योल पूछा तो उसका अभिन्नाय उसके कुल या पिता के नाम से मा (छान्द्रोग्य उप० ४।४) । महाभारत (११७१) भें ययाति जब दो कन्याओं से उनका घोत पूछता है तो वे अपने पिता का नाम बताती हैं। पालिसाहित्य में गोल का प्रयोग कुल के लिए हुआ है, गोत्तरिक्खता का व्यवहार ऐसी नड़कियों के लिए किया गया है, जो सम्बन्धियों के कुलीं द्वारा पाली जाती थीं (कर्वे-किनशिय आर्थे-निजेशन इन इन्डिया, पू० ४८) । कठिन बताता है। यहाँ पहले नंक्षेप में गांव के सामान्य स्वरूप का वर्णन होगा। वौद्यायन के मत में विश्वामित, जमदिन, भारद्वान, गौतम, अति, बसिप्ठ, कवमप तथा अनस्त्य मूनि की जो संतान हैं, वे गोल हैं। इन प्रकार कुल आठ गोल है।

समान गीव बालों में परस्पर विवाह नहीं हो सकता।

किन्तु बाह्मणों के विवाह में केवल गांव की ही नहीं, प्रवर की भिन्नना भी होनी
, चाहिए। प्रवर का विवाद रूप आने स्पष्ट किया जायना, यहाँ इतना कहना पर्याप्त है कि
प्रवर में एक, दो, तीन या पाँच प्राचीन कृषियों के नाम होते हैं, ये प्रायः मन्तद्रप्ता ऋषि
है। गोल और प्रवर के ऋषियों में यह अन्तर है कि प्रवर में अन्यन्त प्राचीन करन के स्वर्णवी
तथा विवयमितादि आठ गोलकार ऋषियों के पूर्वजी कर उन्तेख होना है, गानकार ऋषि
प्रवरों में बाँजन कृषियों के बंशज है। उदाहरणार्थ, जमदीन गोल के प्रवर भागेंव, स्थवन
और आजनवान् लमदीन के पूर्वज हैं। अनः मह स्थप्ट है कि प्रवर प्राचीन ऋषि है और
गोल उनके बंशज नमन्ने जाने वाले अवाँचीन ऋषि है। है

<sup>3</sup> प्रवरमंत्ररी, पु॰ ६

गोतमः । अजिवंतिष्ठः करमप इत्येते सन्त ऋष्यः । सन्तानामृयोणामगस्त्याद्यमानां यदपत्यं तत् गोतमः । अजिवंतिष्ठः करमप इत्येते सन्त ऋष्यः । सन्तानामृयोणामगस्त्याद्यमानां यदपत्यं तत् गोत्रमित्युण्यते । इस लक्षण के अनुसार गोत्र सम्ब का प्रयोग उपर्युक्त आठ ऋषियों को सन्तान के लिए होना चाहिए । किन्तु पहले यह बताया आ चुका है कि बौधायन हणारों, लाखों और एक करोड़ गोत्र मानता है । आठ गोत्रों तथा एक करोड़ गोत्रों में स्पष्ट विदोध है । पुष्योत्तम ने इसके समाधान का एक विफल प्रयत्न किया है (गोत्र-प्रवर्तिबन्ध करम्ब पू० १००१००१) जो कफ के सम्बं में यड्बइझाला मात है (पू० पु० पु० २०६) । यदि वह विस्वामित्र आदि ऋषियों के लिए गोत्रकार सम्ब का प्रयोग करतातो यह अस्पष्टता तूर हो सकतो भी । पुष्ट-चोत्तम ने एक स्थान पर यह भी लिखा है कि गोत्र कितने करोड़ हैं यह हम नहीं जानते (कियत्यः कोटिसंड्या गोत्राणामिति न विद्यः—प्रवरमंजरी [बे प्रे] पू० ६६) । स्पत्यंसार (पू० १४) ने इनकी संद्या अनन्त कही है ।

मोलों के होते हुए प्रवर्श की व्यवस्था इसिलए की गयी है कि गोल काव का प्रयोग बिहिंबिवाही वर्ग (Exogamous group) तक सीमित न रह कर इनके अवाग्तर उपमेंवों तथा पृथक् परिवारों के लिए भी होता था। बाह्मण अपने की करमप गोल का ही नहीं, किन्तु इसके एक अंग मागुरि गोल का भी कहने लगे थे, वस्तुत: भागुरि करपप गोल के एक गण का उपविभाग है। गोल का प्रयोग वंश के अर्थ में भी होता था, अतः गोल का मुनिहिंबत अर्थ न रहने से उसके साथ प्रवर्शे

की मी व्यवस्था की गयी (बफ-पूर पुरु, पुरु४-५)।

इन ऋषियों के आधार पर प्रवरों का वर्गीकरण किया गया है--भून, अंगिरा, अति, विश्वामित, कप्रयम, बसिष्ट और अगस्त्य। ये ऋषि उपर्युक्त आठ गांसकार ऋषियों से कुछ भिन्न हैं क्योंकि प्रवरों के ऋषियों में भृगु भीर अंगिरा तसे नाम हैं और गोसकारों में में जनदिन्त, गीतम और भारद्वाज का उल्लेख नहीं है। किन्तु यह भेद इस प्रकार दूर किया जाता है कि भग में जमदीन को तथा अंगिरा में गौतम और भारद्वाल को सम्मिलित किया जाता है । विभिन्न प्रस्थों में दी गयी गीजों की तालिका से उन्हें यह स्पप्ट होता है । कि जमदिन वर्ग के विभिन्न उपभेदों (गर्गो) के प्रवरों के ६ नामों में तीन अर्थात् भागंत, च्यवन और अप्नवान् सब में समान हैं। गौतम गोज़ के विभिन्न गणीं के प्रवरों में जानिरस और शीतम के नामों की तथा भारद्वाज गांव के विभिन्न गर्णों के प्रवरों में अंगिरस, बाई-स्पत्य और भारदाज के नामों की समानता है। प्रवर के सम्बन्ध में वीधायन का यह प्रसिद्ध नियम है कि प्रवरों में यदि एक ऋषि का भी नाम पुवारा आये तो भूगृ तथा अंगिरा वर्षों के अतिरिक्त सर्वेत समान-गोवता समझनी चाहिए । इस नियम के अनुसार जनदिन, नौतम, भारताज आदि प्रवरों की राणना चुग तथा अंगिरा गणों में की गमी है। ये स्वतन्त्र वहिविवाही वर्ग गिने जाते हैं। इनके मिवाय भुग तथा अंगिरा वर्गों में कुछ अतिरिक्त गण भी गिने जाने है। इन्हें मध्यकालीन प्रत्यों में केवल भूगु तथा केवलांगिरस कहा गया है। इनके प्रवर्श के ऋषिनामी में जमदिन गण की आंति तीन नामों की समानता नहीं है, किन्तु केवल एक नाम भागेंव या अंगिरत की ही समानता है, बतः इनमें से प्रत्येक स्वतम्ब विधिवाही वर्ष है। केवल भूगुओं में इस प्रकार के चार वर्ग---वस्क, मुनक, मिलयु और बैन्म हैं और केवलांगिरसों में संकृति, हरित, कण्व, रबीतर, मृद्यल और विष्णुबृद्ध नामक छः वर्ग । इन दस वर्गों में यदि पहले आठ अर्थात्, भृगु (असदिनि), गीतम, भारद्वाच, अदि, विस्वामित्र, कण्यप, वसिण्ठ और अगस्त्य के वर्ग जोड दें तो वहिविवाही इकाइयों की कूल संख्या १= होगी।"

गोत, गच और प्रवर का सम्बन्ध निम्म उदाहरणों से स्पष्ट हो जायगा। बौधायन के अनुसार पहले बड़े गोत भृगु अथवा जगवीन गोत में बरस, विद, आण्टिषेण और वास्क नामक चार गण हैं। इन गणों में से प्रत्येक के अनेक वर्ग, पक्ष या वंश है, उदाहरणार्थ, वस्स

प्रवरमंत्ररो, पू० ११—एक एव ऋषियांवरप्रवरेण्वनुवर्तते । तावरसमान-मोलख-सम्बद्ध मृथ्वंगिरसो गणात्।। भृगु तथा अगिरा गणों में उस असगोलता के नियम का पालन स करने का क्या कारण था; पृथ्वोत्तम ने इसकी बड़ी मनोरंकक व्याख्या की है, उसके मतानुसार बौधायन ने चूंकि गोल ग्रव्य का प्रयोग पहले निरिष्ट आठ ऋषियों के लिये किया है और उनमें भृगु-अंगिरा का नाम नहीं है, अतः उन पर सगोलता के नियंध का नियम नहीं लागू होता (प्रवर्मजरी, पृ० १२)।
इतके स्वष्य तथा विस्तृत वर्णन के लिए वैविष् क्य, पृ० ३१-२७।

गण में वात्म्य, मार्कण्डेय, माण्डूनेय, माण्डव्य, कांसय. आलेखन, दार्भागण, शार्कराक्ष आदि ७३ वर्ग हैं (बफ पू० ७६-८५)। इन सब वत्सों का प्रवर पांच ऋषियों वाला---भागेव, च्यावन, आप्नवान, और्ष और आमदण्य होता है।

दूसरा गण विद है—इसमें विदर्शल, अवरक्षेल, प्राचीन योग्य, असयनान आदि १३ उपवर्ग हैं, इस गण का प्रवर मी पांच ऋषियों ने नाम बाला है। इनमें पहले चार नाम बत्समण जैसे हैं, पाँचवाँ नाम जासवान्य के स्थान में बैद है। तीसरे गण में आप्तिपेण' नैश्चय, यान्यायन आदि १० वर्ग है। इनका पंचापेस प्रवर इस प्रशार है—भागेंब, ज्यावन, आप्नवान, ऑप्टिपेण, कामूब। इन नीनों गणों में आपरा में विवाह नहीं होता। चौथे गण में यस्क, मौन, गूब, वापूलादि २२ वर्ग है। इनका प्रवर क्यापेय अर्थात् भागेंब, वैतह्ब्य, मावेतस है (बफ पु० =२)। मिल्रम् गण में रीष्ट्यायन, साणिण्डन बादि १२ वर्ग हैं और इनका क्यापेय प्रवर इस प्रकार है—भागेंब, बाधपण्य और देवोदान। वैन्यगण ने वैन्य, बाफला और पार्य नामक वर्ग है और उनका ह्यापेय प्रवर है भागेंब, वैन्य, पार्य । गूनक गण में ग्यारह वर्ग हैं। इनका एकापेय प्रवर कीनक या गार्समद है। इन ग्यारह वर्गों में से अतित म चार केवस भूगु के गण है, अतः उनमें परस्पर विवाह हो सकता है। मोल मण और प्रवर का पारस्परिक सम्बन्ध बौधायन के आधार पर बनायी गयी असस्य गोल की निम्न वालिका से स्पष्ट होगा।

|      |      | -    |     |
|------|------|------|-----|
| अस   | CHAN | 277  | -   |
| 2574 | 44.4 | -944 | 94. |

| संस्था | alnt     | प्रथर                         |  |
|--------|----------|-------------------------------|--|
| ্ৰ     | इध्मवाह  | आगस्त्य, दाव्येंच्यून, ऐडमवाह |  |
| 3      | साम्भवाह | आगल्य, दाद्यंच्यूत साम्मवाह   |  |
| 1      | सोमवाह   | आनस्य, वाद्यंश्यत, सोमनाह     |  |
| ¥      | पश्चाह   | आगस्त्य, वाद्यस्पृत, मात्रवाह |  |
| 2      | अगस्ति   | आगस्त्य, महेन्द्र, मागीभून    |  |

इस सूची से यह स्पष्ट है कि सब गणों के प्रवरों में अगस्य नाम जाता है, जतः इन सब में परस्पर विवाह नहीं हो सकता। आठ प्रधान गोलों के अनेक गण हैं, प्रत्येक गण में अनेक वर्गों या वंशों के नाम पायें गये हैं। गांल सम्बन्धी विभिन्न सूचियों में दिये गये इन नामों की संख्या पाँच हजार के लगभग है।

#### गोल विषयक ग्रन्थ

गोंबों की गणना सबै प्रयम सूख साहित्य में की गमी है और इन्हें प्रवराज्याय, प्रवरकाण्ड या प्रवर प्रश्न का नाम दिया गया है। होता तथा अध्वर्म के पम प्रदर्शन के लिए संभवतः इनका प्रणयन हुआ, ताकि वे गाशिक कर्मकाण्य में यथनान के दिखार का प्रवर शुद्ध रीति से पढ़ सके (दे॰ नी॰ पू॰४२)। इसीलिए इन प्रवरों के प्रथम उल्लेख खोतसूत्रों में है। ऋष्वेद के आव्यकायन श्रीतमूत्र के प्रथर काण्य में इस पद्धति की संक्षिण कथरेखा मात्र है, इसमें गोत्र के उपभेदों (गणों) का ही केवल उल्लेख है, किन्तु इन गणों के विभिन्न उपवर्गों का वर्णन नहीं है। उदाहरणार्थ, भृगु गोत्र के गण आख्टियेणों तथा विदों के उपभेदों का बौधायन की भौति निर्देश नहीं है, केवल उनके प्रयरों का वर्णन है और प्रवरों में भी होता के ही प्रवार दिये गये हैं, अध्वपु के प्रवरों का निर्देश नहीं है। यजुर्वेद के श्रीतसूत्रों—आपस्तम्य और हिर्द्धकेणी (सत्याधाइ) श्रोतसूत्रों में प्रवराध्याय है, आपस्तम्य की सूची आपस्तम्य की सूची के साथ मिलती है।

बौधायन ने सर्वप्रथम प्रत्येक गोल में समान प्रवर रखने वाले गयों के परिवारों की विस्तृत सूची दी। इससे साय्य्य रखने वाली सूचियां कारवायन और लौगालि की हैं, में पुरुषोत्तम की प्रवर्शकारों में पायी जाती हैं। एक ऐसी जन्य मूची बैखानस धर्में मूख में भी है, जो बौधायन से प्रतिलिपि की गयी प्रतीत होती है। बौधायन की सूची में तथा आवलावन आदि सेच सन्यों की सूचियों में मूख्य गोलों के गणों में बॉवत नामों में बड़ा अन्तर है। ऐसा प्रतीत होता है कि आवधायन की सूची धवसे पहले तैयार की नयी। इसमें मूख्य गोलों, गणों तथा इनके प्रवर्श की सूची माल है। काल और स्थान मेद से इन परिवारों में अन्तर आता गया। बौधायन संभवतः आखलायन से स्थान और काल की पर्याप्त में स्थान की सूची साल से स्थान और काल की पर्याप्त सिक्सत रखता है। इसके अतिरिक्त, वह इसका विस्तृत प्रतिपादन करने वाला पहला व्यक्ति था, अतः उसकी सूची वास्वलायन की सूची से किस और विशाद है।

उपर्युक्त सुल्लग्रसों के अतिरिक्त गोवों का वर्णग प्रधान रूप से निम्न प्रत्यों में है—महाभारत (१३१४४६-४६, १२।२६६।१७-१०), मत्त्वपुराण (अध्याय १६५-२०२), बायुपुराण (अध्याय ८६-६), स्कन्दपुराण (धर्मारच्य कान्य ३।२), स्मृत्वर्यसार (पृ०१४-१७), संस्कारप्रकाण (पृ० ५६१-६८०), निर्णयसिन्धु, संस्कार-रत्नमाला (४०३-४५३)। मध्यकाल में गोलों पर स्वतन्त्र क्य से जनेक तन्य लिखे गये, इसमें पुरुषोत्तम पण्डित की गोलप्रवर्मजरी सर्वश्रेष्ठ है, इसमें बीधायन,

इसका नाम 'गोल-प्रवर्शनवन्धकदम्बम्' है, इसी का एक मुद्रण १६०७ में बेंक्टे-श्वर प्रेस बम्बई से हुआ है, आगे प्रायः सब एवरण इसी संस्करण के आधार पर विये गये हैं। इसमें निम्न प्रन्त हैं—पुरुषोत्तम पंडित की प्रवर्षकरों, कमलाकर भट्ट का प्रवर्षण, पट्टामिराम शास्त्री का गर्ग-बरद्वाजकूल-विवाहिकचार, आस्वलायन और आपस्तम्ब के प्रवरकाण्ड (ये यथाकम नारायणीय वृत्ति तथा कर्पादस्वामी के भाष्य सहित हैं) तथा गोलप्रवर्शनर्णय। इस प्रन्य का निर्देश आगे गोति (ये. प्रे.) से किया जायया। जापस्तम्ब, कात्यायम, सौमाधि, जापवलायम और मस्त्यपुराण के विवरण अविकल क्य में दिखें गये है। इक के मत में यह संभवतः १२वीं ज्ञती से पहले लिखी गयी थी। यह १६०० में मैसूर गवर्णमेण्ट औरियण्टल लाइबेरी सीरीज में चेलसलराव द्वारा सम्यादित होकर गीन-प्रवर सम्बन्धी अन्य मध्यकालीन प्रन्यों के साथ प्रकाशित हुई है। इस विषय का दूसरा प्रन्य कमलाकर शहु का प्रवर्त्यण है, यह प्रवरमंजरी भी अपेक्षा अधिक संक्षिप्त, संबद और स्यवस्थित है। यहाँ इन सबके आधार पर इसका संक्षिप्त वर्णन किया जायगा. किया सही प्रत वोज का अथे जान लेगा आवश्यक है।

### गोल शब्द के विभिन्न अर्थ

संस्कृत के आधुनिक कोशों में गोल उसे कहा गया है, जो पूर्व पुरुषों को घोषित करता है। " किन्तु इस सब्द को यह व्युत्पत्ति संभवतः इसके प्रयोग की देखकर, उसके आधार पर कल्पित की गई है। वैदिक साहित्य में इसका यह प्रधान वर्ष नहीं था। ऋन्वेद के अनेक स्थलों में इस शब्द का वर्ष गोवों का बाहा या समूह है। " " इसके अविदिक्त इस सब्द का निम्न क्यों में भी प्रयोग है—बादल, बादल में रहने वाला दैत्य, बादलों को छिपाने वाली पर्वतमाला या पर्वतिशिक्षर। " विसे गीएं बाहें में बन्द होती हैं, वैमे जल सेम

- वर्तमान समय में प्राचीन गोल पद्धित का सर्वोत्तम वर्णन जॉम बक के 'दी अलीं बाह्मणैनिकल सिस्टम आफ गोल एक प्रवर' (लंडन १९४३) में मिलेगा । इस विवय में अन्य प्रन्यों और लेखों में निम्न उल्लेखनीय हैं— करन्वीकर—हिन्दू एक्सोमेनी, वैदिक साहित्य में गोल प्रवर के लिए देखिए पांड्र-रंग वामन काणे का लेख—बाम्बे बांच ऑफ रायल एशियाटिक सोसायटी, न्यू सीरील १९३५ का इसरा खण्ड तथा हि० थ० खे. २, माग १, पू० ४७६-५००; वामोवर धर्मानन्व कोसम्बी—आन दी ओरिजित ऑफ ब्राह्मण गोलात, जर्गल आफ दी बाम्बे बांच आफ रायल एशियाटिक सोसायटी १९४०, पू० २९—८०। चिन्तामणि विनायक वंद्य ने हिस्टरी आफ मिडीवल इण्डिया के खण्ड २ के एक परिशिय्ट में गोलों और प्रवरों को विवेचना की है। इंसा. रिली. ई. के खण्ड ६, पू० ३५३—५० में फिट ने इस विषय का संक्षिरत विवेचन किया है। ऑन बफ ने 'वैदिक साहित्य में गोलों का विवेचन' जर्गल आफ रायल एशियाटिक सोसा-यटी के १६४६-४७ के ऑकों में किया है।
- े ॰ सञ्चकत्पद्वम, द्वितीय काण्ड, पु० ३४४'गवते सञ्चावते, पूर्वपुरवान् यसत् गोलम् । <sup>१९</sup> ऋट० ९१४९१३,२१९७१९,३१३*६१४३१७,६१६*२१२३,१०१४८१२,१०१९२०१८ ।
- १६ ऋ० सस्यार, १०।१०३१७, जबर्ब० प्रासाद, यजु० १७।३६, ऋ० ६।१७।२, १०।१०३१६ ।

में अवस्त रहता है, संभवतः इस साय्श्य के आधार पर गाँस का अर्थ मेम हुना ! कुछ स्थलों में गोन का प्रयोग समूह के अर्थ में भी हुना है (ऋ० २।२३।५८, ६।६४।१) । इससे इस सब्द का प्रयोग व्यक्तिमों के समूह में भी होने लगा और धीरे-धीरे गोन को वर्तमान अर्थ प्राप्त हुआ । वर्धाप ऋग्वेद में एक सामान्य पूर्वज के बंग के लिए गोन सब्द के प्रयोग का पुष्ट प्रमाण नहीं है, किन्तु इसमें कोई संदेह नहीं कि वैदिक सूग में यह विचार प्रारम्भ हो गमा मा, अथर्ववेद में "विश्वगोहवः" (सब परिवार वाले) सब्द में गोन का व्यवहार एक सम्बन्ध से संबद न्यक्तिमों के समूह के लिए हुआ है। " के वौधाक सून (४)२) में गीन का इसी अर्थ में प्रयोग है।

पाणिनि ने गोलों के सम्बन्ध में बहुत विस्तार से विचार किया है। अध्याञ्चायी के सबसे विस्तृत प्रकरण 'तिद्धित' का एक बड़ा भाग-अपत्याधिकार इसी विषय पर है। इससे पह स्वष्ट है कि उस समय गोलवाची नामों का बहुत प्रचलन था। पाणिनि के मत में पौल से आगें की सन्तान गोल कहलाती है (४।१।६३)। अपत्यवाची कर्यों के सीन बहें मेद हैं—अनन्तरापत्य, गोलायत्य और पृवायत्य। पहले भेद का खलार्थ है, जिसके बीच में किसी दूसरे तड़के का अन्तर या व्यवधान न हो, वैसे नगें का लड़का गांगि कहा सायेगा। इस गांगि का लड़का वा गर्ग का पीत उसके अनुसार गार्थ कहा जायगा। पौल के बाद की सन्तित गोलायत्य कहलाती है। गोलायत्यों का एक भेद युकायत्य है। युकायत्य गार्थ नहीं किन्तु गार्मायण कहा जायगा। पाणिनि ने विशेष प्रत्ययों द्वारा ऐसे अनेक कुलों के गोल-याचक नामों की सिद्धि की है और गणपाठों में इस प्रकार के अनेक खल्द पढ़े गये हैं। यहां पाणिनि का गोल पारिभाधिक खल्द है और उसने स्वयं अपत्याधिकार प्रकरण से अस्थल गोल सक्द का प्रयोग एक सामान्य पूर्वज के बंसजों के लिए किया है। भूत

पाणित के कुछ सूत्रों से यह स्पष्ट है कि उसे प्रवरद्वियों वाले गोलों का अवस्य ज्ञान था, क्योंकि एक सूत्र (४।१।१२०) डारा उसने भृषु और वस्स गोलों के अर्थ में सारद्वतायन और मौनकायन शब्द बनाये हैं तथा अन्य अर्थों में शाखत और शौनक। एक दूसरे सूत्र (४)९।९००) में उसने आंगिरस गोल के लिए वातण्ड्य शब्द का निर्देश किया है। कुछ गणपाठों का प्रवर-सूचियों के साथ पर्योच्च वाद्यय है। अश्वपदिगण में भारद्वजायन आलेब गोल के तथा आलेबायण भारदाल गोल के अर्थ में पढ़ा गया है। गणपाठ प्रवर-सूचियों की अपेक्षा लोका गूढ कथ में सुर्दाकत रहे हैं, जतः गोलों के इतिहास के बान में अधिक सहायक सिद्ध हो सकते हैं। १४

<sup>&</sup>lt;sup>१३</sup> अचर्यः ४।२१।३ 'बानस्परयः संभृत उस्त्रियाभिविश्वगोत्र्यः ।'

<sup>🦖</sup> २।४।६३ यस्काविष्यो गोन्ने,४।३।६० गोन्नावकुवन् मुन्नी की काशिकावृत्ति वेखिए।

१४ इस विषय का विस्तृत विवेचन जॉन बफ के १६४६ हे जर्नल आफ रायल एशियाटिक सोसायटी के एक लेख (पू० ४९ अनु०) में है।

मेधातिथि द्वारा गोल गब्द की व्याख्या

गोल के सामान्य प्रचलित अर्थ की मुन्दरतम व्याख्या मेधातिथि ने की है। वह मन ३।४ तथा १६४ की टीका में असगोत की व्याख्या करना हुआ निखता है--"सव पुरुषों के पुरुष रूप से तुल्य होने पर जैसे उनमें बाह्मणारि का भेंध है, उसी नरह बाह्मणादि के रूप से उनके तुक्य होने पर भी उनमें यसिष्ठादि गांस का भेद है और प्रति गांस में प्रवर का मेद है। सुखकार गोलमेद नाजका से प्रथर को इस प्रकार गाद रखने है कि जिसका यह गीत है उसके में प्रकर हैं। गोल भेद उस भीत में उत्पन्न व्यक्ति इग प्रकार गांव राजूने हैं-हम पराक्तर गील के हैं, हम उपमन्यु गील के हैं। यह गील क्या है ? गील अम आदिपुरय का नाम है, जिनने कुल को यह संज्ञा (नाम) दी है; जो विद्या, धन, मीर्य, औदार्य आदि मुणों से बहुत अधिक प्रसिद्ध होता है और जिसके नाम पर कुल का नाम ग्या जाना है। गर्ग, मालव आदि ऐसे पुरुषों के नाम पर बाह्मणों के मील हैं। गीव की इननी व्याख्या बाग्ने के बाद, मेघातिथि जागे जो लिखता है उसमें स्पप्ट है कि उसे इन गांबों के रक्त सम्बन्ध सूचक होने में कुछ सन्देह हैं। वह कहता है---गील भव्य वसिष्ट आदि मुख्य गीडों के साथ रुदि के कारण लगाया जाता है। यह नहीं माना जा सकता कि एक समय में पराधार नाम का व्यक्ति पैदा हुआ और उसके बाद उसके बंधाज गराबार कहलाने लगे। यदि यह मान निया जाय तो वेद असादि नहीं रहेगा, क्योंकि उसमें पराशरों और वसिन्टों का वर्णन है। इसलिए गोज, बाह्मण जाति और बेंद की तरह अनादि हैं। शिक्षय बाह्मणों की तरह गोज को नित्य स्मरण नहीं भारते । अतः उनका गोज लौकिक ही है अर्थात प्रसिद्धतम आदिपुरुष की ही गील समझना चाहिए। 198

इस व्याख्या से स्पष्ट है कि गोल दो प्रकार का है—सास्त्रीय और लौकिक। सास्त्रीय गोल वह है जो स्मरण-परस्परा से अनादि काम से चला आता है और लौकिक वह है जो पाणिनि के मतानुसार वंश को सुचित करता है। क्षित्रयों में यह गोल ऐसे व्यक्तियों के नाम से भी चलता वा जो नवे राजवंशों की स्थापना करते थे। ये राजा वंशकृत् कहलाते थे। गोल के सास्त्रीय एवं लौकिक अवों के मेंद को अच्छी तरह समझ लेना चाहिए। मिताक्षराकार विज्ञानेस्वर (१।१३) भी गोल को चंशमूलक मानते हुए लिखता है कि गोल वंशमरस्परा से प्रसिद्ध होता है। मध्यकाल के निवन्धकारों ने भी गौल को वंशमूलक मानते हुए लिखता है कि गोल वंशमरस्परा से प्रसिद्ध होता है। गोल के अप की निरन्तर वंशमूलक व्याख्या होने से यह घारणा प्रचलित होना स्वाचायिक था कि गोल वंश-सम्बन्ध का ज्ञापक है। किन्तु गोल विषयक यह घारणा सवाँग में सत्य नहीं। पाणिनि की परिभाषा का गोल स्पष्ट रूप से वास्त्रीय वंशमन्त्रय को बताता है, किन्तु ज्ञास्त्रीय एवं प्रचलित गोल कृत्रिम तथा

कल्पित बंग-राम्बन्ध को ही सूचित करता है। वह बास्तविक रक्त-सम्बन्ध का छोतक नहीं है।

गोल-प्रवर के ऐतिहासिक विकास की अवस्थाएँ

हिन्दू समाज में प्रचलित गांख और प्रचर का दिवार कई अवस्थाओं में होकर गुजरा है: (१) वैदिक युग में गांज का दिवार की करण में था। (२) बाह्मण प्रन्यों के निर्माण सथा कर्मकाण्ड की बृद्धि के समय याज्ञिक प्रक्रियाओं में गांज और प्रवर की आवश्यकता अनुभव हुई और इनकी यह प्रवृत्ति उचित्त हुई। उस समय वसगोल एवं असमान प्रमर में विवाह करने का विचार प्रचलित हुआ। (३) गांज के विकास की तीसरी अवस्था सूज्यक्षों के निर्माण के समय में थी। इन प्रन्थों ने सर्वप्रयम खुल्लमखुल्ला सगोज विवाह की निन्या की और उसके कुछ हुल्के प्रायम्बित वनाये। (४) २०० ई० के प्रचात गांज का बन्धन बहुत कठोर किया जाने निर्माण सिमान विवाह की तल्पारोहण के समान पाप समझा गया। १२०० ई० के प्रचात सगोज विवाह वन्त हो यथे। निवन्त्रकारों ने इसके प्रायम्बित में कुछ विधिकता की और विधान पारिजात जादि ने तो समोज बर से ब्याही कन्या के पुनविवाह की व्यवस्था मी। (६) २०वी सताब्दी से आधुनिक पुग मुक्त होता है। इस समय योदों के कुछिम, अस्थामाविक एयं परिजान कर देने याले प्रतिवन्त्र की हिन्दू समाज से हटाने का अन्योवन गुक्त हुआ। परिजामस्वक्य १९४६ ई० के ३७वें कानून के अनुसार समान गोल-प्रवर में विवाह को वैध माना गया और हिन्दू समाज से संयोवता के कानूनी प्रतिवन्त्र का बन्त हो गया।

# वैदिक युग में गोल

इस समय गोज की चर्चा महुत कम भिलती है। क्यवेद में गोज एक्ट बहुत थोड़े स्थानों पर आमा है। " इनमें से चार स्थानों में तो वह पर्वत व मेच का बाचक है। यहाँ गोज गाव्द प्राय: इन्द्र की स्तृतियों में आगा है और उसे पहाड़ों व बादलों का फाइने वाना कहा गया है। शेप स्थानों में इसका क्या अमें है, इस विषय में टीबाकारों में पर्याप्त मतमेद है। " आमुनिक टीकाकारों में राय ने सेन्टीपीटर्स वर्ग कोण में इसका अर्थ गौओं का बादा (गोष्ट) या गोवाला किया है और गैल्डनर इस अर्थ से असहमति प्रकट करता हुवा इसका अर्थ समूह शरता है। समूह बाचक गोज गब्द का बाद में व्यक्तियों के समूह का

श्रुष्ट ६।१७।२, हा=६।२३, १०।४=।२, १०।१२०।इ, ६।१७।२ वो पोळिनिब् बळमृद् यो हरिष्ठाः । स इन्द्र विक्षां अभितृत्विवाजान् ।

१६ आहे हाहप्राप्त, वेशविव्हाण, रारहावद

१३ वैदिक इंडेक्स, ख० १, पु० २३४ पर उद्दत

अर्थ देना सर्वधा स्वाभाविक था। किन्तु एक पूर्वज द्वारा प्रवर्तित वंग परम्परा के अर्थ में सोख शब्द का ऋष्येद में प्रयोग नहीं है। अधर्वयेद के एक मन्त्र (४।२९।३) में ग्रह अर्थ अवश्य उपलब्ध होता है।

# मंक्समूलर की गोल विषयक कल्पना

गोच्ठवाची गोल शब्द के आधार पर मैक्समूलर द्वारा कल्पनाओं के बढ़े महल खडे कियें गये हैं। कहा जाता है कि प्राचीन काल में बड़ी-बड़ी बस्तियों या नगर कम थे. जंगल बहुत थे। लोग पश् अधिक पालते थे। शिशी स्थान पर पानी और धार की गुविधा अधिक देखकर में वहीं बस जाते थे। वहीं अपने प्रशाभी के बाई बना देते थे। इन प्रशाभी के बाहों को गोब कहा जाता था। बाड़े को गोब कहते का कारण यह है कि बाड़े में गौओं की रक्षा की जाती भी (गाय: व्रायन्त्रे यव्र), उनके चारों ओर दीवार आदि की बाधा बडी करके उन्हें हिस्र पणुओं के आक्रमण से सर्वधा मुरक्तिन कर दिया जाना था। गौओं की रक्षा न केवल हिस्स पणओं से करनी होती थी, किन्तु गौओं को चराने वाले चोरों और आकामकों से भी इनकी रक्षा आवश्यक थी। अतः इनके चारों और किलेवन्दी की जाती थी । श्री मैक्समृतर ने इस मत का प्रतिपादन इस प्रकार किया है-"प्राचीन कान में बहुत सी लड़ाइयाँ इसलिए नहीं लड़ी जाती थीं कि एतिया और मुरांप के विरोधी राजाओं में अस्ति का संतलन रखा जाय। किन्तु के श्वाइयाँ अच्छे करायाही को पाने के लिए और पणुओं के बड़े-बड़े समृहों को हथियाने के लिए नड़ी जानी थी। स्वभावत: चारी और किने की दीवारों से मजबत किये गये पणओं के इन वाडों ने दगों का रूप धारण किया। एंग्लोसैनसन भाषा में बाढ़े के लिए (Tun) अर्मन में (Zaun) जाना या, यह शब्द बाद में (Town) बन गया। जो लोग एक बाई की दीवारों के अन्दर उड़ते के वे एक गोत्र , परिवार, कवीले या जाति वाले कहलाते थे 12 ° जिसके पास अधिक संगवा में पण् होते थे यह स्थान उसी के नाम से प्रसिद्ध हो जाता था। कहा जाता है कि वसिष्ठ विश्वामित आदि गोत प्रवर्तन ऐसे ही उपस्ति थे। बाद में किमी स्थान में अधिक मुविधा देखकर जन्म लोग भी वहीं बस जाते थे, किन्तु जब गरिक्य गुछा जाता था तो वे कहते थे कि हम बसिष्ट गोल अर्थात् बसिष्ट की गोशाला के हैं, या भारदाज गोल या भरदाज के गौओं के बाड़े से सम्बन्ध रखते हैं। इसका कर्य इतना ही वा कि में लीग उन बसिन्टादि ऋषियों के बोलों में रहते थे। इसका यह अर्थ नहीं था कि ये उनके बंधज थे, किन्तु पास-पास रहने से इनमें पारिवारिक स्नेह का भाव उत्पन्न हो गया था। वे नीय एक-दूसरे को आयु के अनुसार भाई-बहिन, भाषा-मतीका, पिता-पुत्र समझने लगे । जब एक को भाई कह दिया हो उसकी बहिन से विवाह करने का गतलब अपनी बहिन से गादी करना

२० मेक्समूलर-चित्स फाम ए जर्मन शाप, खण्ड, २ पृ० २८

या। यह अधर्म माना जाता या अतः एक गोव वालों में शादी न करने की प्रया वल पड़ी।"

निःसन्देह यह कल्पना बहुत मगोरंजन है। मालिब दिल बहुलाने को ध्याल अच्छा है। किन्तु यह केवल हवाई किला है, सारी कल्पना का आधार गोळ का अर्थ बाड़ा सानना है। किसी प्राचीन कोण या टीकाकार ने गोळ का यह अर्थ नहीं किया, आधुनिक टीकाकारों में भी इसके अर्थ के सम्बन्ध में मतभेद है। यह विवादप्रस्त अर्थ गोळ के उद्गम पर प्रामाणिक प्रकाग नहीं बाल सकता।

# वैदिक युग में गोल पद्धति के संकेत

वैदिक साहित्य में गोल पद्धति का स्पष्ट उत्लेख नहीं है, किन्तु इसके वो मृष्य तत्त्व महान् ऋषियों के वंशजों का अपने पूर्वजों के नाम से प्रसिद्ध होना तथा प्रवर (आर्थेय) बीज रूप में पासे जाते हैं। सहाँ इनका ऋनशः वर्णन किया जायना।

यगस्त्री पूर्वजों के नाम पर बंशजों के नामकरण की पद्धति के जनेक संकेत वैदिक साहित्य में है। तै. सं. (११०१० ०१) में होता को भागंव अर्थात् भूगु की सन्तान कहा गया है। अन्यल है. सं. (=191819) में जामदम्य जर्यात् जनदन्ति की सन्तान का स्पष्ट रूप से उल्लेख है। बाह्मण प्रन्थों से यह बात होता है कि उस समय विभिन्न परिवारों में धार्मिक अनुष्ठान की निधियाँ एक जैसी नहीं थी। तै. बा. (१।१।४) के कनुसार मृगुओं या आंगिरसों के लिए श्रीत अग्नि का बाधान 'मृगुणां (ऑगिरसां) स्वा देवानां बतपते बतेन दधामि' के मन्त्र से होता या और अन्य ब्राह्मणों के लिए सह कार्य 'आदित्यानां त्वा देवानाम्' के मन्त्र से । तै . था . (२।२।३) में आंगिरसी प्रजा (अंगिरा की सन्तान) का उल्लेख है। ताण्ड्य बाह्मण में सगीत प्राह्मण को उदुम्बर का बना हुआ प्याला विश्वणा में देने का विधान है। 3.3 कीपीतिक बाह्मण में यह कहा पया है कि विश्वजित् यज्ञ करने वाला जपने सगीव बाह्मण के साथ एक वर्ष एक तक रहे। २२ ऐतरेय ब्राह्मण में दी गयी कवा (३३।४) के अनुसार शुनःशेष आंगिरस (अंगिरा के वंशज) २३ को बाद में विश्वामित ने देवरात नाम से अपना लड़का बनाया। उपनिषदों में गुरु शिष्यों को प्रायः जनके गोलनामाँ से ही संबोधित करते हैं, व्यक्तियों के साथ गोलवाणी नामाँ का प्रयोग होता है, जैसे भारद्वाज, गार्थ्य, आश्वलायन, भागंव और कारनायन (प्रश्नोपनिय द् १।१), वैमाझपाद और गौतम (छान्दोग्य ५।१४।१,५।१६।१), विश्वामित्र, जमविग्न, बसिष्ठ, कपमण (बहु॰ उप २।२।४) ।

इन सब उदाहरणों से यह स्लब्ट है कि उपनिषदों के समय तक गोलों की पढ़ित

२१ ता. बा. १=।२।१२

९२ की. बा. न्यान्य

<sup>ं</sup> २३ ऐ. शा. ३३।४

भुप्रतिरिक्त हो पुन्ती थी। पर जम्मूँक उदाहरणों में गोवों का प्रयोग माजिक कमैकाण्य और शिक्षा के सम्बन्ध में हुआ है, विवाह से इनका कोई सम्बन्ध नहीं बताया गया। इस विषय में संभवतः सबसे पहले निर्देश लाट्यायन श्रीतमूद्ध में मिनता है। रें प्रायः सभी गृक्ष और धर्मसूद्ध सगोळ विवाह का निर्देश करने हैं, इसने यह जान होता है कि यह विचार इन सुतों से काफी पहले जन्म ने चुका था। प्रवर और आर्थेंय के वैदिक निर्देशों ने इसकी पुष्टि होगी है।

प्रवर

इसका प्रथम उल्लेख वैदिक युग में दर्ज और गीर्लमाग नामक दिरागों में पिन्ता है। ये दिख्यों क्या सभी यज्ञों का जाधार हैं, अतः इन सब में प्रवर का गाठ होता है। यस पाठ उस समय होता है, जब यह की अनि उद्दीप्त करने वाली (मामिपेनी) ऋषाओं के एकदम बाद अध्यक्ष उस अन्ति पर भी डानता है। इस समय होता प्रवर का गाठ करने हुए कहता है— हे अनि, तू यहान् है, नुसमें प्रहाणित है, तू भरन, भृग, ज्यवन, अप्वान्, अब और जमदिन से सम्बद्ध है। २ ४ इसके बाद निविद् नामक मन्त्र पड़े जाते हैं, इनमें यह कहा बाता है कि अनि देवताओं और सनुष्यों हारा जलाई गमी है, वह ऋषियों द्वारा प्रयमित समा विभों द्वारा प्रयम्त की गयी है। (देवेदो मन्त्रिक ऋषियन्त्री विभागमदितः)। सब मार्ल में इसी कर्मकाश्व का अनुसरण किया जाना है और बाह्मण प्रयों ने यह जान होना है कि यहाँ होता का कार्य करने के लिए अनि का आह्मान किया जाना है। इस के मतानुसार संभवतः इसी कारण प्रवर एवर कर अयोग किया यया, २ ६ किन्तु बाद में इसका व्यवहार ऋषिनामों की उस सूची के लिए भी होने लगा, जो पत्रों में पढ़ी जाती थी।

ग्रतपय बाह्यण (१।४,१११२३) ने इस बियय को स्मन्ट मरने हुए तथा दूसरे प्रकार का प्रवर बेताते हुए कहा है— होता का काम करने वाला पुत्य अभी सक होता नहीं है, अध्वयुं उसे होता का काम करने के लिए निमन्तित करता है। भी की दूसरी आहुति बालने के बाव होता कहता है— कीर्ति, यथा और ब्रह्मणिक के नेज के लिए इस यक्ष की पोषणा देवताओं में तथा मेरी पोषणा मनुष्पों में करो। इसके बाद अध्वयुं कहना है— अग्नि देव ही दिख्य होता है, निद्धान और जानने बाला वह देवताओं के प्रति वैसे ही यक्ष करे जैसे मनु ने, अमदिग ने, अब ने, आध्वान ने, अवन ने सभा बहा। ने किया था, वह न देवताओं को यहाँ नाये—अमुक पुरुष मानवीय होता है। यह स्पष्ट है कि यहाँ प्रवर

३४ लाह्या औ. सू. वारा११

३४ तं. सं. २१४१६

३ र मफ− पू० पु०, पृ० ह

का सम्बन्ध अस्ति में है <sup>२७</sup> फिल्तु इसमें मन्देह नहीं कि यह मानवीय होना का वर्णन है, क्योंकि उसे मनु की चीति यह करने को कहा गया है।

इससे यह प्रकट होता है कि प्रवर यह में अभि को गुलान के लिए की गयी प्रार्थना है वि और वट दो प्रकार की होती है: (१) होता द्वारा की जाने वाली, (२) अध्वर्य द्वारा की जाने वाली। पहली प्रार्थना में वत्य गण वाने आहुतीय अभि को मार्गय, क्यानन, आप्तवान, और भवा जामरान्य नामक पाँच मन्द्रहरूटा ऋषियों के नाम वाले प्रवर में गंधीधन करने हैं। उस प्रकार मंबोधिन अभि उनके हव्य को देवताओं नक पर्वेचाना है, अध्यर्था नहीं, ऐसा गानकर होना अभि ने प्रार्थना करता है। दूसरी प्रार्थना में अध्यर्थ इन्हीं मन्द्रहरूटा ऋषियों का नाम उनते का में नेकर प्रार्थना करता है वै के जमर्यामन्त्र, अर्थवन, आनवान्यन, व्यवनवन्, मृत्वन्, । अध्वर्य द्वारा पढ़े में प्रवर में ऋषियों ने नाम प्रकान ने अपर की और अर्थानी तथा ऋषियों में प्राचीन वक्त में की आर मन्त्रने हैं और होता मृत्वन्त प्राचीन ऋषि में प्रारम्भ कर का से उनके वाद के अर्थानीन ऋषियों ने नामों का पाठ करना है। है इस प्रकार गर्वत दो प्रकार के प्रवर्श का पाठ होता है, पहले में ऋषि नामों का कम प्राचीन से अर्वाचीन की ओर होता है तथा भागेंव स्वरित्र सूर्वों का प्रयोग होता है, दुसरे में ऋषिनाम अर्वाचीन ने प्राचीन की ओर पढ़े जाते आदि हैं और इस नामों के साथ वन् का प्रयोग होता है।

प्रवर को बाद से आर्थेय भी कहा जाना या। ऋखेद में केवल एक बार आर्थेय सकर का प्रयोग है जौर वहाँ इसका अर्थ है ऋषि से सम्बन्ध रखने वाला। ऋ० १।६७।६९ में यह प्रार्थना की गयी है आप पवित्र करने वाले हैं, आप हमें धुलोक और घूलोक को उत्तम बस्तुएँ भेजिए, विशेष रूप से ऐसी बस्तु जिससे हम जमदिन की भौति ऋषि सम्बन्धी सम्मत्ति प्राप्त कर सकें। वैदिक पून में गोत और प्रवर की पद्धति अधिक विकतित मही हुई थी, प्रवरों का विशेष सम्बन्ध शांतिक कर्मकाण्ड से या। गोत और प्रवर प्रधान रूप में बाह्यणों में अधिक प्रचलित से क्योंकि ये शांतिक कर्मकाण्ड किया करते थे।

संस्काररत्नमाला (पू० ४९६) में प्रवर को अग्नि का विशेषण मानते हुए प्रवर की यह व्यूत्पत्ति को है—"प्रविवयते अनेबिशेषणत्वेनोत्कीर्त्यने इति प्रवरा", ऋषियों के नाम अग्नि का विशेषण होने से प्रवर कहताते हैं।

प्रतरमंजरी (गोनि॰ पृ॰ ६) आहवनीयस्या पहुँच्यवाहनाम्नः "प्रक्षेण वर-णानि प्रापंतानि प्रवराः ॥

सौधायन-प्रतराध्याय-अथात अध्यानध्यपूर्व शीतेः प्रतिक्षित्र एवो मधीः सर्वत्रोहेशः । इस पर प्रवरमंत्ररो की टीका (प० ९०) अतो यजमलाबृध्यान् मन्त्रवृश्मिरस्यविहितान् आह्वनीये प्रार्थयते । अमृतो मृत्वभूतावृग्वरारास्यार्थान्म् लान्मन्त्रवृशः अध्वयुः प्रवरक्रमविषयं प्रक्षेण तवपत्यसंवन्धेन प्रार्थयते तमेवान्तिम् । ।

यह कल्पना होता और अध्वर्ष के उत्तर बतायें गये प्रवर्श के दोनों प्रकारों से भी
पुष्ट होती है। होता के प्रवर्श में ऋषियों के नाम व्याकरण की वृद्धि के साम भागव अदि
के क्यों में पढ़े जाते थे और अध्वर्ष के प्रवर्श में वत् शब्द के साम। पहले में होता की
अपना कार्य करने के लिए निमन्त्रित किया जा रहा है, अनि प्राचीन काल से देवताओं का
होता रहा है, मनुष्य को होता बनाने से अफ के कथनानुसार अग्नि को ईच्यां और नाराजनी होना स्वाभाविक है। अतः मतम्म आह्मण कहता है। 30 कि पहले अग्नि का नाम
लेकर उसे प्रसन्न किया जाता है। अध्वर्ष के दितीय प्रकार के प्रवर में बत् शब्द का प्रयोग
यह मुचित करता है कि यह साजिक कर्म ठीक यैसे ही किया गया है जैसे भृगु ने किया
या, अतः यह भृगु के सक्त के सद्भा ही प्रभावकानी और सफल होगा।

प्रवार के प्रयोजन की यह व्याख्या मैनसमूलर और चिन्तमलराव द्वारा की गयी इसके प्रयोजन की व्याख्या से सर्वथा थिया है। गहले निद्धान के शब्दों में "जब ब्राह्मण लग्नाधान करता है तो नह यह घोषणा करना चाहता है कि नह यश कर्म के लिए अपने पूर्वजों के सद्धा योग्यता रखता है। 32 जिन्तसलराव का कपन है कि प्रत्येक ब्राह्मण जब कोई धार्मिक कार्म, जपनी सन्ध्योपासना या देवताओं का आह्वान करना है गां उसे अपने परिवार के संस्थापक महत्त्वपूर्ण पूर्वजों के नामों का उच्चारण करना पढ़वा है ताकि वह यह प्रदर्शित कर सके कि योग्य पूर्वजों का उत्तराधिकारी होने के नाने वह उस कार्म को करने का उपमुक्त और अधिकारी व्यक्ति हैं। 33 अतः इस मत के अनुसार धार्मिक कार्म के लिए अपनी योग्यता सिद्ध करना ही गोलोकारण का प्रधान प्रयोजन है। किन्सु यह बक्त हारा बतामें पहले उद्देश्य की तुलना में यभार्म गही प्रतीत होता। इक ने अपने उपर्युक्त प्रयोजन के समर्थन में निम्न प्रमाण दिसे है।

वैदिक साहित्य में बहुधा विभिन्न नामों के साथ वत् शब्द के प्रयोग क्षारा अपने कार्य को प्राचीन यशस्यी व्यक्तियों के कार्यों के समान प्रभावशासी और महत्वपूर्ण बनाने का वर्णन है। अथर्ववेद के एक मन्द्र में कहा गया है कि मैं अति, कण्य और जमदिन की मौदि कृतियों को मारता है, अगस्त्य की बहुशाक्ति से कीड़ों को वूर्ण करता

अत्यय बाह्मण १।४।२।३ यहाँ वास्तव में निहुते शब्द का प्रयोग है, इसके अर्थ के लिए दें ० वफ-पू० पू०, यू० १७ ।

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> सफ, वही, पृ० १८ अनु

<sup>&</sup>lt;sup>3 २</sup> मेंक्समूलर—हिस्टरी आफ संस्कृत लिटरेंचर, प्० ३८६

उड चित्तसलराव—गोत एण्ड प्रवर पृ०, मि० मोनियर विलियम्ज बाह्यणिकम एण्ड हिन्तुडकम (१८८७), पृ० ४०६०

अ¥ वक-पूर पुर, पुर पुर अनुर

हूँ। 3% अन्यत्र अग्नि से अध्यां की भारि मनुष्य को मारने के लिए कहा गया है (ऋ० प्रश्नवान: दाशरप)। अध्यां, प्राप्त ११६१७, ४१३७१०, ६१४०१०, ६१४२१९ में इस प्रकार के उदाहरण हैं। इस सबमें पुराने प्रतिष्ठित नामों का प्रयोग इसलिए है कि इसके नाम के प्रभाव से अभीष्ट परिणाम उत्पन्न हो।

यज्ञवेदी के निर्माण (अग्निक्षन) में इस वास का बारम्बार वर्णन है कि यह कार्य अगिरा की भौति (अगिरस्वत्) किया जा रहा है (तै. सं. ४, मै. सं. ३, यजुवेंद अद्याय ११)। मृत्वेद में इसका अहुन: उल्लेख है (११६२१९,११७=१३, ११९७१९, ११४६१९१)। इसी प्रकार मनु स्वत् का उल्लेख ऋत्वेद में निर्माण स्वलों में हैं—११४११९, ४१६०१३, ११४९१९, ७०१७०१८। अतिवत् के उदाहरण ११४६१९, ११६०१३, ११२११९, १११९१८-५० में यामें जाते हैं और जमयानिवत् के ६१६७१४१में। अनेक स्वलों में कई नामों का इकट्ठा प्रयोग है, जैसे कं ११३९१७ में मनुस्वत्, अंगिरस्वत्, और ययातिवत्, ऋं० ११४११३ में प्रयमिववत्, विश्वत्, विश्वत् विश्वत्, विश्वत् विश

उपर्युक्त उदाहरणों से दो बातें स्पष्ट होती हैं, पहली तो यह कि स्थाति, प्रिसमेष, मन और अधवाँ (अधवं. १।१४) के अपनावों को छोड़ कर सर्वेद्ध प्रायः उन्हों ऋषियों का नामोक्ष्य है, जो प्रवरों में पासे जाते हैं। पूसरी यह कि इन उदाहरणों में ऐसे ऋषियों को भी एक साथ गिना दिया गया है, जो प्रवरों में पृथक् रूप से पठित हैं। केवल ऋग्वेद के पौक्षों मण्डल में अविवाद के उदाहरण परवर्ती प्रवर्षित से चौड़ा सावृश्य रखते हैं। इससे यह कात होता है कि उस समय प्रवरपद्धित बीज रूप में विद्यमान थी।

### प्रवर पद्धति के बैदिक निर्देश

4.0

ऋष्येद के दो स्थल वैदिक युग में प्रवर पद्धति के स्पष्ट प्रमाण है। आठवें मण्डल के एक मन्त्र (१०२१४) में और्वे, भृगु और आप्तवान् की भौति अग्ति के आञ्चान का पहले वर्णन हो। चुका है। यह बात ध्यान देने मान्य है कि इसी सुक्त में प्रवर विधि से सादृत्य रखने वाले अनेक अंश हैं यद्यपि से ऋष्वेद के अग्ति-विधयक अन्य सुक्तों में भी पाये आते हैं, किन्तु इनका यहाँ पाया जाना केवल आकस्मिक नहीं है। इस मुक्त (=190२) का दूसरा मन्त्रतीति के सहिता के देवान्यक्षत् (हैं के २१४१९९) से निवता है। ९७ वें, १८ वें मन्त्र में हुव्यवाह अग्ति का वर्णन परवर्ती आहवनीय अग्ति (हैं ० सं० २१४१६९)

अधर्व २१३२१३, ४१२३१९० अतिवत् वः क्रमीणां हिन्स कण्यवञ्जमविन्तवत् । आगस्यस्य ब्रह्मणाः संपिनवन्यहं क्रमीन् ।।

से सादृश्य रखता है। इस मुक्त के विनियोग का अवसर अग्नि को जलाने में है (मंब २२)। पहले यह बताया जा चुका है कि प्रवर का सम्बन्ध सामिधेनी ऋचाओं ने है। यह सूक्त परवर्ती प्रवरिविध का मूल या बीज प्रतीन होता है। ऐसे ही मूननों से बाद में सामिधेनी कृत्वाएँ निकाली गर्यी। बफ के सम्दों में संभवना प्रवर का बाचीन क्या सामिधेनी सूक्त में ही था।

, ऋग्वेद में प्रवर का दूसरा जवाहरण खिल गूकतो में मुमेंपव गूक (ऋ० १०।१५९ के बाद) है। इसके दूसरे मन्त्र में कहा पमा है—"अग्वि निश्चित कप में हमारा दून है, हब्ब ने जाने वाला है, वह देवताओं को इस यक्ष में महाँ लागे, वह विद्य, अलंकृत, यक्ष, पूजनीय और किन है, वह अप्यवान, और्व, भृतु और जगदिन की भांति कार्य करे।" " है इस मन्त्र में परवर्ती प्रवर विद्यि से सादृश्य रखने वाल वानवांत्र "अग्विनमीं दूती, हस्यवाह, देवान आवश्य " हैं। इस मुक्त में पढ़े गये नाम बाद के प्रवर्ती में बड़ी ममानमा स्थाते हैं, इसमें केवल व्यवन का नाम नही है। यह मुक्त हमें अपूर्ण हम में मिलता है, गंभवतः इसके आवीन पूर्ण क्य में ऐसा पाठ रहा हो। ३० इससे यह स्पष्ट है कि उस समय प्रवर पद्धति निर्माणावस्था में बी।

उपर्युक्त थोनों उवाहरण जामदण्य मृषु मोत से सम्बन्ध रखते हैं। मूल साहित्य
में सर्व प्रमम इसी गोल का वर्णन आता है। इन दोनों बातों से यह परिणाम निकाला
जा सकता है कि सामिग्रेमी ऋचाओं में प्रवर के प्रयोग को विकत्तिन करंग वाले पहुँसे
व्यक्ति भृगु वंश के थे। यह तस्य इस बात से भी पुष्ट होता है कि वैदिक साहित्य में अग्नि
सम्बन्धी कर्मकाच्य से भृगुओं का विशोप सम्बन्ध बताया गया है।

उपर्युक्त तथ्यों को दृष्टि में रखते हुए बक ने यह परिणाम निकाला है कि प्रवर पद्धति आरम्भिक ब्राह्मण काल से पहले विकसित हुई। इसका विकास ख्वानेद के पिछने सुकतों के समय हुआ। । ३ म

अथर्ववेद के दो स्पलों से यह प्रतीत होता है कि उस समय इस पद्धान का काफी विकास हो चुना था। अथर्व १०।३।१४--१६ में पितृमेध सुक्त के मध्य में कच्च, कक्षीवन्त, असि गोल के आजेय, आर्चनास, प्यावास्य; अगरित गोत के आगरस्य, माहेन्द्र, वायो-भुव; कश्यप के काश्यप, आगरसार, आसित; विसष्ठमोत्न के कुण्डिलों के बसिष्ठ,

अर्थ अस्तियों दूतो रोवसी हव्यवाट् देवान् आवश्वदध्यरे वित्रो दूतः परिष्कृतो यक्षो यजनीयः कविः अध्नवानवद् और्ववव् भृगुवन्जमवन्तिवत्

अफ-पू० पु०, पू० २२-२३ बफ के कथनानुसार वह खिलमूक्त उस समय का है जब अख्येद का निर्माण लगभग पुरा हो चुका था, पर यनुवेद को निश्चित रूप नहीं मिला था ।

इष सफ—पू० पु०, पु० २४

# प्रवर चुनने की स्वतंत्रता

करन्दीकर ने मह गिद्ध करने का यहन किया है कि वैदिकपूर्य में व्यक्ति को अपना प्रवर मा ऋषि चुनने की पूरी स्वतन्त्रता थी, नमों कि क्राह्मण प्रन्यों में सर्वत "आर्थें प्रवृणीतं" (आर्थेंस को चुनना है), का वाक्य मिलता है। प्रवर पान्द का मूल नरनायंक वृ धानु है। प्राचीन प्रवर यंज-गरम्परा सम्बन्ध का धोतक नहीं, किन्तु कर्मकाण्ड के विकिष्ट सम्प्रदायों का बोधक था। <sup>8 के</sup> करन्दीकर की यह कल्पना निम्न कारणों से ठीक नहींं प्रतीत होती ।

प्रवर का मूल अर्थ विशेष प्रार्थना है, प्राचीन प्रन्तों में इस शब्द का प्रयोग प्रवर के ऋषियों के लिए नहीं, किन्तु विमिन ने लिए हुआ है। प्रवरमंत्री में इस पर विशव विचार करते हुए कहा गया है कि 'वृणीते' का कमें अग्ति है, त कि ऋषियों के नाम। भे के तै, सं. के एक प्रसिद्ध संवर्ध में इसी प्रकार का प्रयोग है। इसमें कहा गया है कि तीन अग्नियों है—देवों नक होंब ले जाने दाली, पिसरों को उनका मान पहुँचाने वाली तका अगुरों के साथ रहने वाली। वे तीनों यह कहती है कि वह मुझे चुनेगा। वह कहता है— हरूप का वहन करने वाली अग्नि की चुनो, वह देवों की अग्नि को चुनता है, वह खाबियों के साथ सम्बन्ध को नहीं छोड़ता और यह उसके नैरनार्य वा स्थिरता की बहाती है। भे पह प्रवर पद्धति का एक प्रधान मंदर्भ है, इससे यह स्पष्ट है कि चुनाव अग्नि का है, ऋषि के साभी का नहीं है।

इसमें कीई गंदेह नहीं कि बरण गब्द भूनने का वर्ष देने वाली वृधातु से बना है। किन्नू इसके प्रयोग के सन्वन्ध में हमें वैदिक मामा की प्रवृत्ति का भी ध्यान रखना

<sup>&</sup>lt;sup>३६</sup> हिन्दू एक्सोगेमी, पु० ५६-५६

४० प्रवरमंजरी, पु० ६-=

४१ ते. सं रापाद

चाहिए। वेदों में भक्त अनेक बार यह कहता है—है अग्नि, हम तरा बरण करते हैं। यहाँ बरण का यह अर्थ नहीं है कि हम अनेक देवताओं में से अग्नि को चुनते हैं, इसका तात्पर्य केवल इतना ही है कि हम अग्नि की शरण में जाते हैं या उसकी उपासना करते हैं। अग्नि के बरण का यह तात्पर्य नहीं है कि भक्त किसी अन्य देवता को भी चुन सकता था। 'बुणीते' का प्रयोग उपासना के अर्थ में होना चाहिए, चुनाव के अर्थ में नहीं। "

शतपम ब्राह्मण (११४)२१३) में वृणीते के स्थान पर प्रवृणीते का प्रयोग 3 उपर्युक्त धारणा को पुष्ट करता है। प्रवृणीते शब्द का चुनने से अर्थ में कोई सम्बन्ध नहीं है। ब्राह्मण प्रत्यों में प्रायः यह प्रवृक्ति देखी जाती है कि वे संज्ञाओं को कियाओं (धातुओं) के रूप में प्रयुक्त करते हैं। ४४ प्रवृणीते इसका सुन्दर उदाहरण है। यह प्रवर शब्द से बनायों गयी घातु (किया) है और इसका अर्थ है कि यह प्रवर का पाठ करना है। इस अर्थ की पुष्टि उपर्युक्त संदर्भ में अर्थाक् कब्द से भी होती है, वर्थों कर अर्थ में मह किया अर्क्यक होगी। इसीलिए तैं. सं (२।४।६) के कर्मवाणी 'अर्थाक्त' के स्थान पर शतपम बाह्मण में इस संदर्भ में 'अर्थाक् अरूपक का प्रयोग हुआ है।

यातपय बाह्यण का यह स्थल प्रवर के बंबमूलक होने का भी निर्देश करता है। इसके उत्तराधं का अनुवाद इस प्रकार है— "वह प्रवर की परले छोर से इस ओर तक पढ़ता है, क्योंकि वंश का विस्तार दूर के सिरे से इस ओर तक होता है, इस प्रकार वह अपने को बड़े लोकों के स्वामी के (कोप से) छुपाता है। यहां पिता सबसे पहले, पुल उसके बाद और पील उसके बाद आता है, अतः वह प्रवर का पाठ पण्ले छोर से इस ओर तक करता है।" इसमें पिता-पुल की उपमा से यह स्पष्ट है कि प्रवर याशिक कर्मकाण्ड के सम्प्रदाय माल नहीं में किन्त कुछ आंगों में बंबसुचक भी अवश्म थे।

उपर्युक्त तस्यों को दृष्टि में रखते हुए करन्दीकर की यह करना मुक्तियुक्त नहीं प्रतीत होती है कि प्रवर सब्द का अर्थ मह सूचित करता है कि यवमान को अपना प्रवर कुनने में पूरी स्वश्कन्दता थी और प्रवर साजिक सन्त्रदास माज है, वंश परस्परा में इनका कोई सम्बन्ध नहीं है। ४%

वैदिक युग के आरम्भ में बीज रूप में पायी जाने वाली पढ़ित इस युग के अन्त तक काफी विकसित हो गयी भी। ऊपर बताये गये आवस्तायन, आपस्तम्य और बीधा-

४० वस-पूर पुर पूर १४

४3 शतपथ बाह्मण १।४।२।३

अडाहरणार्थ किसी वस्तु को घो के साथ मिलाकर तैयार को गयो हवि को सांगाय्य कहते हैं, इस प्रकार की हवि देने के लिए सन्नयक्षि का प्रयोग होता है, अन्यायान के लिए आद्याति किया रूप का प्रयोग होता है—वरु—पु० पू०, पू० १४

४४ इस विषय में विस्तृत विवेचन के लिए दे० बक-पू॰ पु॰, पृ॰ ९०-१६

यन के प्रवराज्याय और गोलों की सृचियाँ इस तच्य को बती भीति पुष्ट करती है। पहले आठ वड़े गोलों का उल्लेख किया जा चुका है। यहाँ इन सृचियों की कुछ विशेष बातों का उल्लेख किया जायगा।

आठ गोलों में से विस्तार की दृष्टि से भूग तथा अंगिरायण उल्लेखनीय हैं। भूक दो प्रकार के हैं--जामदण्य और अजामदण्य । जामदण्य भगुओं के पुनः दो प्रकार हैं:--(क) यहम तथा बिद जामदण्य कहलाते हैं, (ख) आस्टियेण, यस्क, मिल्रमु बैध्य और शूनक केवल मृगु कहलाते हैं। बौधायन के अनुसार बत्स, विद और आस्टियेणों के प्रवर में पाँच ऋषियों का नाम होता है, ये परस्पर विवाह नहीं कर सकते। अंगिरामण के तीन विभाग हैं--गौतम, भरद्वाज और केवलांगिरस । गौतम ने सम्बन्ध में बीधायन और वैखानस की तथा आपस्तम्ब, कात्यायन आदि की सूची में बहुत अन्तर है। पहली सूची के अनुसार गीतम गील के सात विभाग या गण हैं और दूसरी सूची के अनुसार दस । ४६ बीधावन के मत में भारदाओं के चार ही भेद हैं-भरदाज, रौशायण, गर्ग और किप। आपस्तम्ब, आश्वलायन और कात्यायन इनमें गूंच, गैशिरि का भी उल्लेख करते हैं। ४० केवसांगिरस के उपविभाग हारीत, कण्य, रथीनर, विष्णु बुढ, मुद्गत और संस्कृति हैं। अब्रि बहुत छोटा गोव है, उसके उपविभाग केवल चार (अव्रि, वादभूतक, गविष्टिर, तथा मृद्गल है। विश्वामित गीत विविध मुझनारों के अनुसार उन्नीस उप-विभागों में बंटा हुआ है। करमप गोल के पाँच उपविभाग विध्यव करमप, रेभ, शण्डिस, लीगांशि और गांश्वमित हैं। वसिष्ठ गोत निम्न सात उपमेदों में बेंटा हुआ है-वसिष्ठ, कुण्डिन, उपमन्य, पराशय, जातुकर्ष्यं, संकृति पृतिमास, लोहिण्य । अगस्त्य योज के सात उपभेद में हैं-इध्मवाह, सोम्बवाह, सोमवाह, यज्ञवाह, अगस्ति, गीर्णमास और हिमोदध । ४६ आठ गोलों के इन सब उपविभागों या गणों में प्राय: प्रत्येक में अनेक गोल हैं और इनके नामों और संख्या के सम्बन्ध में विभिन्न प्रवरसृचियों में बड़ा मतभेद है। 🔧

सगोलता और समानप्रवरता दोनों पृथक् और स्वतन्त रूप से विवाह में बाधक होती हैं। क्यू के लिए असगोला होने के साथ-साथ असमानप्रवरा होना भी आवश्यक है। गोल की समानता न होने पर भी यदि वर-वधू का प्रवर एक है तो विवाह नहीं हो सकता। इसी प्रकार प्रवर की समानता न होने पर भी यदि दोनों का गोल एक है तो परिणव संभव नहीं है। उदाहरणार्थ, यसक, बाधूब, मीन और मीक गोलों के नामों में भिश्नता होते हुए भी विवाह नहीं हो सकता, क्योंकि इन सबका प्रवर एक ही अर्थात्

४६ अफ-पूर पुर, पुर ३२-३३

४७ वही, प० ३३

४० वही, पु० ३७

४६ इसका विस्तृत विवेचन बफ की उपर्युक्त पुस्तक में पू॰ ७६-१६४ पर है।

मार्गव वैतहस्य साबेतस है। <sup>४०</sup> प्रवर में एक, यो, तीन या पांच ऋषियों के नाम होते हैं। अब यह कहा जाता है कि प्रवर की समानता नहीं होनी चाहिए, तो उसका यह अर्थ होता है कि दो प्रवरों में एक ही ऋषि की समानता पर्याप्त होती है, इसमें केवल भूगू, अंगिरानज ही अपवाद है। बौधायन के शब्दों में तीन ऋषियों के नाम बाले प्रवरों में दो ऋषियों के नामों का सावृत्व होने से, पांच ऋषियों के नाम बाले प्रवरों में दो ऋषि-नामों की समानता होने से विवाह नहीं हो सकता।

एक ऋषिनाम की समानता से भी सगीलना होती है किन्तु भृगु और अगिरा गणों में यह नियम नहीं लागू होता। इन बीनों गणों में पांच ऋषिमों के नाम बार्न प्रवर में तीन ऋषिमों की तथा तीन ऋषिमी बाले प्रवर में दो ऋषिमों की समानता से निवाह नहीं हो सकता। पहले बताये नमें बरस, विद और ऑप्टियेण मंत्रों के पाँच ऋषिमों के प्रवर में तीन ऋषि नाम--भागेंब, ज्यादन, आजनतान एक और है, अतः इनमें विवाह नहीं हो सकता।

### प्रवर में ऋषियों की संख्या

अधिकास गांतों के प्रवर, ज्याचेंय वयांत् तीन ऋषियों के नाम वाले हैं। कुछ गोज एकाचेंय, ह्याचेंय और पंचाचेंय भी हैं। एक ऋषि वाले मुख्य प्रवर निम्न हैं—आपरतम्य, जास्वलायन और वैद्यानस के अनुसार मिल्लयु गांत का प्रवर वाध्ययव हैं। दें विस्तित्व गोज के अन्तर्गत उसके एक उपभेद विस्तित्व का प्रवर भी एकापेंच विमान्त है। विश्वानत तथा वैद्यानत जुनक का सोनक तथा आपस्तम्य और कारत्यायन पृरत्यत्व का गृरस्य प्रवर कहते है। इंटमवाहों का प्रवर आपरतम्य के अनुसार आगरत्य है। दें विस्तानित्व गोज के जनेक गणों के प्रवर द्याचेंय था थो ऋषियों के नाम वाले हैं, जया—पुरण शारिषायत्व (वैश्वानित्व और पीरणा, बोधायन के अनुसार) हिरण्यरेतस् (विश्वानित्व, हैरण्यरेतस् (विश्वानित्व, हैरण्यरेतस् ), मानवधर्मसूत्व के अनुसार, सुवमरेतस्, कपोतदेव, मृतकीशिक के वैद्यानित्व के अतिरिक्त हैरण्यरेतस् भौवमरेतस् , कपोतदेतस् वार्तकीशिक प्रवर, अप्टक्कोहित के वैद्यानित्व और अप्टक्कोहित्य (आश्वतायन के अनुसार)। तीन ऋषियों वाले प्रवर्ग को संख्या बहुत अधिक है। अति, अगरत्य, कश्यप, विस्थ, विश्वानित्व, केवलानिरस, मरदाज और गौतनकेवल गोंतो के अधिकांग गणों के प्रवर ज्यावेय हैं, उदा०

४० आस्वलायन, प्रवरमंजरी (बे. प्रे. प्र० २८)

४१ अफ---पूर्व पुर्व एव २४ आख्वलायन के अनुसार इसके तीन ऋषि (वैश्वामित्र, माधुन्तन्वस, जाल्डक) हैं।

४२ आश्वलायन और कात्यायन के अनुसार अजामदण्य यस्सों का प्रवर स्थावेंय (भागव, और्व, जामदण्य) है (अफ-पूरु पुरु पुरु ३१)

मैवाबरण और कौण्डित्य; विश्वामिश गोध के बैश्वामिश, दैवरात, औरक्ष, नेथलां-विरस के हारीत गोव के आंविरस, आम्बरीस, बौवनास्व; भरद्वाज के आंविरस, बाईस्पत्य, भारद्वाज; गौतम गोवी आपास्य के आंविरस, आपास्य, गौतम; केवल भृगु गोवी यस्कों के भागेंब, बैतहब्य, सावेतस।

बार कृषि नामों वाले प्रवर नहीं होते। पांच ऋषि नामों वाले पंचायेंग प्रवरों के प्रसिद्ध उदाहरण भृषु (जमदिन्न) गोस के निम्न गण हैं—वस्स (बीधायन ने जनुसार), गार्चन, क्यायन, आप्नवान, अर्थन, जामदन्य; निद (मार्गन, क्यायन, आप्नवान, और्थ, वैद्य); आध्दिनेण (भार्गन, क्यायन, आप्नवान, आध्दिनेण, आन्य); वैदानिमार्गत वस्त-गुरांधस और वेदा। विभवन्योति ने मार्गन, क्यायन, आप्नवान् ने अति-रिक्त कमकाः वैद और वैपायत, वस्ता और पौरोधस तथा वेद और विश्वन्योतिष प्रवर है। र उनीधायन और वैद्यानस धर्मसूल के अनुसार गौतन गोल ने कीमण्ड और दीर्घत मा गर्णों के प्रवर ऑगिरस, अन्वय्य, कास्तीवत और गीतम नामक चार सामान्य ऋषियों के साथ-साथ कौमण्ड और दीर्घतमस नामक पाँचवें ऋषि नाम वाले भी हैं। भरदाज गोल के गौकामण और गर्ग गोल के प्रवर भी पंचार्षय हैं, इनमें दीनों के तीन ऋषि ऑगिरस, वाईस्स्त्य और भारवाज तोएक ची है, सेव दोनों कमशः वान्दन और मारवच्य तथा शैर्य और गाम्म है। आपस्तम्य सूल के अनुसार एक प्रवर में तीन से अधिक मन्तदृष्टा ऋषि गाही होने चाहिए, र अतः प्रवर में ऋषियों की संख्या मर्मादित है। किन्तु गोसों में ऐसी कोई पावन्दी म होने से इनकी संख्या निरन्तर वहती वली स्वी।

प्राचीन सूसकार उपर्युक्त गोलों के प्रवर्ते के कृषियों की सकता तथा नामों में बहुत मलभेद रखते थे। सबसे अधिक मलभेद संभवतः क्रयम गोत के वाण्डिल गण के सम्बन्ध में हैं, बौधायन और वैद्यानस धर्ममूल के अनुसार इसके प्रवर में काल्यम, आवत्सार और गाण्डिल कृषि हैं; आस्वलायन के अनुवार गाण्डिल वासित और दैवल; मानव, काल्यायन और लीगाधि के अनुसार काल्यम, आसित और दैवल। किन्तु आपस्तम्ब अवस्ता इसके प्रवर में दो कृषि नाम ही मानता है—दैवल और असित । \*

द्विगोब कुल-कुछ परिवार द्विगोव अर्थात् वो गोर्तो से सम्बन्ध रखने वाले माने गये हैं। आश्वलायन औत सूत्र ने इन्हें द्विप्रवाचन कहा है। १९ कात्यायन और

<sup>&</sup>lt;sup>k3</sup> ये सब उबाहरण अप की पूर्वोक्त पुस्तक पू॰ ३१-३७ से लिये गये हैं।

४४ जाप. थी. सु. २४।१-६

xx 44 -40 de de se

<sup>&</sup>lt;sup>४६</sup> प्रवरमंजरी (वे. प्रे.) पु० ४४

लीगांकि इन्हें इयामुख्यागण कुल कहते हैं। " ऐसे कुलो में तीन उल्लेखनीय हैं---शीन शैशिरि, लीनक्षि और सकत । भरताज गोल का एक उपविभाग गुन है, इस गोत के एक पूरव ने नियांग द्वारा विश्वामित गोत के एक उपविभाग शैशिरि गोत की स्त्री से एक पुत उत्पन्न किया, दो गोबो से सम्बन्ध रखने के कारण यह पुत्र सौंग गैशिटि नहस्ताया। भरद्वाज और विश्वामित गाँखों के साथ सम्बन्ध होने के कारण इस कुल के व्यक्ति इन दोनी गांसो में विवाह नहीं कर सकते। आप॰ और आश्व॰ के अनुसार इसका प्रयर आगिरस--वाहस्यस्य भारद्वाज, काश्य-आस्कील है। कात्यायन और जीगांकि तथा मानव सुत्र के अनुसार यह आगिरस-बाहेंस्वस्य भग्दाज-भौग शैकिरि है। इन प्रवरों में पहले तीन तो भरद्वाज गोंद के ऋषि है और कान्य या आत्कील विषवाभित्र गीत से लियें गमें है। भीगार्कि बडा नगोरजक दिगीत है, यह बांसण्ठ और कश्यव गोलो से सम्बद्ध है। बीधायन, कारयायन, बैखानस और मानव तबा मत्स्यपुराण के अनुसार इनके प्रवर में लीन ऋषि है, इनमें में दो कारपप और आवत्सार कथयप गोल के है और तीसरा ऋषि वसिष्ठ गाल कर है। (ब्रफ-पु० पु॰,प॰ ३६) । बौधायन के कपनानुसार में दिन में बीराष्ठ और रात में कश्मण गील के होते हैं 1<sup>K म</sup> इस विचित्र व्यवस्था की वो व्याख्यामें की गयी हैं. अभिनवमाधवाचार्य ने 'गोल प्रवर निर्णय' से लिखा है कि लीगांकि जन्मना कायप की सन्तान हैं, किन्तु उनका उपनयन वसिष्ठ ने किया है। इनका जन्म राखि में हुआ, अत: रात की उनका गील भव्यप होता है। उपनयन दिन में हुआ, अत: दिन में उनका गोल विराष्ट होता है। X व दूसरी व्याच्या न्मृत्यर्थसार की है, इसके अनुसार इनका कारण यह है कि दिन में वे वसिष्ठ सम्प्रदाय की पढ़ति का अनुसरण करते हुए प्रयाजो की विधि करते हैं और रात को कस्यपो की पद्धति के अनुसार 150 लीगाक्षियों का दोनो गोलो म विवाह बॉजन है। 50 सकृति और रीत माथ नामक दो गांव अगिरा गथ और कश्यप गीलों के उपमेदी मे पढें गर्ने है। आपस्तम्ब मूत ने इन्हें विसष्ठगण में पढा है अन सकृति अगिरा, कश्यप और विसन्द गीलों में विवासिशी कर सकते। <sup>१३</sup>

अभी तक आहुमा के गोदों का ही वर्णन किया गया है, अब अन्य वर्णों के गीवों का उल्लेख होगा।

४० प्रवरमंजरी—बह्यु

<sup>&</sup>lt;sup>४०</sup> प्रवरमंत्ररो, पु**्रि** ु

X शोतप्रवृद्धनिबन्धकदम्ब (वे. प्रे.) पृत २६६

द . स्मृत्यवसार, पू० १४

६३ वही पु० ४

६३ गोलप्रवरनिबन्धकदम्ब, पृ० २६६

#### क्षवियों के गोव

संभवतः इनके गोल और प्रवर का सर्वप्रथम उस्लेख ऐतरेय ब्राह्मण (३४१७) में आया है, वहां सह प्रथन किया गंगा है कि यक्ष में वीक्षित होते हुए क्षित्रय का प्रवर क्या कहा आया इसका उत्तर यह दिया गंगा है कि अलिय का प्रवर उसके ब्राह्मण पुरोहित का ही प्रवर होता है। आक्वलायन और कात्यायन औतसूत्रों में इस विषय में दो व्यवस्थाएँ की गंगी हैं—(१) वे अपने पुरोहितों के प्रवर ले सकते हैं, (२) सब ध्रत्यों का प्रवर मानव ऐल पौक्ष्यस होता है। के आधार पर गोल और प्रवर का भेद केवल ब्राह्मणों में ही माना है। मिताक्षरा में कहा गया है कि क्षांत्रयों, वीपयों के अपने विशेष गील नहीं होते, अतः इनके विवाहों में इनके पुरोहितों के गोलों को ही इनका गोल समझना थाहिए। के अपने विशेष गील है। किन्तु प्राचीन साहित्य और अभिनेखों में क्षांत्रयों के विवाहर गोलों का बहुत वर्णन मिलता है।

महाभारत में विराद के रखार में छद्मवेषी मूधिष्ठिर ने अपना गोल वैया-झपाद बताया है (विराट पर्व जान १२)। पाण्डवों के इस गोल की पुष्टि माप मास की मुदी अप्टमी को किये जाने वाले भीष्म के तर्पण-सम्बद्धी मन्त से होती है, वर्गोकि उसमें उत्तका गोल वैयाझपाद और प्रवर संकृति दिया गया है। <sup>७२</sup> अभिनेखों में कांची के पत्नवां का गोल प्रायः भारद्वाज और चालुक्यों का मानव्य बताया गया है। <sup>७३</sup> १९७६ ई० के अस्थन्द्रदेश के एक ताझपत में एक शिल्य को बत्स गोल का तथा भागेंब क्यवनाजवान और्व बामयस्य प्रवर का कहा गया है। <sup>९४</sup> चन्देल राजा सैलोक्य वर्ग के एक दानपल में रीत सामन्त नामक शतिय के मरदाज गोल के होने का वर्णन है।

<sup>&</sup>lt;sup>७</sup>॰ प्रवरमंत्ररी, पु॰ ६०

पात १।५२, उद्वाहतत्व (पु० १९१) ने यही मत स्वीकार किया है। संस्कार कौरत्य ने इस व्यवस्था के अनेक कारण विये हैं (पुठ ६८६०)।

<sup>&</sup>lt;sup>७३</sup> स्मृतिचित्रका, खण्ड १, पृ० १६८

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> एपि. इं. खं १ पु० ४, बही खं. ६, पु० ३३७

<sup>\*\*</sup> इं. ए. खं १८, पू० १३६-३८। काणे ने हि. ध. खं० २, भाग १, पू० ४६४ पर इस प्रकार के अनेक अभिलेखों का निवेश किया है।

#### बैंग्यों के गोल और प्रवर

इस विषय में बैक्षों की स्थिति श्रवियों से मिलती है। प्राचीन मूनकारों ने उनके गोल और प्रवर या तो जनके पुरोहितों के मोलों और प्रवरों के अनुसार माने हैं या समूचे वैद्य वर्ण के लिए एक ही प्रकार के गील-प्रवरों का उल्लेख किया है। आपरनार के अनुसार वैदय एकापेंग्र है, उनका प्रवर श्रासप्ती है। बौधानन प्रवर प्रवर ध्यापेंग्र मानता है, इसके तीन ऋषि मानन्दन, वास्तप्ती और मांकीन है। अप

किसी व्यक्ति को अपना मोल माद न होने की दला में आगस्तम्ब न गर व्यवस्था की है कि वह अपने आचार्य (येद का अध्यसन कराने वाल गुरू) मा मीत प्रहण करे 10 के मुद्द का मोल यहण करने पर यह उस गोल वाली गुक्तन्या में ही विवास नहीं कर सकता, पर उस गोल की अन्य कन्याओं से विवाह करने का निर्मेश नहीं है के में करा प्रकाश में मह भी कहा गया है कि मिद अपने गोल का जान न हो मां अपने की अपन्य मोल का कहना चाहिए। 2 में

# धमंसूत और सगोल विवाह

सूलप्रन्यों में सर्वप्रथम बीधायन में राप्रवर तथा समील कन्या के साम विवाह
का निषेध किया है। वह निषेध से सन्तुष्ट नहीं है, अपितु समील में साम बादी करने
को पाप सनवात है, इसके लिए प्रवराध्याय में चान्त्रायण प्रन की व्यवन्धा करना है।
उसके मत में व्रव समाप्त होने पर यह उस सगीला स्त्री का वैसे ही त्यान न करे, जैम
माता या बहिन को नहीं छोड़ा जतता है। यदि उससे कोई पुत उनन्तर होता है में। उसे कोई
पाप नहीं लगता। उस पुत का गोल काश्यप होता है। के किन्तु वीधायन धर्मसूल (२।५।३६)
पत्नी को केवल छोड़ने का तथा माता की तरह पालने का विधान करना है और चान्त्रायण
यत का विधान नहीं करता। यदि पुत हो जाय तो कुच्छु उपवास की व्यवस्था करता है।
बीधायन धर्मसूल का विधान प्रवराध्यास की व्यवस्था करता है।

ण्य प्रवरमंजरी पू० २०, सं. प्र. (पू० ६५२) के अनुसार वैश्यों का भासन्वन गोज होता है—वैश्या भासन्वनावयस्तेवां भासन्वनो गोजम् ।

<sup>&</sup>lt;sup>७६</sup> प्रवरमंजरी, पु० ६१

<sup>🍟</sup> सं. प्र. पु० ५६०--तेषां त्वाचार्यकत्यामात्रं निविद्यं न सर्वास्तव्गोता ।

वही—पोलस्य त्वपरिकाने काश्यप पोलमिच्यते । इस गोल का प्रयोग विवाह से अतिरिक्त श्राद्धावि विषयों में ही समझना वाहिए । मि. स्मृत्य. श्राद्ध खं. पू० ४८१, प्रयर का जान न होने पर जगविन के प्रयर से काम चलाया जा सकता है। प्रयरमंजरो, पु० ६७

४० दिन चलता है और कुल्झ केवल १२ दिन । किन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि
बौधायन में पुराने सूलवन्य इस विषय में मौन हैं। आख्वलायन श्रीतसूल के अन्तिस
अध्यायों में प्रवरों का वर्णन है, पर वह सतों या १२ दिन से अधिक चलने वाले यजों
के सम्बन्ध में है, विचाह के विषय में नहीं । इसके परिजिच्द माग में अवश्य इसका वर्णन
है, किन्तु यह परिजिच्द बाद का लिखा हुआ है। आक्क्लायन गृद्ध सूल १।४।४ में बधू
के चुनाव के बहुत में नियम दिये हुए हैं किन्तु इनमें असयोक्ता के नियम का उल्लेख नहीं
है। एक ऐंगे नियम का, जिसका भंग किये जाने पर बाद में इच्छू और चान्द्रामण जैसे
कठों प्रायण्यिनों की व्यवस्था की गयी, आक्क्लायन में सर्वया न पापा जाना बड़े आक्चर्य
का विषय है। काठक गृह्ममूल (१४।३।४) और पारस्कर गृह्यसूल समोत्नता के विषय
में भौन है। दे वधू के चुनाव में इस नियम की चर्चा न करना, नसा यह बात सूचित नहीं
करना कि उस गमय तक आर्थों में इस प्रधा का पूरी तरह प्रवतन नहीं हुआ था।

धर्ममूलकारों में विभिन्न, आपस्तम्ब, बीधायन और गीतम ने इस विषय में विभिन्न विधान किये हैं। विभन्न सेवल यही कहता है कत्या का भिन्न गोल (दाप) हो। भी प्रायम्वितों का वर्णन करते हुए उसने अगम्या कियों की जो सूची वी है (२०१४) उसमें संगोल का उस्लेख नहीं है। आपस्तम्ब गृह्यमूल में, वधू के चुनाव के प्रकारण में गोल की बीई धर्म नहीं दी गयी। किन्तु धर्ममूल में केवल इतना ही कहा है कि समील को अपनी लड़की न दे (२१५१९१९६५)। इस नियम का बंग करने पर कोई दण्ड नहीं वतन्तामा गया है। बीधायन के विधान का उस्लेख उपर हो चुका है। किन्तु गौतम ने धर्मसूलों में गोल के नियम को सबसे अधिक उन्नता से प्रतिपादित किया है। समान प्रवर में और एक गोल में विधाह को वह गुक्तल्यारोहण के समान पाप समझता है (गी. धर्म सूल ४१२, २३१९२)। गुक्तल्यारोहण महापातकों में से है। बौधायन ने सगोल विधाह को पातक या महापातक नहीं समझा था किन्तु इस पाप के लिए कुळ्ळू प्रायम्बत की व्यवस्था की। किन्तु गौतम इससे सन्तुष्ट महीं है, वह इसे महापातक से कम मानने को तैयार महीं है।

मृह्यमुत्रों और धर्मसूत्रों के गोत विषयक विचारों की तुलना करने से स्पष्ट है कि गृह्यमुत्रों के समय गोत के नियम को महत्ता नहीं निश्ती थीं, धर्मसूत्रों के समय उसे महत्त्वपूर्ण समझा जाने लगा और उसके भंग के लिए कमना कठोर विधान बनने लगे। बसिष्ठ उसे बागश्चित योग्य अपराध नहीं समझता, बौधायन कुच्छु प्रायश्चित से इस

विरुच्यकेशो गृह्यमूल (१।१६।२), मानव, गृह्यमुल (१।७।८) और गोनिल गृह्य सुल (३।४।४) में सगोलता के नियम का उल्लेख है।

मा बसिष्ठ स.सू. मा१, आय. स.सू. २१११११११४, यो. स.सू. ४१२, मि० यास० स्मृति २१२२११, नारद स्मृति १४१७४ तथा बृहब्बम (यो. स.सू. २३११२ की टीका में हरदश द्वारा उद्धत) ।

पाप की कृद्धि मानता है और गौतम इसे महापाप मानता है। जिस बान को गृह्यसूत्रों के समय मामूली समझा जाता था, वह गौतम के समय महापाप क्यों वन गयी? इसी प्रश्न के उत्तर में गोत के उद्गम का इतिहास छिया पड़ा है। गृह्यसूत्रों एवं धर्मसूत्रों के समय के बीच में = वी शती ई० पू० में इस प्रधा का बारम्भ होता प्रतीत होता है। अब यहाँ गोल की उत्पत्ति के विषय में कुछ प्रसिद्ध भारतीय मतों एवं योरोपियन विद्वानों की कल्पनाओं की समीक्षा की अयगी।

# गोलप्रया की उद्गम सम्बन्धी भारतीय कल्पना

सत्त्य पुराण में कहा गया है कि एक बार ब्रह्मा यह कर रहे थे, इस यह में भूगू, अंगिरा, मरीचि, अजि, पुलह, पुलहरव, कनु और विक्षिण उत्पाद हुए (१६५१६)। किन्तु आजकल बोलों की जो सुनियों पायी जाशी है उनमें कातु, गैलह और पौलरस अगस्य गोल के उपलेद या गण में उपलब्ध होते हैं, स्वतन्त्र गोल के कप में नहीं। फिर पुलह राध्यमों के और पुलस्त्य पियाचों के मूल पुत्रप है। शतपथ ब्राह्मण में (१४।२।६) गौलम, भार-द्वाच, विक्शामित, जमविन, विक्षिण, कश्यप और अलि नामक मान करि गिनाये गये है। १ अस्य पियाचों के सुप्त पायाच ब्राह्मण की सात्र नामों की सूची में बिह्मण्ड और अति ही उमयनिष्ठ नाम है, श्रेष पाँच नाम दोनों सूचियों में भिन्न है। आव्यन्त्रायन-परिणिष्ट में इन क्ष्मियों के साथ अयस्त्य का नाम जोड़ कर, इन आठ क्ष्मियों को गोलकार कहा गया है। बोधायन ने भी इन्हों आठ क्ष्मियों के शोल माने हैं। किन्तु महाभारत का मत्त है कि अंगिरा, क्ष्म्यप, बिह्मण्ड और भूगू × चार ही मूल गोल हैं। किन्तु महाभारत का मत्त है कि अंगिरा, क्ष्म्यप, बह्मण्ड और भूगू × चार ही मूल गोल हैं। किन्तु महाभारत का मत्त है कि प्रचा और क्ष्मियों के नामों में कोई एक सर्वनम्मत सिद्धान्त नहीं पाया जाना है। यह प्रका का सकता है कि प्राचीन काल में सैकहाँ क्ष्मियों में अठ ही इन कार्य में निम् वर्षो चून गये। इसका सामान्य उत्तर तो यह होगा कि से अन्य क्ष्मियों की अपेका अधिन महान् गये। एक प्रजीय होंगे। किन्तु पर्श्वलि कहते हैं कि (प्रायन में) ४० हजार

भी काणे ने निदक्तकार (१२।३८) द्वारा "अवस्थितस्यमस" के मंत्र की व्याक्ष्या में सात ऋषियों की सूर्य की सात किरणों से की गयी तुलना को इस संख्या का मूल बताया है। बृहदारव्यक उपनिषद् (२/२/३–४) में सात इन्त्रियों या प्राणों (दो कान, दो आंखें, दो नासिका रख और जिल्ला) के साथ विदवामित आदि सात ऋषियों की तुलना की गई है।

### <sup>५3</sup> गान्तिपर्व २६७।१७-१=

मूलगोत्राणि चत्वारि समूत्पन्नानि पार्विवः । अंगिरा नाग्यपश्चैन वसिष्ठो भूगुरेव च ॥ धारण करने वाले कर्ड्वरेता ऋषि हुए। यह माना जाता है कि इनमें से आठ ऋषियों ने सन्तान उत्पन्न की, उनके जो पुत्र हैं वहीं गीत हैं। पंप

### भारतीय कल्पना की दो बड़ी असंगतियाँ

श्री वैद्या ने पोलों के इस गौरखधन्ये को कुछ मुलझाना चाहा है। प्रश्न किन्तु इसके सुलझाने में वे स्वयं बहुत-सी उलझनों में फंस गये हैं। गोल सन्बन्धी असंगतियों में दो मुख्य—महाभागत तथा अन्य प्रन्थों की श्रोक्षणार ऋषियों की संक्ष्मा में अन्तर तथा उनके नामों में अन्तर—है। श्री वैद्या की कल्पना है कि जब आयं भारत में आये तो महाभारत के अनुसार उनके चार ही मूल गोल ये—भूगू, अंगिरा, नण्यप और वासिष्ट । ये प्रजापति के मानस गुल होने से आमों की विभिन्न जातियों के मूलपुरूप कहलाये। फिन्तु सप्ताययों में भूगू के स्थान पर उसके पुल जमदिन का नाम आता है और अंगिरा का स्थान भी उसके दो पोलों भारद्वाज और गौतम ने ले लिया है। बाद में इसमें अति, विश्वामित्र और अवस्था की वृद्धि होकर काठ गोल प्रवर्तक ऋषि हो गये। इन तीनों में अति आयं आकामकों के उस दूसरे समुदाय को सुचित करता है जो अपने को चन्द्रवंशी मानता या। चन्द्र अधि का पुल माना जाता है (स्क० पु० ४)११९४), बतः चन्द्रवंशी राजाओं ना गोल अधि है। अगरस्य ने वैदिक ऋषि होने के कारण प्रतिष्ठा पासी। विक्वामित्र कविस थे, ये अपनी तपस्या के वल से बाह्मण हुए और उन्होंने गोल प्रवर्धक होने का सम्मान पाया। इस प्रकार श्री वैद्य के मत में आठ गोलकृत ऋषियों के नामों में कोई असंगति नहीं है।

किन्तु इस युक्ति परम्परा में अनेक बीप हैं, इसमें यहिएक को आयं जाति का
मूल पुरुप एवं अगस्य को बाद का ऋषि माना गया है। किन्तु पौराणिक परम्परा दोनों
को निवायरण ने बीम से, एक ही समय में उत्पन्न मानती है (बृह्यूं व् ४१९१३४)। जिल
को श्री वैद्य ने अयांचीन ऋषि माना है किन्तु ननू (९१३४) उसे ऋह्या की मानस सन्तान
और विद्यार का समकातीन मानता है। यदि जिल्ला बाले बन्द्रअंकिमों ने सूर्वयंकिमों
पर आक्रमण किया और उन्हें जीता तो जिल गोल बालों की संवया पर्याप्त होनी चाहिए,
किन्तु सूलकारों ने गोलों की जो सूचिया दी हैं उनमें जिल का गोल और नाम विलक्त्रल
नगण्य है। फिर यदि भूगु और अंगिरा आर्य जाति के मूल पुरुष थे तो उनके नाम हटाकर
उनके स्थान पर उनके पुत जमदिन और पौतों—मारद्वाज और गौतम के नाम क्यों रखे
गयें ? यदि बाह्मण जाति में उनका विलय महत्व था हो परमुराम का वया कम महत्व
बा ? उसने २९ बार क्षत्रियों का संहार कर पृथ्वी को क्षत्रियहीन बनाया था। इतना अधिक
गौरवपूर्ण कार्य करने वाले के नाम से गोल क्यों नहीं चला ? भूगु का स्थान यदि जमदिन ने

<sup>&</sup>lt;sup>स४</sup> पाणिनि ४।१।७८ वर महामाध्य

<sup>&</sup>lt;sup>च प्र</sup> हिस्टरी आफ मिडीबल इंडिया, खं. २, पृ० १६ अनु०

श्रह्माचर्यं तिया तो जमदिनि का स्थान लेने का परतुराम को पूरा अधिकार था। इन सब प्रथमों का कोई सन्तीयजनक उत्तर नहीं दिया जा सका है। जब तक केन प्रण्मों का उत्तर नहीं मिलता, तब तक श्री वैद्य की यह कल्पना नहीं मानी जा सकती कि पहले विस्पट, भृगु कश्यण, अंगिरा के चार गोल थे, बाद में ये आठ हुए और ये गील वंजपरम्परा एवं रक्तसम्बन्ध को ∰चित करते हैं।

गोलों से उत्पन्न फुलों की संख्या के विषय में भी मनभेद है। आम्बलायन शौनपूत (१२१०।६) इनकी संख्या ४६ मानता है। सब्दलल्पद्वम में कुलदीपिता में अयतरण के अनुसार ३२ गोलकारों के नाम दियें गयें हैं और कहा गया है कि इनकी पूरी गंक्या ४० है। इसी प्रन्य के एक दूसरे अवतरण में १४ गोलकारों की सत्ता बनायी गयी है। मिलाकारा की वालंभट्टी टीका (याज० १।६३) में यह संख्या १० है। बौधायन ने ५०० तथा प्रवरमंजरीने ५००० गोलों का उल्लेख किया है। संख्याभेद के माथ-माभ इनमें नामभेद भी बहुत अधिक है। प्रवरमंजरी के कर्तों ने बड़े दु:ख एवं निराधा के गाथ इस बात को स्वीकार किया है कि सूलकारों के पाठ में बहुत अधिक अन्तर है। दम दगा में गोलों का यथार्थ निर्णय करना बहुत कठित है।

यह कहा जाता है कि बोलों के नाम एवं संख्या में बाहे जिननी अगंगतियाँ और विरोध हों, किन्तु उन सबमें इस बात में अवस्य समानता है कि किसी गांध को एक व्हाय द्वारा कलाया हुआ माना जाता है और एक बोल वालों में रक्तमन्यस्थ स्वीकार विया जाता है। किन्तु जब किसी को अपने पूर्वज व्हाय का नाम भी निक्तित रूप में झान नहीं तो रक्तसन्यस्थ को किस प्रकार निक्तित माना जा मकता है। यह नो वैसी ही बाग हुई कि शामद शुम्हारे और मेरे दादा का नाम विमय्त था, दशनिए हम रोनों मन्वस्थी हुए । गोलों की ऐसी अमिश्वित दशा में, उनमें बादरायण (काल्पनिक) के अधिरक्त कोई अन्य सम्बन्ध नहीं माना जा सकता।

# गोलों के वंशपरम्परासूचक न होने के अन्य प्रमाण

गोत रक्तसम्बन्ध अथवा बंशपरम्परा के मुखक नहीं हैं, इसके अनेक प्रमाण विये जा सकते हैं। सम्पत्ति में सगे सम्बन्धियों का पहले अधिकार होता है। मनु कहना है कि सम्पत्ति पहले सिप्छ अर्थान् तीसरी पीड़ी तक के बायावों को, बाद में सकुरुव अर्थान् सातवीं पीड़ी तक के बायावों को, इसके बाद गृह को और किय्य को मिने (मनु. ११९-६-८७)। बौधायन ने भी इसी प्रकार की व्यवस्था की है। वसिष्ठ तो सिपण्डों के बाद गृह को सम्पत्ति देने का पक्षपत्ति है (१७।८२)। आपस्तम्य सात पीड़ी तक के बायावों के बाद गृह को सम्पत्ति देने का पक्षपत्ति है (१७।८२)। आपस्तम्य सात पीड़ी तक के बायावों के बाद गृह को ही सम्पत्ति का उत्तराधिकारी समझता है। यदि योव या प्रकर रक्तसम्बन्ध की सूचित करते तो गृक से पहले सगोलों को सम्पत्ति का अधिकार मिलना चाहिए था। सम्पूर्ण धर्ममूखों और स्नृतियों में केवल गौतम ने ही ऐसी व्यवस्था की है (गौ० धर्म-

सूत २०१२१) । वह कहता है कि सपिग्डों के बाद सयोजों व समान-प्रवरों को सम्पत्ति किने का अधिकार है। पहले हम देख चूके हैं कि गीतम ने सगीत विवाह को महापातक ठहराया और गोत सम्बन्धी निवर्मी को युद्ध करना चाहा । उत्तराधिकार का यह तिवम भी इसी प्रवृत्ति को मुखित करता है। किन्तु गोत में कोई रक्ततम्बन्ध न होने के कारण यह कहना कठिन था कि कीन सगीत सम्पत्ति के पहले हकतार हो और कौन बाद में। इन कियाराक कठिनाध्मी का अनुभव करते हुए तथा गोत के सम्बन्ध को बनाते हुए मंधवत: रम्सिकारों ने गीतम का अनुसरण किया।

यही बात मरणोत्तर अणीच के सम्बन्ध में कही वा सकती है। जिन जनों (कवीलों) में रसमम्बन्ध होता है, वहाँ मिसी व्यक्ति की मृत्यू पर सारा जन (tribe) अशौच मानता है। नीलगिरि के टोडों में यह प्रचा प्रचलित है कि जब एक अन में कोई मृत्य होती है नो उस जन का प्रत्येक टोबा निश्चित अवधि तक वपने सिर के बागे के बालों में एक गांठ बांधे रखता है। देव यह व्यवस्था सर्वया स्वामाधिक है कि उसके सम्बन्धी अशौच वा गातक को मनावें। धर्मशास्त्रों में सपिण्डों (सात पीड़ी तक के सम्बन्धियों) दारा यह मृतन मनाने का विधान है (मन्० १।५२, भौतम १४।१)। आपस्तम्ब कहता है कि जहाँ तक मम्बन्ध भारत हो, नहीं तक वे सब सम्बन्धी अभीच मनामें। आपस्तम्ब जब इस विषय में इतनी दूर तक गया है कि जिनसे रिक्ता बुड़ा जा एके वे सब सूतक मनायें, यदि यह वास्तव में गांव को ऐसा रक्तसम्बन्ध संगतता तो उसका अवश्य उल्लेख करता। आजकस की प्रचलित धारणा के अनुसार गोल रक्तसम्बन्ध को सुनित करता है, फिर ऐसे सम्बन्ध वाले को सम्पत्ति एवं प्रेतिविधि जैसे आत्मीय स्वजनों द्वारा किये जाने वाले कार्यों से दूर नयों रखा गया है ? इससे यह स्पष्ट है कि स्मृतिकार गील की रक्तसम्बन्ध नहीं मानते थे। क्षांत्रयों और वैत्रयों में समोत का रक्तसम्बन्ध सूचक न होना तो इसी बात से पुष्ट होता है कि उनको अपने बाह्यण पुरोहितों का प्रवर लेने के लिए कहा गया है। यदि किसी प्रोहित का वास्तव में भरदाव ऋषि से सम्बन्ध या और वही उसकी वंशपरम्परा में हुआ, तो क्षत्रिय क्या उस पुरोहित द्वारा कोई यज कराने से ही भरद्वाज गोल वाला हो गया ? रक्तसम्बन्ध भी नया विजली के प्रवाह की ठरह से है, जो सुवाहक पदार्थ के सम्पर्क से, पुरोहित से यजमान में संकाल हो जाता है ? क्या वह रक्त जो परोहित की धर्मानयों में बह रहा है, यह के अनुष्ठान मात्र से वनमान क्षत्रिय के मारीर में प्रसाहित होने लगता है ? फिर एक पुरोहित प्रायः कई गांवों के वैवाहिक तथा अन्य धार्मिक अनुष्ठान कराता है। एक पुरोहित से धार्मिक अनुष्ठान कराने के कारण कई गांव एक गोल के हो गये और उनमें परस्पर गांदी-ध्याह नहीं ही सकता। वैषयों का सो आपन्तम्य ने एक ही गोल माना है। इसका अर्थ यह हुआ कि उनमें विवाह हो ही

या रिवर्स-टोबास, पु॰ ३६८-E

नहीं सकता। इन सब बातों से यह स्पष्ट है कि गोल वास्तविक रक्तसम्बन्ध को मही बताता। स्मृतिकारों की से व्यवस्थाएँ प्रारम्भ में केवल स्वतीय कार्यों तक ही सीमित भीं, बाद में इन प्रतिबन्धों का विवाह में भी उपयोग किया जाने समा। उन्होंने विवाह में असगोलता का नियम क्यों रखा? इसप्रकृत परधर्मशास्त्रों से कोईप्रकाश नहीं पहता।

असगोल विवाह के नियम के प्रादुर्भाव पर पश्चिमी विद्वानों की कल्पनाएँ

- (क) मैकलोनान की कल्पना—पश्चिमी विद्वानों ने भी इस विषय में पर्याप्त कहापोह किया है और अहिबिवाह सम्बन्धी बीस आदि की पावन्त्रियों के मूल कारण बूंकृने का यत्न किया है। " की मैकलीनान को यह खेरा प्राप्त है, उन्होंने अंग्रेजी भाषा में बिहानिवाह (Exogamy) सब्द की सर्वप्रथम गढ़ा और प्रचलित किया। उन्होंने
- 50 बर्हिवियाह का तियम भारत से बाहर अनेक समाजों और जातियों में पाया जाता है। आस्ट्रेलिया के आदिवासियों में इसका धुब प्रचार है, वहां अधिकांश कबीले बो, चार, आठ बहिविवाही उपवर्गी में बेटे होते हैं । इनमें प्रत्येक उपवर्ग वाले स्त्री-पुरुष का विवाह अपने उपवर्ग से बाहर ही होता है, अपने उपवर्ग के भीतर शादी करने वाले को प्राणवण्ड विया जाता है (वे. हा. हि. मे. पू. ७१-७२) । श्रीन में पहले एक जैसा पारिवारिक उपनाम रखने वालों में परस्पर विवाह नहीं हो सकता था। पुराने चीनी बण्डविधान के अनुसार ऐसी शाबी करने बाले को ६० प्रहारों का बण्ड विया जाता था और यह विवाह रद्द माना जाता था (बै.---वही पु० ७२) । बैस्टरमार्क के मतानुसार अपने गोत्र या वर्ग से बाहर विवाह का नियम प्रचलित होने का एक बढ़ा कारण नामों की समानता था। वंश-परम्परा नामों के माध्यम से स्पष्ट की जाती भी, अतः नाम को प्रायः रक्त सम्बन्ध का सुचक समझ लिया जाता या। याता-पिता बोनों पक्षों की ओर से बंशपरम्परा का पूरा विवरण रखना कठिन होता है। अतः यह नाम का सम्बन्ध प्रायः एक ओर से रखा जाता है। आदिम विचारों और विश्वासों के अनसार एक सामान्य नाम, उसे धारण करने वाले सत्ती व्यक्तियों को परस्पर जोड़ने वाली रहस्यमयी कड़ी समझा जाता था। डा॰ नानसेन ने निखा है कि ग्रीनलैण्ड में यह माना जाता है कि एक ही नाम बाते दो व्यक्तियों में आध्यात्मिक सम्बन्ध होता है । बैस्टरमार्क ने इसका एक यह भी कारण दिया है कि निकट सम्बन्ध रखने वाले व्यक्तियों में यौन सम्बन्ध के प्रति एक स्वामाविक पूणा होती है, इससे निकट सम्बन्धियों में विवाह बर्जित होता है। इसी निषेध को बाद में विस्तृत करके अपनी जाति में विवाह का बर्जन किया जाने लगा और और बहिषियाह के नियम का प्रचलन हो गया। (वे. शा. हि. मे. 90 Eq-0)

बहिषिवाह का कारण यह बनाया कि बंगती हासत में प्रारम्भ में मनुष्य जिकार से ही अपना गुजारा करता था। उस समय जो कन्याएँ शिकार में सहायता नहीं दे सकती थीं भिता उनकी उपेक्षा करना था या उन्हें मार देता था। समाज में इस तरह स्तियां बहुत कम मिलती थीं, अनः उन्हें दूसरे कवीलों से स्त्रियों जबरदस्ती अपहरण करके लानी पढ़ती थीं। इस तरह अपनी जाति के बाहर से स्त्रियों को लाने का रिवाज पड़ा और बहिषवाह की प्रचा प्रचलित हो गयी। इन

वैस्टरमानं ने अपने प्रशिक्ष प्रत्य हिस्टरी आफ स्पूमन मैरिज (ध. २, पृ० १६१) में अनेक प्रथम प्रमाणों से सिद्ध किया है कि उपयुक्त विद्धान्त में कत्यावध और अपहरण द्वारा विवाह के सम्बन्ध में बहुत विनायोक्ति से काम विसा गया है। भारत में गोलों में सम्बन्ध में यह सिद्धान्त लागू नहीं किया जा सकता। यह ठीक है कि विवाह के बाठ भेदों में एक राखस विवाह भी है, किन्तु भारत में उसके उदाहरण बहुत कम मिनते हैं। वैदिक कान में कन्मावध की प्रमा भी प्रचलित नहीं थी।

- (क) स्वेत्सर की कल्पना—दूसरो कल्पना मुश्रसिक्ष समाजवास्त्री हवंदे स्वेत्सर की है। वें कहते हैं कि वजीलों में वरस्पर संघर्ष होता था। उन संघर्षों में श्रालु की सम्पत्ति को खूब चूदा जाता था। इस लूद में स्त्रिमाँ भी जायी जाती थीं और यह कार्य वहा अच्छा समझा जाता था। अस्त्रोगत्वा यही प्रवृत्ति यहिविवाह के रूप में समाज में चल पड़ी कि किन्तु असवील विवाह के सम्बन्ध में यह बात नहीं कही जा सकती। मणि यही रामायण और महाभारत के युद्ध हुए और पुराजों में कई स्थानों वर शक्तु की स्त्रियाँ को लाम का वर्णन है, किन्तु इन मुद्धों में ब्राह्मकों ने कभी भाग नहीं जिया। गोल और प्रवर के बन्धन सबते अधिक ब्राह्मणों में प्रचलित हैं। जतः स्पेनार का सिद्धान्त भी भार-सीम असगीलना के उद्देशम पर सही-सही प्रकाग नहीं बाल सकता।
- (ग) एवबरी की कस्पना—बोहेविवाह विषयक तीसरी नल्पना लाडे एववरी की है। उनका मन्त्रम है कि समाज में पहले विवाह का कोई बन्धन न था। है परियेक कबीले में स्थियों उस कबीले की सामृहिक सम्पत्ति समझी काती थी। व्यक्तियों का किन्हीं स्थियों पर विशेष एवं पूर्ण बॉधकार नहीं होता था। यदि कोई व्यक्ति हुसरे कबीले की किसी स्थी को पकड़कर लाता था तो वह उसकी वैयक्तिक सम्पत्ति समझी जाती थी और उम पर उसका पूर्ण अधिकार होता था। न्यियों पर वैयक्तिक एवं पूर्ण अधिवतर रखने

वय मैकलीनान-स्टडीज इन एंशेष्ट हिस्टरी, प्र ७०, ७५

पर स्पेन्सर-प्रिन्सियल आफ सोश्योलोजी खं० १, पू० ६९६ अनु०

एवबरो-ओरिजिन आफ सिविसिजेशन एण्ड वो प्रिसिटिव कण्डीशन आफ मैन, पु० १४ ।

के लिए मह आवश्यक या कि कवीले से बाहर की स्त्री लायी जाय। इसलिए समाज में वर्डिबिबाह की प्रवा प्रचलित हो गयी।

इस सिद्धान्त में यह मान लिया गया है कि समाज में पहले कामचार (Promiscutty) प्रचलित था। अन्य देशों के किसी समाज में भने ही यह प्रधा प्रचलित गती हो किन्तु भारत में यह प्रधा बिलकुल नहीं थी, यह बात पहले अध्याय में बतायी जा चूकी है। इस प्रकार भारत के लिए इस कल्पना का कोई आधार नहीं है। असगोब विवास की ब्याख्या इस कल्पना से भी नहीं हो सकती। इस व्यवस्था को हिन्दू ममाज में संभवतः निस्नविश्वित परिस्थितियों और कारणों ने उल्पन्न किया।

# हिन्दू समाज में सगोवविवाह निषेध के उत्पादक हेतु

अममील विवाह का नियम प्रचलित होने का यस्तुतः कोई एक कारण नहीं था। यह संभवतः अनेक परिस्थितियों का परिणाम था। उन्हें पूरी तरह जानने के हमारे पास बहुत कम साधन हैं, फिर भी मोटे तौर से यह कहा जा सकता है कि भारत में इमके कुछ सामान्य और कुछ विशेष उत्पादक हेतु थे। सामान्य हेतुओं का आध्य उन कारणों से है जो अन्य समाजों में भी विहिषिवाह की प्रवृत्ति को जन्म देते हैं। पहले सताया जा चुका है कि वैस्टरमार्क के मतानुसार विहिष्वताह, निकट सम्बन्धियों में विवाह निषद होने के नियम का विस्तृत रूप है, इस नियम को गोलों के नाममाद्रुण्य से पुष्टि और बल मिनता है। बंगपरम्परा का मुख्य आधार नाम है, नामों की समानता होने पर वस्तृतः रक्तमन्त्रक्य न होने पर बी उसकी कल्पना करती जाती है और सदृश नाम बालों में विवाह गजित नक्सा जाता है। गोल और प्रमर भने ही बास्तियक रक्तमन्त्रच्छ को न सूचित करें, पर उनका ऐसा समक्षा जाना सर्वेदा स्वामाविक था। ऐसा समक्षे जाने पर उनमें परस्पर विवाह के निषेध का नियम बना।

योज-अवर-पद्धति अपनित होने के विशेष कारणों का विवार करते हुए हमें यह स्मरण रखना चाहिए कि इसका अधिक अवलन बाह्मण वर्ष में ही बा, क्षत्रियों और वैश्यों के योज-अवर या तो उनके पुरोहितों के बाधार पर ये या केवल गिने-चुने गांत में । इस तथ्य को वृष्टि में रखते हुए श्रीमती इरावती कवें के मतानृतार बाह्मणों में इस पदित के अवलन के निम्न कारण अतीत होते हैं। है ?

(१) बाह्यणों में स्थानीय बहिविवाह का अभाव—स्थानीय बहिविवाह का अर्थ यह है कि एक गाँव या बस्ती में बसे हुए व्यक्तियों में विवाह का न होना। एक साथ इकट्ठे रहने वाले व्यक्तियों में प्रायः परिवार की भौति धनिष्ठ सम्बन्ध समझा जाता है, उस गांव के समान आयु वाले स्त्री पुरुष भाई-वहिन, बड़ी आयु के व्यक्ति उनके माता-

वर्ग कर्वे—किनशिप आर्गेनिजेशन इन इंडिया, पृ० ६३

पिता सथा चाना, छोटी आयू के बच्चे लड़के-लड़कियाँ समझी वाली है। नजदीकी रिफ्ले-दारों भी भीति एक गांव नालों में विवाह बीजत होता है, अपने गांव से बाहर बादी करने के इस निवम को स्थानीय बहिविवाह (Local exogany) कहते हैं। यद्यपि प्राचीन साहित्य में इसका स्पष्ट उल्लेख नहीं है किन्तु अनेक संदर्भों से इसकी सत्ता सूचित होने में तिनक भी सन्देह नहीं है। विवाह और बखू बाब्द ने जाने का अर्थ देने वाली वह (प्राप्ण) धातु से बने है। विवाह का अब्दार्थ है विवाद्य प्रकार से पाणिप्रहल संस्कार पूर्वक बखू को गितृपह से क्षणुरगृह ने जाना। बखू (बहू) को यह नाम देने का यह कारण है कि वह इस प्रकार पीहर ने समुरान लायी जाती है। इस वैदिक्तुम से बखू को दिवाह के धाद अपने क्षणुरानय तक निविध्न पहुँचने, मार्ग में कोई कष्ट म होने की अनेक प्रार्थनाएँ हैं। इस अनः यह स्पष्ट है कि उस समय में बन्या का अपने पाँच मा स्थान से बाहर विवाह होता था। यहक ने कन्यावाची दृहिता बब्द की एक ब्युटास्ति यह की है कि वह दूरवर्ती (कुत में) थी जाती है।

प्राचीन काल में स्थानीय यहिविवाह की प्रथा का प्रचलन छित्रयों में अधिक था, ये प्राय: राजाओं और राजपुत्तों से संबद्ध होने के कारण निवह स्थानों में बसे हुए थे। किन्तु बाह्यकों के कोई निध्यत्र निवास स्थान नहीं थे, बाह्यक पुरोहित और मन्त्रयेता थे, से अपने आव्ययराताओं की खांज में एक दरबार से दूधरे दरबार में बाया करते थे। जिन स्थानों पर महायओं में प्रयूर दक्षिणा की संभावना हो, वहां जनका जाना स्थापायिक था। अतः उनका निवास स्थान निश्चित न होने से उनमें छित्रों की भाँति स्थानीय बहिविवाह का विकास नहीं हो सकता था, इसलिए उन्होंने मैंबाहिक सम्बन्ध मुख्यवस्थित करने के लिए योद्ध और अवर की पदित प्रष्टुण की।

### देश सं. प्र., पुरु प्रदेश

श्रुवेद १०। दर्श २३ में कहा गया है कि श्वसूर (वरेष) के पास वर हारा मेले गये साथियों का मार्ग निष्कष्टक और सरल हो (अनुकरा क्रुज्ज सम् पत्वा येभि: सखायो प्रन्ति नो वरेषम्) मि. अववं०, १४।११३४, आप. गृह्यसूत्र २।४।२, शांखा. गृ० १।६।१, की. सू० ७४।१२। क्रु॰ १० (द्रश्राश्त व्या अर्थ्व १४)१।२० में वर के घर में जाने के लिए बयु की पूथा द्वारा रथ में बिठाने तथा अस्विनियों द्वारा इसे वहां तक पहुँचाने का वर्णन है (आश्व. पू. सू. १।६।१ आप. पू. सू. २।४।६) । क्रु॰ १०। दश्राश्त, अववं० १२।१।३२, १४।१।१९ साम. बा० १।दा६ में यह प्राप्ता है कि पति पत्नी को रास्ते में बटमार म पड़े (मा विवन्यरिपन्यनो य आसीवन्ति वन्यती, मि. आश्व. पू. पू. १।६।६, शा. पू. गृ १।९४।१४ मो. पू. २।४।२, आप. गृ. २।४।२४,की. सू. ७७।३)। दूसरा कारण यह प्रतीत होता है कि बाह्मण प्रायः याज्ञिक विधियों का अनुष्ठान करने वाले और मन्द-तन्त्रवेता थे। इस गृह्य शान पर विशिष्ट परिवारों का एकाधिपत्य मा, उसे सुरक्षित रखने के लिए यह आवश्यक मा कि धारिवारिक सम्बन्ध विशिष्ट दगौं तक सीमित रखे जाय, ये वर्ग गोल और प्रवर के क्य में विकसिन हुए।

सीसरा कारण अनार्य प्रभाव प्रतीत होता है। महाभारत में हमें अनार्य कन्याओं के साथ ब्राह्मणों के विवाह के अनेक उवाहरण मिलते हैं। ब्राह्मण जरणकार ने नागराज वासुकि की बहिन से बादी की भी (महाभा० भाष्टा० ११४९,४४ अ०)। अन्यत एक ब्राह्मण के निषादी भार्या के साथ रहने का वर्णन है (महाभा० भाष्टा० ११२४,३-४)। आदि पर्य में अरण्यवासी मन्द्रपात के संभवतः पदी के टांटम या जाति-साधन वासी एक अनार्य स्त्रों जरिता के साथ विवाह का वर्णन है (महाभा० ११२३१)। वातण्ट-धर्म जूल में कृष्णवर्णा स्त्रियों के साथ विवाह का संकेत है (१८१९८)। ब्राह्मणों का अनार्यी के साथ संपर्क होने पर संभवतः उनकी इस पदित का गोली और प्रवर्ग पर मुख्य प्रभाव पदा हो। १९४

इस्मोदर धर्मानन्द कोसान्दी का यह मत है कि गोवों में अनेक नाम प्राणि वाचक हैं, अतः वे वर्तमान वक्षिण भारत की अनेक अनार्य जातियों के वालीय विद्वों (Totems) के समान हैं, गोल-प्रकरपदाति का उदगम ये अनार्यजातीय चिद्ध हैं (जर्नन आफ वी बाम्बे बांच आफ रायल एशियादिक सोसायटी १६५०५० २८)। इसमें कोई सन्देह नहीं कि प्राचीन गोलों को सूची में अनेक नाम पशुपलीयाचक हैं। उवाहरणार्थं कपि (बक्त. पू. १२४) केवलांगिरस गीव का एक गण है, तीतरबाची तित्तिरि का उल्लेख मरद्वाजगोत में है (बफ.-पू. पू. पू. १२-१२८) और कपिजल का बसिष्ठ गोल में (बफ. यू. १७०, १८३) । इसी प्रकार अग्य प्राणियों से सम्बन्ध रखने वाले अनेक नाम पाये जाते हैं, जैसे हस्ती, गर्वीभ, गार्वीभ:, भरस्य, महाकपि, मार्कटि, मर्कट, अपन, मयुर, छाग, मेथ, उलुक । गोलों में प्राणियों के अतिरिक्त कुछ विचित्र नामों के ये उदाहरण हैं-स्तनकर्ण, कपिमूख, औसूब, मेथुनमति, कासकृत अजगन्धः, मतस्यगन्धः । मे सब उवाहरण प्रवरमंजरी (वे. प्रे.) के अन्त में गोत्र और ऋषियों की सूची में विए हुए हैं। ओल्डनबर्ग ने प्राचीन मारत के ऐसे प्राणिवाची नामों के निम्न उदाहरण 'रिलीजन इस वेद' (प. =३३) में दिये हैं—बत्स (बछड़ा), हनक (कुत्ता) कौशिक (उल्लू), भाष्ट्रकेय । जे. ए. बान बेल्जे ने इनका वर्णन किया है (लेम्ज आफ पसंग्स इन असीं संस्कृत लिट-रेचर युट्टेक्ट १६३ = पू. ६५ अनु. )। आजकल भी मारत में ऐसे पारिवारिक नामों की कमी नहीं है, जैसे गुजरात में मच्छर, माकड (श्रन्दर), मांकड (खटमल) और पंजाब में कुक्कड़ ।

# स्मृतियाँ और असगोवता का नियम

धर्मभूतों के बाद स्मृतिफारों ने असगोब विचाह के नियम पर अधिक बल दिया। तो स्मृति नितनी अर्वाचीन है, इस नियम के सम्बन्ध में उसने उत्तनी ही अधिक कठोरता दिखलायी है। सबसे पहुन्द स्मृतिकार मनु ने असगोब विचाह का निषेध करते हुए कहा कि दिनों के विचाह कर्म में बह कर्मा अगन्त होती है जो माता की संपिछ सा विचा में सीव बारी नहीं। यह ध्यान देने योग्य धान है कि मनु ने प्रवर का उल्लेख नहीं किमा। धीनम (४।२), विगन्द (८।९) तथा आगरतस्व (२।९९।९५) ने कर्मा का अगमान प्रवर होना आयश्यक समझाथा। किन्तु मनु सोख के प्रतिपन्ध को ही पर्योक्त समझता है। संधानिम ने याद्र की व्याक्तमा करने हुए निष्या है कि सीव प्रवर्ग की

किन्तु प्राचीन गोर्तो में जो पश्वाची नाम आते हैं, वे आठ बढ़े गोर्तो के अन्तर्गत छोटे-छोटे परिवारों के नाम हैं और यह असंभव प्रतीत होता है कि ये नाम ऐसे छोटे बर्गों के जातीय सांछन रहे होंगे। बफ ने ठीक ही लिखा है कि इन नामों से प्राचीन मारत में जाति-चिल्लवाद ( Totemism ) की सत्ता सिद्ध करना ठीक वैसा ही है जैसे फावस (Fox), हेरन (Heron) आदि दो बार नामों ने इंगलैण्ड में इस प्रधा को कल्पना करना (अफ-पु. पु. )। कोसाम्बी ने गोज के बढ़े वर्गों के जो प्राणिवाची नाम दिये हैं, वे विश्वसनीय और निविवाद नहीं है। उबाहरणार्थ, गीतम उत्तम गीओं या उत्तम पशओं बाला हो सकता है, किन्त इससे यह सिद्ध नहीं हो सकता कि यह बैस के टोटम को सुविश करता है। भरवाल का मुख्यार्प बाज (सम्पत्ति) की लाने वाला है, अपने घोंसले में आप लाने वाले यक्ती के लिए इसका प्रयोग गीण क्य से होता है, इस गीण अर्थ के आधार पर इसे टोटम मानना उपमुक्त नहीं प्रतीत होता । बौशिक का अर्थ उल्ल अवस्य है, किन्त कृशिक का यह अर्थ नहीं है, अत: यह कल्पना की जा सकतो है कि पक्षी का नाम जाति के नाम के आधार पर रखा गया, न कि जाति का नाम पक्षी के आधार पर। कश्यप गीज को कथ्छप (कछ्जा) से निकालना निरी खींबतान है। कोसाम्बी द्वारा प्रस्तुत कछुए के आकार जैसी पत्रवेदी बनाने के शतपवत्राह्मण के प्रमाण (७।४।१) द्वारा प्राचीन बंदिक आयों में टोटेनवाद की सिद्ध करने का प्रयास इक के शक्दों में बैसा ही है जैसा मध्यकालीन जावूनरनियों के नुस्खों में प्रयुक्त मेंडकों से उस समय में इसकी सत्ता सिद्ध करना । वैदिक आयाँ में इस प्रया के कोई निश्चित प्रमाण नहीं मिलते (अफ-पू. पू. भूमिका पू. XVI) । अतः गोल पहति को जनार्यमुलक मानना उचित नहीं प्रतीत होता। किन्तु यह संभव है कि अनार्यों की बहिबिबाही जातियों (Exogamous classes) की पढ़ित ने आयों की गोत-प्रवरपद्धति को सुबृद्ध एवं कठोर बनाने में सहायता बी हो।

समानता के आधार पर हैं। किन्तु मनु से एक ह्वार वर्ष बाद टीका निखने वाने मेधातिथि को इस विषय में मनु की मूल भावना को ठीक समझने के मन्दरध में प्रामाणिक
नहीं माना जा सकता। इतना ही नहीं कि मनु ने प्रवर के प्रतिबन्ध का उल्लेख न किना
हो, किन्तु वह समोज विवाह को कोई भयंकर अपराध नहीं ममझता। बाद की म्मूनियों
से सबोज विवाह से उत्पन्न सन्तान को चांडाल कहा है, किन्तु मनु ने वर्णतंकर में निम्नुन
भेदों की चर्चा करते हुए इस प्रकार की सन्तान का कही उल्लेख नहीं किया है। प्रामाणिकों
के प्रकरण में अगन्या स्थियों की गणना (११९०) में सबोज का उल्लेख नहीं किया है। प्रामाणिकों
के प्रकरण में अगन्या स्थियों की गणना (११९०) में सबोज का उल्लेख नहीं किया है। प्रामाणिकों
के प्रकरण में अगन्या स्थियों की गणना (११९०) में सबोज का उल्लेख नहीं करना । मनु के उपपान्यों
सहापाप समझता है। बौतम ने (२३१९२) समीज का उल्लेख नहीं करना । मनु के उपपान्यों
(१९१६०-६७) में भी समोज विवाह की पिनती नहीं है। ऐसा जान पड़ना है
कि मनु के समग्र तक, समाव गांज में विवाह न करने की प्रयूक्त चल पड़ी थीं, निन्तु
बहुधा इसका उल्लेखन भी होता या और इस उल्लेखन की पाप नहीं ममझा
जाता या। है।

# याज्ञवल्क्य, नारद तथा अन्य स्मृतिकार

याझवस्का पहला स्मृतिकार है जिसने समान प्रवर में विवाह का निषय किया। वह असमान प्रवर और गोल में विवाह को न केवल आग्नश्यक समझता है, अपितृ प्रम् नियम का उल्लंधन होने पर वह उसे नृष्यत्नी के पास अभिगमन तृष्य महावाध समझता है। इस यह स्पष्ट है कि मनु के ४००, ४०० वर्ष वाद समाज के विचारों में इतना अन्तर आ चुना वा कि मनु जिस व्यवस्था के उल्लंधन को दण्यतीय नहीं समझता था, याजवल्य में उसको पाप समझा। वास्तव में मनु के समय यह व्यवस्था हिन्दू समाज में धीरे-धीरे प्रचलित हो रहीं थीं, पर उस समय गोल के नियम के प्रति इतनी अधिक आरथा एवं दृढ़ता उत्पन्न नहीं हुई थीं, अगली सहसाब्दी में यह व्यवस्था हिन्दू समाज में दृद्धमूल हीं गयी। याझवल्य के बाद आने वाले नारद ने तो इसके लिए कटारसम् व्यवस्था कर उत्तरी। यह कहता है कि कन्या असमान अवर और गोल की होनी चाहिए। इस यदि काई

भन् २।४, असिपच्डा च या मातुरसगोता च या पितुः । सा प्रशस्ता द्विजातोनां दारकर्मीण मैथुने ।। कुल्लूक ने इस प्रलोक में एक "च" शब्द से माता के अतिरिक्त पिता की सिपच्डता और दूसरे "च" शब्द से कन्या के लिये पिता के अतिरिक्त माता को गोत्र का न होना भी आध्यक बताया है ।

<sup>&</sup>lt;sup>इ. ६</sup> याजवस्थ्य ११४३

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> नारव स्मृति १२।७

पुरुष इस निसम का उल्लंघन करेतो उसके लिए विश्वन-उरवर्तन के अनिरिक्त और कोई सण्ड नहीं है। है विष्णु (२४।१) और पराणर (१०।१३-१४) के इस निसम के उल्लंघन के लिए बाह्यणों को दो गांव देने तथा तीन आजापत्य प्रायम्बितों से इस पाप की गृद्धि मानी है। इस हल्के दण्ड का कारण यह नहीं है कि पराणर हरों कम अपराध समझता है। समोता के पान जाने का अपराध और गृष्टक्वापन अपराध के तृत्य है, किन्तु दण्डों में पराणर ने सामान्य कप से अन्य नम्तिकारों की अपेक्षा नमीं दिखायी है। इस कारण उनके दण्ड में जारत जैसी उग्रता नहीं है।

#### टीकाकार और गोल

मेप्रातिष—सवी शती से टीकाकारों का गृग मुन होता है। विश्व क्या स्वाक रमृति पर लिखी गयी आलकी हा नामक पहली टीका से इस विषय पर कोई विशेष प्रकाश नहीं पड़ता। सन् के प्रसिद्ध टीकाकार मेधानिकि ने सगीत शब्द से मप्रवर का निर्णेष्ठ नियाला है, दनका पहले उल्लेख हो खुका है। किन्तु ऐसा करते हुए मेधानिकि के सामने यह समस्या उपस्थित हुई कि मन् हिजातिमाल अर्थान् बाह्यण, श्रविष और पैय्व के लिए अरागोलना आवश्यम समस्ता है, यदि अगगोलना आवश्यम है से प्रवर भी असमान होने खाहिए। किन्तु प्रवर सी असमान होने खाहिए। किन्तु प्रवर सी श्विम—प्रथम के होने ही नहीं और मोत प्रवर पर आधित है, अतः श्रविषों और वैश्यों पर मन् भी पायन्दी किस तरह नामृ होगी। इसलिए वह कुछ लोगो द्वारा गाना जाने वाला यह पश्च रखना है कि अन्य व्यक्ति वंश को गोत कहते हैं, इसमें अवधि की कीई आनश्यकता नहीं है। जहां तक इस वंश-सम्बन्ध का जान होता है वहां तक एवं को को को को होने से विवाह नहीं होता। है मायश्वित प्रकरण में मेधानियि को इस बात पर आश्यत है कि मन् ने संगोला के अभिगमन के लिए प्रायश्वित कतायों नहीं बनाया। वह गहना है कि अन्य धर्मशास्तकारों ने इस पाप के लिए प्रायश्वित बताया है अतः ऐसी अवस्था में अवस्थ प्रायश्वित करना चाहिए।

मातृ थोल का परिहार—मंधातिष ने योल के सम्बन्ध में एक नयी पावन्ती का उल्लेख किया है। अब तक विवाह में यही देखा जाता था कि कन्या का गेल बर के पिता के गोल से भिन्न होना चाहिए। मेधातिथि ने विष्ठ का एक मत उद्धृत किया है कि कन्या वर की माता के गोल की भी नहीं होनी चाहिए। विषठ धर्मसूल में माता के गोल वाली कन्या का भी प्रतिपेध है, संगोला, समानप्रवरा से गावी करते, द्विज उस कन्या की छोड़ दें जीर चान्द्रायण इत करें। माता के गोल वाली कन्या के साथ भी विवाह करने

व< नारव स्मृति १४।७३-७४

व ह मेखातिथि मनु ३।x पर

पर ऐसा ही करे। \* \* वर्तमान वसिष्ठ धर्मसूत्र में मेधातियि द्वारा उद्धृत से पितापाँ नहीं पायी जाती। मेधातियि मनुकी अध्वस्था को मानते हुए इस मत में असहमति रखना है, पर इससे इतना स्पष्ट है कि नवी क्षती तक माता के मोज का परिहार करने वाला एक सम्प्रदाय पैदा हो पुका था।

अपरार्क-9२ थी सती मे अपरार्क ने याजवल्य म्मृति की व्याख्या करते हुए असगोल विवाह के अपराध के लिए अधिक अधेकर दण्ड की व्यवस्था की। बिना इरादे के ऐसा विवाह हो जाने पर वह बीक्षायन के अनुसार ऐसे पुरुष के लिए इ क्छ प्राय-दिखत पर्याप्त समझता है, किन्तु जानबृक्षकर विवाह करने पर उसके मन में पनि की पित समझना चाहिए और पतित पति की गन्तान भी पतिन होती है। १०० अब सक अपरार्क से पूर्ववर्ती किसी धर्मशास्त्रकार ने ऐंगे विवाह बाले पति को गरित और मनाज को चाष्पास नहीं कहा था। अपरार्थ के समय तक गरोल विवाह के विरुद्ध इतना प्रवान वाताबरण बन चका या कि उसने सगील विवाह करने वाली के लिए उननी कठाँर व्यवस्था की । उसने माता के गोल को भी छोड़ने वालो का मत विवा है किन्तु जनने मह-मित नहीं प्रकट की। अपरार्क (प्०१४, ६३) ने ब्रह्मपुराण के एक वचन की उदल किया है, जिसमें कहा गया है कि संगोदों और संपिण्डों से विवाह, गौ का वस, पुरुषमेंध, अश्यमेश, कलिकाल में द्विजातियों को नहीं करने चाहिए। पुराने युगों में जी व्यवस्थाएँ प्रचलित थी और मध्यकाल के टीकाकार एवं निबन्धकार जिन व्यवस्थाओं को अपने नमग के लिए अनुपयुक्त समझते थे, उन व्यवस्थाओं से छुट्टी पाने के लिए उन्होंने यह आसान हल बुड़ निकाला या कि उनको कलियरमें बना दिया जाय । ब्रह्मपुराण का यह स्लोक स्मृतिचन्द्रिका (भाग १ पृष्ट १२) में तथा माधव की परावारस्मृति की टीका (भाग १ पु॰ १३३) में उद्घृत किया गया है। इस म्लोक से स्पष्ट है कि पहले किसी समय सर्गाव विवाह प्रचलित या ।

विज्ञानेस्वर—निकानेश्वर का मत भी अपराक में निस्ता-बुस्ता है। बहु समांज्ञ विवाह को उसी देशा में तल्पारोहण के तुल्य पाप समझता है, जब समागम हो चुका हो। मदि व्यक्ति सगोज विवाह से उक्त देशा के पूर्व ही निवृत्त हो आय तो उसका अपराध तल्पा-रोहण से कम होता है। १०२ मिताअराकार ने किसी अज्ञात स्मृति का एक वचन उद्धृत किया है कि सगोजा चाडाली मा बुक्ती होती है। उसके साथ एक बार के सम्पर्क से पतित होने वाला तीन वर्ष के प्रामहिक्त से मुद्ध हो जाता है। १०३ बृहद्यम तथा अगिरा

<sup>&</sup>lt;sup>१००</sup> मेघातिथि मनु ३।४

१०१ अपराकं, पू. ६०

१०६ याम० ३।२३१ पर

१०३ याज्ञ ३।२६० पर

को उत्तियों को भी मिताक्षरा ने उद्धृत किया है। इन उत्तियों का यह आध्य है कि इस पाप की बान्द्रायण प्रायम्बिन में निवृत्ति हो जाती है, किन्तु मिताकराकार इनसे असहमत होता हुआ कहना है कि वह व्यवस्था समागम से पहने ही इस पाप में निवृत्त हो जाने वाले के लिए है। 1904 वौधायन ने ऐसी पत्नी पर कोई बीप नहीं बाला पा, केवल उसके स्मान देने सथा बान्द्रायण द्वत करने का ओदेश दिना था, पर डेक् हुआर वर्ष बाद गांत का निमम इतना दृद हो गया कि संगीवा की बांडाजी समझा जाने लगा उसके पुत्र की सामाजिक स्थिति के गम्बन्स में मिनाकार तथा अन्य टीकाकारों ने कोई स्पष्ट व्यवस्था नहीं की।

देवण्ण भट्ट--नियन्धनारी ने उक्त सभी की पूरा किया। देवण्णसद्र ने कहा कि चान्द्रायण प्रम तो गलती में विवाह कर लेने का प्रायश्चित है, किन्तु गाँद विवाह के बाद गलान उलाप्र होनी है तो दम बिपय में आपस्तम्य की यह व्यवस्था माननी बाहिए कि यह राज्यान माण्डाल होती है। १०४ वर्तमान समय में उपलब्ध आपस्तन्य गृह्य तथा धर्मसूख में देवण्य भट्ट हारा उद्धृत यह व्ययस्था नहीं मिलती । प्रवरमंजरी के कर्त्ता पृथ्योत्तम ने इस अचन को यग के नाम से उद्धृत किया है,बाद के सभी स्मृतिकारोंने इसे या इससे मिलते जुनते वचनों की शौधायन या यम के नाम में कहा है। यह किस स्मृति का बचन है, यह चाहे निष्यित स ही, किल्हु यह निश्चित है कि सब निश्वसकारों ने सर्वसम्मति से इस बचन के आधार पर समोखा ने उत्पन्न सन्तान की चांडाल कहा है। देवव्या मद्र साता का गील छोड़ने के विषय में भी अपनी अवहमित ही दर्शाता है। हमादि सगीत विवाह को निन्दित ठहराना क्षत्रा ऐसा करने बालों को कठोर दण नहीं देता । इस विवाह से उत्पन्न सन्तान चांडाम तो है किन्तु गांवर में जन्ताकर उसकी मुद्धि की जा सकती है। यहाँ बक्के को जनाने का अभिप्राय आग में उसके पूर्वन को जलाने से है। विज्ञानेस्थर की तरह वह पुरुष को १२ वर्ष का बढ़ोर प्रावश्चित नहीं बताता, किन्दु कुछ अस्य प्रावश्चितों से उसकी शुद्धि को पर्याप्त समझता है (चतुर्वमं चिन्तामणि ४।३६५==६६)। माधव ने पराणर स्मृति (१०१४-६) की टीका में दक्ष ना यह बावय उद्धृत निया है कि तीन प्रकार के चांबालों में एक समोल विवाह से उत्पन्न सन्तान भी है, किन्तु माधव की यह अपनी सम्मति नहीं है वसोंपि १०।१४ पर सगोत विवाह के सम्बन्ध में विचार करते हुए उसने बौधामन आदि पूराने भारतकारों के इस प्रकार के वचन उद्धृत किये हैं कि चान्त्रा-यथ और कुच्छ प्रायम्बितों से इस पाप का परिमार्जन हो जाता है।

कमलाकर—कमलाकर भट्ट ने निर्णयक्षिन्धु में माधव का ही अनुसरण किया है। स्मृत्यपंतार की सम्मति को उद्धृत करते हुए उसने कहा कि सगाँव विवाह गुस्तल-गमन के समान अपराध है। इस विवाह हारा उत्पन्न सन्तान वांडाल होती है, किन्तु यदि

१०४ वहीं

१०४ स्मृ. च. माग १, पृ. १८४।

विवाह अज्ञान से हुआ हो तो चान्त्रायण तत से मुद्धि हो जाती है। निर्णयमिन्धु ने माता के मोल के परिहार पर अल दिया है। " वह पहले सत्यापाढ़ की इस उत्ति को पूर्वपक्ष के रूप में रखता है कि मातुगील माध्यन्तिन साचा वालों में छोड़ा जाता है। उत्तर पक्ष में प्रवर्म जरीकार के मत को उद्धृत करता हुआ निखता है कि माता में गोल का परिहार न करने में बहुत वीय उत्पन्न होते हैं, इसलिए माता के मोल को छोड़ना चाहिए। अपना गोल कात में होने पर प्रोहित, आवार्य या जमदीन का गोल ग्रहण गरना चाहिए। " " "

भिन्नमिश्र--वीरिमिलीदय को इस बात का श्रेम प्राप्त है कि उमने गमांज विवास हारा दूषित कथा के पुनिवन्नाह पर विचार किया है। मिलिम्श्र में पहले इस प्रक्रन का किसी मध्यकालीन निवन्धकार ने नहीं उठाया था कि जिस कन्या का गमांत्र वर के साथ विचाह ही चुका है उसका दूसरा विवाह ही सकता है मा नहीं। मिलिम्श्र ने एक ऐसे युग में, जब स्तियों का पुनिविवह विस्कुल बन्द ही चुका था, दूपिन कम्या के पुनिविवाह का प्रवन उठाया। किन्दु उनने इस विषय में भूष्य विवाद की श्रीधक महस्त्र विया है और कन्या को पुनिविवाह की आजा नहीं दी है। इस सम्बन्ध में पुर्वाकों में उमने कार्यावन का वचन रखा है कि इस प्रकार व्याही हुई स्त्री को उत्तम वन्त्रों और आभूमणीं से अवंकृत करके दूसरे को दे देना चाहिए और बाद में इससे अमहमति प्रकट की है। १०८ माला के गोल के परिहार को वह मार्थितन बाह्मण तक ही पर्शिवन समझता है। १०८

अनन्तदेव ने संस्थार कौस्तुम (पू० ११२-११) में, अनन्तभट्ट ने विधान-पारिजात (पू० ७०७-७०१) में तथा कानीनाथ ने समेसिन्सु (पू० १४६-४४) में उप-यूक्त सिद्धान्तों की पुष्टि की है। विधानपारिजात की यह विजयता है कि वह मगोज निवाह से दुषित कन्या के पुनर्विवाह का विधान गरता है। माता के गोज के सम्बन्ध में

१०६ निर्णयसिन्धु पू०२२७। अनेक नियम्प्रप्रत्यों में शातातप के नाम से विये गये निम्न वचन में माता के गोतवाली कन्या ने शावी करने पर चान्तायण व्रत का विधान है—मातुलस्य मुतामूढ्या मातुगोलां तथेव च। समानप्रवरों चैव त्यक्त्या चान्तायण-माचरेत्। (प्रवर मंजरो पृ० ६४, सं. प्र. पृ० ६६३)। सं. प्र. ने काण्य गृह्य के नाम से भी इस विषय में एक वचन दिया है। कुछ लोग यह मानते वे कि गोल का अर्थ यहाँ नाम है, मातुगोल का अर्थ माता के नाम बाली कत्या से विवाह नहीं करना चाहिए (सं. प्र. पृ० ६६४)। मिलमिश्व का मत है कि यह व्यवस्था नामा के गोल में अथवा मामा की लड़की से विवाह के निर्वेष्ठ के लिए है (बही पृ० ६६४)।

१०७ वही

१०८ संस्कारप्रकास, पु॰ ६८१

१०६ वही, पु० ६८४

अधिक झुकान उसी ओर है कि साध्यदिन वाल्या के बाह्य वही साता के गोल का परि-हार करें, दूसरों के लिए, यह निर्पेध नहीं है।

इस प्रकार हमने यह देखा कि वैदिक पुग में गोल-प्रवर की पढ़ित बीज कर में भी, बादाण प्रकों के जिनम समय आठवी शती हैं पूर्व में सतील विवाह का गई प्रियम प्रकार कर हुआ। धर्मगुलों ने सर्वप्रयम इस प्रतिबन्ध को स्थिर एवं दृढ़ बनाना जाहा, उनके समय में संगतनः यह क्ष्मगुलों ने सर्वप्रयम इस प्रतिबन्ध को स्थिर एवं दृढ़ बनाना जाहा, उनके समय में संगतनः यह क्ष्मगुलों में बाद सवा गोल का नियम प्रमान में अच्छी तरह प्रनीतन हों तुंगों धार्म प्रवास की देव में बाद सवा गोल का नियम प्रमान में अच्छी तरह प्रनीतन हों तुंगों धार्म क्ष्मगुले की अवश्व में बीज का नियम प्रमान में अच्छी तरह प्रनीतन हों प्रवास में स्थान के लिए विकास में विवास की अविधित्त कीई देव नहीं की स्थान में लिए विवास से उत्पन्न में जीनित्त नहीं हैं। स्थानन के दीकाकारों ने सगील विवाह से उत्पन्न में जीनित का नियम नहीं की। स्थानन के बीजिक स्थान की स्थान विवाह में साथ एक ऐसा टीकाकार है जियने ऐसी सन्तान की कोडाल नहीं कहा। पर वी गती के बाद के विवास करों ने उपर्युक्त व्यवस्था में स्थान की निवास की स्थान की में साथ की स्थान की में साथ के विवास की स्थान की स्थान की स्थान की स्थान की में साथ की स्थान की में साथ की स्थान की

# आधृनिक युग

वर्तमान समय में हिन्दू गाम में गांव के प्रतिवन्ध का पूरा पानन होता है। विषाह के समय गांव (गांन, मूल या दनित) की मिलना का अवस्य विचार किया जाता है। कड़े स्थानों पर तो गांवविषयक जीकिक प्रनिवन्ध शास्त्रीय सर्यादाओं की अपेक्षा बहुन कंडे हैं। धर्मेशास्त्रों ने सामान्यनः पिना का गांव छोड़ने की व्यवस्था की है तथा कुछ निवन्धकार मार्थ्यदनीय बाह्यजों के लिए माना के गांव को घोड़ने के लिए कहते हैं। किन्दु विद्वार में बार, तान और नी अन्य गांव भी छोड़े जाते हैं। उदाहरणार्थ म्यानों में से नी गांव छोड़े जाते हैं—प. अपना गांव, २. माना का गांव, ३. मानी का गांव, ४. परनानी का गांव, ४. परनानी का गांव, ४. परदादी का गांव, ७. पर परदादी का गांव, ७. पर परदादी का गांव, ४. वर्त की माना का गांव, ६. परदादी का गांव, ७. पर परदादी का गांव, व. दादी की माना का गांव, ६. परदादी की माना का लिए कि शिवस्य, वैश्व तथा अन्य जातियों में गोल विषयक प्रतिवन्ध कई बार बाह्यजों की अपेका अधिक कड़े होते हैं। बिहार के ग्वानों का उपर्युक्त उदाहरण इसी बात की पुष्टि करता है। अनेक जातियाँ बाह्यजों की व्यवस्था की उनसे भी अधिक

<sup>\* \*</sup> रिजली - द्वादश्स एष्ट कास्ट्स् आफ संगास, खण्ड १, पृ० २८ प्र

उप्रवा से लागू करके, अपनी सामाजिक स्थिति को ऊँवा करने का बल्ल कर रही है। एक मंगोल नस्ल थाओं सूरजर्वशी जाति ने १८७१ में बाह्यण गोलों को प्रहण किया है। १९९ राजपूतों और जाटों के सम्बन्ध में प्रायः यह सन्देह प्रकट किया जाता है कि वे भारत में बाहर से आयी हुई बातियाँ हैं, किन्तु इस समय प्रायः सभी राजपून सूर्य और कद्मवंशी सभा श्राह्मण गोलों वाले हैं। जाटों ने अभी तक ऋषियों के गोलो की प्रहण नहीं किया, किन्तु उनमें गोल विषयक नियमों का गालन बड़ी कराई में होना है। १९२

### वर्तमान गोलों के विभिन्न रूप

इस समय भारत की विविध जातियों में कई प्रकार के गांतों का प्रचलन है। प्राह्मणों तथा हिन्दुओं की अन्य उच्च जातियों में तो प्राचीन व्हिपियों के नाम वाले विस्तित्व, विक्वामित, भरमाज, कायप आदि गांतों का प्रचलन है, किन्तु कुछ जानियों में गोज पश्चों और पेड़ों के पवित्र सांछनों (Totem) के नाम पर हैं। दक्षिण की द्विष्ठ जातियों में इस प्रकार के अनेक उदाहरण मिलते हैं। उनके गांत विषयक प्रवि-क्ष्म दो धर्म झास्त्रीय व्यवस्थाओं के अनुसार है, किन्तु गोंतों के नाम पश्च, पक्षी, पेड़ आदि पर हैं। इन्हें वे इतना पवित्र समझते हैं कि उसे मारने, खाने या किसी प्रकार के उपयोग करने से सक्त परहेज करते हैं और एक गोल या लांछन वालों में आदी नहीं होती। उदाहरणार्ज, भीनों में एक आवा जाति है; " १ 3 आवा ना अर्थ है तितली। इस जानि वाले

१११ वही-संग्ड २, पु० २०४

१९२ फ्रेंजर—टोटेमियम एण्ड एक्सोपेमी, गृ० २६३। बर्तमान समय में भारत की विविध जातियों में प्रचलित गील सम्बन्धी नियमों को जानने के लिए विविध प्रवेशों को जातियों के सम्बन्ध में प्रकाशित ये सरकारी प्रकाशन विशेष रूप से उपयोगी है: रोज-ए ग्लासरी आफ वी पंजाब एण्ड नार्थ वैस्टर्न फ्रिय्यर माचिन्सेज ३ खण्ड; कुक-ची ट्राइब्स एण्ड कास्ट्रस् आफ गार्थ वैस्टर्न प्रविन्सेज ४ खण्ड १८६६; रिजली—ट्राइब्स एण्ड कास्ट्रस् आफ बंगाल ४ खण्ड १८६१; चर्चटन-कास्ट्रस एण्ड ट्राइब्स आफ सवर्न इण्डिया ६ खण्ड १८९१; एन्लीवन—ट्राइब्स एण्ड कास्ट्रस आफ बार्च ३ खण्ड; रतेल-ट्राइब्स एण्ड कास्ट्रस आफ बार्च ३ खण्ड १८९६।

१९३ मध्य प्रदेश की १८०१ की जनगणना रिपोर्ट प्. १६४, इनके अन्य टोटेंस सांप, बाय, बांस, पीपल आदि पेड़, नाओला नामक एक विशेष लता है, जिस पर पैर पड़ जाने पर वे उसे प्रणाम करके उससे क्षमा मागेंगे। भारतवर्ष की विशिष्त जातियाँ

तिल्ली की नहीं मारेंगे, उसे पूज्य समझेंगे और आवा जाति वालों में परस्यर बादी नहीं होती। नितनी इम जानि का लांछन (Totom) कहनाता है। तेल्यू लोंगों में मोल्ला नाम की एक वड़ी गड़िरया जाति है। १९ इनमें राधिन्दला नाम के गोंद्र वाली एक उप-जाति है। यह पीपन्स (Ficus Religosa) का नाम है। इस उपजाति के लांग खाने के लिए या किसी अन्य कार्य के लिए इस गेड़ के पतों का उपयोग विलक्षण मही मारें। इसी प्रदेश में किसानों, जुनाहों और महरियों की एक बड़ी जाति कुरवा है। इस आति के लांग के सर्पा। वतः इस जाति के लांग के सर्पा। वतः इस जाति के लांग के सर्पा। वतः इस जाति के लांग के सर्पा। अतः इस जाति के लांग के सर्पा। अतः इस जाति के लांग के सर्पा। अतः हुए अरियान का अर्थ के सर्पा के मही आता हुई तो उन्होंन अपना नाम वहीं रखते हुए अरियान का अर्थ के सर्पा के बचने करा नामक एक अनाव का दाना किसा, नानि वे के सर्पा जारोग कर सके। १९ गों के वातियों में गोंद्र का नियम इस बान पर अवस्थित है कि कीन कितने देवी-देवता पूजना है। यदि दो व्यक्ति चार या पांच-पांच देवनाओं की पूजा परते हैं तो उनमें मन्यन्ध नहीं हो सकता। इस प्रकार सर्वमान गमय में भारत में हजारों बोद्र प्रचलित है।

के डोटेमों का मुख्दर परिचय रिकली की पीपल आफ इंडिया (पू॰ ६३-१०२) में हैं।

1) दे इनके कुछ अन्य गोल ये हैं—अबूल (बैल), जिन्यस (इमली), गूर्रम (घोड़ा), गोरंला (मेड़), गोरंटला (मेंहबी), कटारी (छुरी), नककल (स्थार), उल्लियोयन (ध्यात्र), ककपल (संगर), वे० अनन्त कृष्ण अय्यर—माईसीर ट्राइम्स एष्ण कास्ट्स, खं. ५, ५० २४२-२६३। यहाँ कोमटी वैद्यों में निम्म टोटेमया गोल हैं: ओबसा, भींबू, कहू, चमा, साल, गोल और स्वेत कमल, करेला, उड़द, केला, गोपल, मेब, आम, अनार, गेड्रं, अंगूर, खजूर, ईख, मूली, आयफल, सरसी, जण्डन, इमली, सिबूर, कपूर, (बही पू० २४१)। मैसूर के तांतियों के ६६ गोलों में से कुछ ये हैं—मैसा, बैल, धोड़ा, गाम, गोरेया, गांव, चोल, जीरा, केवड़ा, दूब, पीपल, केलर, हत्वी, (बही पू० २४३)। बिलाण के ऐसे गोलों के कुछ मुख्य नामों के लिए वे० सिलिमोहनसेन—मारतवर्ष में जांतिमेव, पू० १९२-१९४। उत्तर मारत में ऐसी प्रथा कम है, अववालों में बंसल, कंसस ऐसे गोल बतावे जाते हैं (१६०९ की पंजाब की जनगणना रिपोर्ट, खं-९)। मिर्जापुर की आगरिया जांति के गिढ़, कछुआ, पलाश गोलों का आगे उत्लेख होगा।

गा अंकर-पू. यु., पू० २८- संगवतः श्रीरामचन्द्र को सेना के बानर ऋस अपनी जाति का लांछन अन्वर और रोछ मानने बासी जातियाँ थीं। प्राचीन और अर्वाचीन भारत की ऐसी जातियों के संक्षिप्त परिचय के लिए देखिये—क्षितिमोहन सेन-भारत में जाति भेद पु० १०४-११४।

#### गोवों का वर्गीकरण

श्री रिजली ने इन मोबों को पांच वर्गों में विश्वक्त किया है। \* \* \* \* 9. लांछनात्मक (Totemistic) गोल—में प्रकृतों, फूल-पत्तिमों और वनस्पतिमों के नाम पर हैं। २. मूल-पुरम वाचक (Eponymous) गोल—में ऐसे ऋषियों व राजाओं के नाम है जो निजय जातियों के मूल पुरम माने जाते हैं। ३. प्रारंशिक (Territorial) गोल—में जानियों के मूल पुरम माने जाति है। ३. प्रारंशिक (Territorial) गोल—में जानियों के मूल निवास स्थान मा जाति हो मूल पुरम के स्थान को गूचित करते हैं। ४. उपाधिकाकी अवसा उपनामवाची (Titular) गोल—इनमें गोल प्रवर्शक की वैगचितन विजयना या महान कार्य की सुनना मिलती है। ४. स्थानीय मा पारिकारिक (Local or Family) गोल। इन पाँचों वर्गों के नीचे फुळ उदाहरक दिसे जाते हैं, नाकि वर्नमान काल के गोलों के स्थरूप का अच्छी तरह पता जग सके।

ग. सांखनास्मक (Totemistic) गोळ—दक्षिण में दम प्रकार के गांखों का अधिक प्रचलन है। नेल्लोर जिले की आरण्यक चंचु जाति में गरंग (पांडा), अर्गत (केले का वृक्ष), मेकल (यकरी) के गोळ वाये जाते हैं। "" आन्ध्र देश की प्रमुख व्याप्तारिक जाति बलिया में पुली (बाप), बल्ली (छिपकली) नेमिली, (मार) नारिकेल्स (गारियल) के गोळ हैं। "" तेलुगू गोक्लाओं के कुछ गोळों की अपर (पृ० ७९) चर्चा हो चुकी है। तेलुगू भाषानापी गोक्लाओं में बाग, इमली, कान, पत्चर, घोड़ा, मीदड़ के गोळ हैं। "" बस्तर के मुरिया गोंडों में आम (भरकान), सागीन (टेकाम), कुले (नेताम) के गोळ हैं। "" आन्ध्र के रूपकों में रेड्डी मा कापु नामक एक बहुत वड़ी जाति है। इनमें गो, गाड़ी, भैंस, भेड़, मैंना, हाथी के नाम पर गांळ हैं। " दसी प्रदेश के चमारों की मदिना जाति में चांदी, मेंडक, ग्रवा, दिट्ठी, गी, विच्छू, चमेली वे गोळ पासे जाते हैं। " " दे बेलारी, इच्ला, मदुरा जिलों में बसने वाली कुरवा जाति के कुछ गोळां के नाम में हैं— अम्न (आग), आने (हाथी), अरिवा चन्द्र, बोल (चूड़ी) बली (छकड़ा), मल्ली (चमेली), परवा (बी) " " " मंडा जाति के गोळवाचक कुछ लांछन

```
१९६ रिज़ली-दी पीपल आफ इंडिया (लंडन १९१४), पू० १६१
```

<sup>&</sup>lt;sup>१ ९ व</sup> वर्सटन—कास्टस् एण्ड ट्राइब्स आफ सबर्न इण्डिया, माग २ पूर्व ३१

११८ वही-भाग १ पु० १४१

११४ वही-साम २ पु० २१५

१२० रसेल-टाइब्स एण्ड कास्टस् आफ सेण्ड्रस प्राविन्सित आफ इंडिया, माग ३, पू० ६४-७२

<sup>1</sup>२1 थसंटन बही, पु० २३१

१२२ वही माग ४, पु॰ ३११

<sup>123 &</sup>quot; " do 485

इस प्रकार हैं—अन्वा (आम), वीरिया (बृहा), वुध (बृधवार), छाता, बनयर (बाम), विद्ध, कान, नवान (कीवा) और नमक १२४। मिर्जापुर (मू० वी०) में अगरिया नाम की एक इविड़ जाति बसती है। इसमें विद्ध, कछुआ और पनास के गोल पाये जाते हैं। १२४ इसी प्रकार के गोलों के उदाहरण अन्य बीसियों जातियों में पाये जाते हैं, किन्तु लांछन की प्रवृत्ति को सुचित करने वाले इतने गोलों का नाम वर्षाप्त है।

२. मूलपुरुष वाची (Eponymous) गील-बाह्यमों की तथा क्षतियों की अधिकांश जातियाँ धर्मशास्त्रों में बॉणत अधिकां को अपना मुलपुरूष तथा गीत मानती हैं। प्राचीन राजाओं की अपना मूल पुरुप मानने वालों में अववाल एक प्रमुख जाति है। इनके मुलपुरुष राजा अग्रसेन थे। इनकी १८ रानियाँ थाँ। उन्होंते प्रत्येक रानी के साथ एक-एक यक्ष किया । इन यशों के १८ पुरोहितों से अग्रवालों के गील चले । १ म माँ यज्ञ पूरा नहीं हो सका था, अतः अग्रवालों में ९७ गोल हैं । १ २ माटिया सिन्ध और गुजरात की प्रसिद्ध व्यापारिक जाति है। इनमें ऋषियों के नाम वासे गोत हैं, किन्तु ये नुख में विभक्त हैं। ये नुखें विभिन्न व्यक्तियों व स्वानों के नाम से प्रसिद्ध हैं, जैसे राम हरिमा अर्थात राजा हरिसिंह की नुख, राम गर्जरिमा अर्थात् कारिमा गांव वाले राजा भी नुख। एक व्यक्ति अपने गोल में शादी कर सकता है किन्तु अपने नुख में नहीं। " २ अ बन्मलान दिमल कारीयरों की जाति है। यह पेसे के लिहाज से सुनार, ठठेरा, बढ़ई, राज और लुझार नामक पाँच हिस्सों में बंटी है। इन पाँच हिस्सों को पाँचान भी कहते हैं। इनके गोल किएन, जनम, अहिम, जनार्यन, उपेन्द्र आदि ऋषि हैं। १२६ सिंगा-विशिष महाराष्ट्र, हैदराबाद, मैंगूर तथा मद्रास के उत्तर पश्चिमी पानों में कैसे हुए हैं। इन्होंने बाह्मणों की भौति अपने उपास्यदेव से सम्बद्ध विभिन्न वस्तुओं के नाम पर अपने पाँच गांख नियस किये हैं। इन गोड़ों के नाम में हैं-नन्दी, भूगी, बीर, बुप, स्कन्त । <sup>९६६</sup> बंगाल के माली बचाप शुद्र समझे जाते हैं किन्तु उनमें कश्यप, मुद्दल और शाण्डिल्म आदि गोत प्रचलित है।

 प्रावेशिक (Territorial) गोल—संयुक्त प्रान्त के बनियों में अवरहारी एक उपजाति है। इनमें गोब स्थानों के नाम पर हैं। जैसे अयुध्यानासी (अयोध्यानासी), पुरविया (पूरव के निवासी), पछिवाहा, (पश्चिम के निवासी), माहुली (माहुल परगना

१२४ रिजली—पू. पू. पू. १०२ १२४ कुक—पू. पू., खं. १ पू., २-३ १२६ बही, खण्ड १, पू० १४-१६ १२७ बही, खं. २, पू० ४०-४१ १२६ बहीटन—पू. पु., खं. ३, पू० १०६ १२६ एल्पोबन—पू. पु., खं. ३, पू० १०६

जिला आजमगढ़ के निवासी)। 193° संयुक्त प्रान्त के घरेलू नौकरों की एक जािं बारी है। इसमें ५०३ गोल हैं और में गोल लिंधकतर स्थानों के नाम से हैं, जैसे कनोजिया, मधुरिया, विलखरिया, इनमें आपसे में विल्कुल विवाह नहीं हो सकता। मूजर पंजाब और पिनमी उत्तर प्रदेश की महत्वपूर्ण इसक जाित है। जनगणना की मूजी 131 में उनके 1934 गोलिगानों गये हैं। इनमें से अधिकांच गोल स्थानों के नाम पर है। 134 बिहार में गोंच को मस कहते हैं। अहीरों और प्यानों के मूल स्थानवाचक हैं। संयुक्त प्रान्त के कायस्य 19 भेदों में विकल हैं और इनमें मायुर (मयुरा के निवासी) आदि अनेक भेद न्यान वाजी हैं। 33 बली पंजाब की प्रसिद्ध जाित है। यनके बारी, बुजाही और सरीन तीन मुख्य भेद हैं। 1934 पहले में १२ लगा दूसरे में १२ वाल हैं। यनके बारी, बुजाही और सरीन तीन मुख्य भेद हैं। 1934 पहले में १२ लगा दूसरे में १२ वाल हैं। यनके बारी, बुजाही और सरीन तीन मुख्य भेद हैं। यात कपूर, खग्ना और मेहरा कीमल गोल के तीन हाल प्राप्त परस्पर धादी करने हैं। वीहों के नाम गांव के नाम से हैं। रत्निगिर की मुखार (बढ़ई) जाित के निभिन्न वर्ग गांवों के नाम पर हैं। एक गांव के सुधार परस्पर विवाह नहीं करते। 1938

४. उपाधिवाची (Titular or Nickname) गील—मध्यप्रान्त की भूगार नामक कृपक जाति १०० से उपर जुलों में बंदी हुई है। इनमें परस्पर विवाह नहीं होता । ये कुल उपाधिवाचक हैं, जैसे हजारी (१ हजार तिपाहियों के नेता), देशमुख (चौधरी या मुख्या) पिजारी (घई धुनने वाला) 13 द छोटानागपुर की सुद्द्या जाति में ठाकुर, प्रधान, छतरिया, (राजा का छज उठाने वाला), अमात (अमारय) गोल हैं। 13 व कंजर भारत की फिरन्दर जातियों में से है। इनके गोल पेलों के आधार पर हैं, जैसे पहलवान, कुसबन्ध (जुला घास इकट्ठा करने वाला), भासवार (गला घोटने वाला), सपैरा (सांप पालने वाला) और जल्लाद। इनमें आपस में विवाह नहीं होता। 13 द

 स्थानीय कातियां या पारिवारिक गोव--ा गोव उपर्युक्त श्रेणियां में मिल एवं कुछ योडे से स्थानों तक सीमित हैं। चांदा के गोंडों में उपास्य देवताओं की

संख्या से गांव विभाग होता है। उन गोंडों में ४, ४, ६ और ७ देवताओं की पूजा करते वाल ४ मूक्य वर्ग है। इनमें से प्रत्येक वर्ग में १० से १४ तक गोंडा है। विभाहों में फिल-गोंडागा तो अवश्य है, फिल्यु साथ हो। उपास्य देवताओं की संख्या की दृष्टि से फिल्र वर्गों का भी ध्यान रखना आवश्यक होता है। फिल्यवाड़ा में ६ और ७ देवताओं की पूजा करते वाल दो वर्ग है। इन वर्गों में मानवेश वर्ग के सोम परस्पर भाई-बन्द समझे जाते हैं और उन्में परस्पर विवाह नहीं हो मकता। १ 3 ई उदीसा की एक जाति कुमुमी है। इस जाति में गह प्रयाह की जिनका मूह देवता एक है वे एक ही जाति या गोंडा के समझे जाते हैं। उनमें परस्पर विवाह नहीं होता है। १ म मुरा की मटकोई चेंड्री नामक जाति व्यापार का कार्य करती है, यह ६ गोंडों या वर्गों में विकास है। इन मोदों का नाम उन कार्यवां (मन्दिरों) के आधार पर हैं जहाँ में पूजा करते हैं। इन मोदों का नाम उन

वर्तमान समय में एक ओर जहाँ विहार के मुनार सात और लाले विवाह में भी गोलों का गरिहार आवश्यक समझते हैं, वहाँ दूसरी और कुछ ऐसी भी जातियों हैं जिनमें गोल का नियम बिल्कुल नहीं पाया जाता। ये जातियों विवाह को संभिन्दता वा माता-पिता की पीढ़ियों से मर्यादित करनी हैं। संयुक्त प्रान्त के बहेलियों, "<sup>४६</sup> अहेरियों <sup>९ ४३</sup> में गोल का नोड़ी नियम नहीं है। पश्चिमी बंगाल की पालकी उठाने पाली बोरी जाति ने यश्चीप खाह्मण गोलों ना स्वीकार किया है किन्तु उनके विवाह में सगोलता बाधक नहीं है। <sup>९ ४ क</sup> नारों, ढेड़ीं, ग्रांबियों, डोमों में बाल की पाबन्दी नहीं है। <sup>९ ४ ६</sup> श्री करन्दीकर ने ऐसी ४ ९ जातियों की एक सुची दो है जिनमें विवाह में सगोलता बाधक नहीं है। <sup>९ ४ ६</sup>

वर्तमान काल की गाँव पद्धति की प्रधान विशेषताएँ निम्नलिधित हैं-

- (१) मास्त्र में वर्णित तथा प्रतिपादित गोलपद्यति हिन्दू समाज के उच्च वर्ग, विजेयतः बाह्मण जाति तकही सीमित हैं।
- (२) उच्चवर्ग के अतिरिक्त श्रेप हिन्दू समाज में गाँव सम्बन्धी व्यवस्था का आधार और स्वरूप एक जैसा नहीं है। इन जातियों के गाँव वनस्पतियों, पशुओं, महा-पुरुषों, प्रदेशों, उपाधियों, देवनाओं आदि विविध आधारों पर कल्पित किये गये हैं।

```
१३६ कुक-पू० यु०, यं० ३, यु० १३७-६
१४० रसेल-बही, यं० ३, यु० ६६
१४१ यसंटन-बही यं० ४, यु० १०८
१४३ यसंटन-यही, यं० ४, यु० २६१
१४३ कुक-पू० यु०, यं० १, यु० १०६
१४४ यही-बही यु० ४१
१४४ रिजासी-यं० १ यु० ७६
```

- (३) हिन्दू समाज में हींत समझी जाने वाली जानियाँ अपनी सामाजिक स्थिति उन्नत करने के लिए बाह्यणों के गोलों को बहुण कर रही हैं, इनमें से कई जानियाँ ने अपने लोछनों को बास्तीय गोलों का रूप दे दिया है, कुछ ने मनमाने गोलों को कल्पना कर उन्हें बहुण कर सिया है। इसका प्रधान प्रेरक हेतु उच्चवर्ग की परम्पण का अनुमण्ण अपने दर्जों को उच्चा उठाना है। अनेक लेखकों ने इसे निम्न जानियों में ब्राह्मणोकरण की प्रवृक्ति कहा है। इस जातियों द्वारा ब्राह्मण गोलों के ब्रह्मण कर नेने पर भी विवाह में इसका उपयोग कम होता है। बंगल में बेहआ, भूईवाली, पाजवर्ग, दाओभाई, धीवर, यनरर और बैती जातियों में सेवल एक गोल होता है, इसका विवाह पर कोई प्रभाव नहीं है। सूरत में कुम्हारों तथा कुछ अन्य बनिया जानियों में ऐसी ग्यिन है। मद्राण में कर्मसाले पेडूरासाल और तोत्तियों में एक ही गोल होता है, किन्तु इसके साथ अनेक बिहालवाही वर्ग होते हैं। बेस्ता जाति काश्यप और कोण्डिय नामक दो बर्गों में बंटी है किन्तु विवाह में इनका कोई महत्व नहीं है। नीची जानियों में काश्यप और मार्गण्डेय योल बहत लोकप्रिय है। १४७
- (४) दक्षिण भारत की गोजपद्धति उत्तर भारत की पद्धति से अनेक अंगों में भौतिक भेद रखती है। इसमें गोज ऋषियाची नहीं, किन्तु सांछनात्मक (Totemistic) है। बहिर्षियाही वर्षों में विवाह करने के कुछ ऐसे नियम हैं, जिनसे नजदीकी रिक्तेदारों में अधिक विवाह होते हैं। उत्तर भारत का चार गोजों के परिहार का नियम दक्षिण भारत में नहीं पाया जाता। स्थानीय बहिर्षियाह (Local exogumy) का उत्तर भारत में अधिक प्रवक्तन है।
- (४) गोज का नियम हिन्दू समाज में बार्वभीय नहीं है। अनेक जातियों में एक गोज आजों में परस्पर दिवाह हो सकता है, दनमें से सरिण्डता का ही नियम प्रचलित है और इसके आधार पर निकट सम्बन्धियों में विवाह का वर्जन किया जाता है।

#### गोल के नियम की अनावश्यकता

वर्तमान काल में इस नियम का विवाह में विशेष उपयोग नहीं है। गोब को बनाये रखने के पक्ष में दो प्रधान युक्तियाँ दी जा सकती हैं—(१) गोब रक्त सम्बन्ध को सूचित

१६९१ को भारत की जनगणना की रिपोर्ट सं० १, भाग १, १० २४० मेंट में भारत की १६९१ को जनगणना रिपोर्ट में ऐसी अनेक जातियों के उबाहरण विवे हैं। उड़ीसा में एक गोल बालों में परस्पर विवाह केवल बाह्मण जातियों में ही बिजित है। बम्बई में अनावल बाह्मण एक गील में विवाह कर सकते हैं बगतें कि वर-वधु सात पीड़ियों से बाहर के हों, औदीक्य बाह्मणों में उपपद या अटक (surnames) की विभिन्नता होने पर सगोल

करता है और सुप्रजनन गास्त्र की दृष्टि से यह आवश्यक है कि नगदीकी रिक्लेशरों में बादी न हो । (२) धर्मशास्त्री में सगोस विवाहों का निपेध है। यदि लोक प्रचलित धारणा के अनुसार वह मान लिया जाय कि गोल रक्तसम्बन्ध की बोतित करते है, जम-दरिन, दसिएठ, भरद्राज, गौतमादि ऋषियों की वंशपरम्परा अनवश्वित्र सव से जारी वा रही है, तो हमें यह भी मानना चाहिए कि मारतीय परम्परा के अनसार साँच्ट प्रारम्भ हए ९ अरब ६७ नरोड़ वर्ष हो चुके है। इन दो अरब वर्षी में ऋषियों के बाद लाखों पीड़ियाँ गजर गभी है। निकट सम्बन्धियों के विवाहों में हानि सम्भव है। इनमें बादी रोकने के लिए हिन्दू रामान में गाता-पिता की पांच और सात पीढ़ी छोड़ने का विधान है। इस नियम के रहते हुए गुप्रजननगारक की दृष्टि से गोह का प्रतिवन्ध अन्ययासिक और निर्द्यंक है। गास्टन के नियम के अनुसार पित-परम्परा से प्राप्त गुणों की विशेषताएँ प्रत्येक गीडी में आधी रह जाती है। पर गोल के नियम में हम लाखों पीकियों के अन्तर की भी पर्याप्त नहीं समझते । प्राचीन काल में विकासित के गोत वालों के लिए निकट सम्बन्धी होने के कारण प्रतिबन्ध लगाना भाते ही आवश्यक समझा गया हो, किन्तु आज उसे उतनी दृढता के साथ उसी रूप में स्वीकार करना बढिमसापुर्ण नहीं बड़ा जा सकता। यदि गोव की यही पाबन्दी माननी है सो यह वयां नही माना जाता कि बह्या के मानसपूत भरदाज बसिप्ठ आदि गरस्पर भाई थे। अनकी सम्तानें भी नजदीकी रिश्तेदार हैं। उनमें गरस्पर विवाह बयो किया जाता है। मोल की व्यवस्था की यदि उपर्युक्त कम से तर्कपूर्वक सोचना गरू करें तो हिन्दू जाति में विवाह ही नहीं होंना बाहिए।

गांस की पायन्दी गास्त्रीय है, जतः वह मान्य है; यह कोई प्रवल पुक्ति नहीं है। इस पुक्ति का यस तभी माना जा सकता था जब हम अन्य वातों में भी धर्मप्रभों का पूरा पूरा अनुसरण कर रहे हों। बाह्मण ग्रन्थों में प्रत्येक गृहस्य के लिए अन्याधान एक पवित एवं अनिवार्ध कर्त्तंथ्य है, किन्तु आज हजारों या लाखों हिन्दुओं में से कोई । एक अग्निहोती मिलेगा। वैदिक युन के आर्थधर्म तथा आज के हिन्दू सनातन धर्म में आकाश पाताल का अन्तर है। हमने तहण विवाह तथा विधवा विवाह के वैदिक आदेशों के सर्वंधा विपरीत छोटी बालिकाओं के विवाह को तथा वाल विधवाओं को मावज्यीवन विधवा बनाये रखना धर्म समझा। इस विषय में सनातन नियमों का अ्यान नहीं रखा। विधवा को विपय में से हमारा इतना आग्रह वर्मों है ?

एक गोल वालों की संख्या विशास होने पर गोल का नियम शियिल करना

विवाह संभव है। भोड़ बाह्मणों में प्रवरमेद होने पर एक गोत्र वाले बादी कर सकते हैं। बिहार के शाकद्वीपी ब्राह्मण सगोत्रता को विवाह में बाधक नहीं मानते। आसाम, गढ़वाल और मारवाड़ के ब्राह्मण गोत्र के नियम का पूरी तरह पालन नहीं करते हैं। ही पढ़ता है। प्राचीन काल में मृगु और अंगिरा गण के मोलों के लिए यह नियम दीना किया गया था। स्थेन, मिलयू और शुनक भृगु गोल के होते हुए भी परस्पर शादों कर सकते थे। इसी तरह पृथवस्य, मृद्गल, विष्णुवृद्ध, कथ्य, अगन्त्यहारी, कपि, यज्ञ और संकृति गोल वालों में परस्पर विचाह की अनुमति थी। आजकल भी हिन्दूओं में अनेक जातियों मे एक गोल में विचाह हो सकता है। विहार के छपरा जिले में मनाव्य बाहाणों के घर बहुत कम है, वे अपनी जाति से बाहर वादी मही कर मकते और अपनी जानि वालों से शादी करने में गोल का नियम बाधक है। आति का नियम तोइना कठिन है, अतः उन्होंने गोल का नियम तोइ लिया है। भे प्रविद्धार के सकल गानदीणी बाह्मण अपने गोल में गादी करते हैं। पंजाब के सारस्वतों में अपने गोल में विचाह हो सकला है। भे प्रविद्धार अपने योज वालों में गगे गोल बहुत अधिक वाया जाता है। इमकी व्यापकता से विचाहों में बहुत कप्रविद्धार में विचाह हो सकता है। भे प्रविद्धार में विचाह हो सकता है। भे अपने गोल में विचाह हो सकता है। भे प्रविद्धार में विचाह हो सकता है। में अपने गोल में विचाह हो सकता है। भे अपने गोल में विचाह हो सकता है। में अपने गोल में विचाह हो सकता है। में अपने गोल वालों में अपने गोल वालों में मार्ग गोल वालों में अपने गोल वालों में वालों हो सकता है। सकता है।

१६४६ ई० तक सगोल विवाहों को कानूनी दृष्टि से बैध नहीं माना जाना था।
१८७२ के विशेष विवाह कानून तथा १६२३ के संशोधित विवाह कानून के अनुसार गील
की भिन्नता विवाह के लिए आवश्यक नहीं थीं, किन्तु इन कानूनों के अनुसार दीवानी
(Civil) विवाह ही ही सकते थे। धार्मिक विधि से किये गये विवाह में असगोलता के
नियम के सम्बन्ध में विभिन्न उच्च म्यायालयों के निर्णय एक गैसे नहीं थे।

# वर्तमान न्यायालय और सगोत्र विवाह

१६४६ ई० से पहुले तक अदालतें यह मानती थी कि सामान्य कम से ब्राह्मण क्रिय और वैक्स आतियों में गोल का निसम एक सम्मानित प्रथा है। १४० किन्तु १६३३ में नाहींर हाईकोट ने अववाल वैश्यों में सगीत विवाह की प्रया की वैधता इस आधार पर स्वीकार की कि क्षत्रियों और वैश्यों के गोल-प्रयर उनके पुरोहितों के आधार पर होने के कारण रक्त सम्बन्ध के सूचक नहीं है। १४१ १६४६ में बस्बई हाईकोर्ट ने भी सगीत विवाह को अनुमति देने वाले एक रिवाज को स्वीकार किया। १४२ इनाहाबाद हाईकोर्ट ने यह निर्णय दिया कि एक हिन्दू विधवा अपने पिता का गोल रखने वाले पुष्प

१४८ भगवानदास-पुरवार्थ

१४३ जोगेन्द्रनाय भट्टाबार्य--हिन्दू कास्ट्स एक्ट सेक्टस्, पू० ४८-५६

१४ = रामचन्त्र बनाम गोपाल (१६०=) ३२, बं. ६१६, ६२७ मोनाकी ब. रामनाथ (१८८=) १९ म० ४६, ४१ फुलबैच

१४९ ब्लीकृष्ण बनाम स्थामसुन्दर आ० इ० रि० १६३३ ला० ४६४

१४२ माधवराम बनाम राधवेन्द्रराव इ० ला० रि० (१९४६) बम्बई ३७४

से वैध विवाह कर सकती है, वसोंकि पहने विवाह के बाद पतिकुल में आने पर यह पिता का गोल छोड़ कर पति का गोल घड़ण कर नेती है, यह गोल पिता के गोल से विज होता है, अतः पिता के गोल में उसका विवाह विधिसम्मत है। 1 1 2 वह तक इसलिए नहीं ठीक प्रतीत होता कि यात मित्र मित्र में यह कहा गया है कि कन्या असमान गोल और प्रथर में उत्पन्न होनी चाहिए (असमानावँगोलजाम् १।१३)। पति का गोल यह उसी समय तक रखती है, जब तक वह चत्नी की स्थित में रहती है, विधवा होने पर पुनविवाह के लिए वह पति का गोज नहीं रख सकती वयोंकि उस समय तो वह गोल देखा जायगा, जिसमें यह उत्पन्न हुई है और वह गोल उसको पिता का ही है, अतः इसमें उसका विवाह वैध नहीं होना चाहिए। 1 2 4 ने कानून ने इस सब विवादों का अना कर दिया है।

हिन्दू विवाह अभोग्यता निवारक कानून—(१६४६ का अट्ठाइसवी कानून)
ने सगील विवाहों की बैध बनाते हुए इस विषय में एक आंतिकारी परिवर्तन किया है।
इस कानून की इसरी धारा के अनुसार जो विवाह अन्य दृष्टियों से बैध है, वह केवल इस
तथ्य के कारण जवैध नहीं होगा कि वर-बधू सगान गोल या समान प्रवर के हैं। १६४१ के
हिन्दू विवाह कानून की धारा २६ में यह व्यवस्था दोहरायी गयी है और इस प्रकार
वर्तमान काल में हिन्दू विवाह में अगगीलता के नियम का कानूनी तौर से अन्त हो गया
है। किन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं प्राचीन काल से चली आने वाली इस व्यवस्था का
हिन्दू समाज से सहसा जाम होना संभव नहीं है। परम्परावादी हिन्दू इस प्राचीन किह
का पालन करते रहेंगे। अये कानून के केवल इतना कार्य किया है कि मविषय में सगील
विवाह अवैध नहीं माना जा सकेना।

मोझ प्राय: पितृवंशमूलक हांता है, अत: गील के प्रतिबन्ध के कारण पितृपस के संबन्धियों के साथ विवाह बॉजत होता है। किन्तु केवल गोल का नियम होने पर मातृपक्ष के सम्बन्धियों, माना की लड़की आदि अनेक निकट सम्बन्धियों के साथ विवाह संभव था। ऐसे विवाहों को रोकने के लिए असपिष्यता ना नियम बनाया प्या था। अनले अध्यास में इसका प्रतिपादन किया जायना।

<sup>&</sup>lt;sup>९६७</sup> राष्ट्रानाच मुकर्जो बनाम शक्तिपद मुकर्जो (१८३६) १८ इला० ९०४३ <sup>९४४</sup> मेन—हिन्दू ला (मब्रास १९४३), पु० १६०

#### अध्याय ३

# बर्हिववाह-सपिण्डता

सपिण्डता का सामान्य अर्थ

.

हिन्दू समाज में बिहाविवाह का प्रतिबन्ध दो प्रकार का है, एक तो सह कि जिनाह अपने गोल और प्रवर से बाहर होना चाहिए, दूसरा यह कि सिपण्डों में विवाह नहीं होना चाहिए। सिपण्ड का अर्थ है—एक पिण्ड बाना। पिण्ड सब्द की विस्तृत व्याक्त्या आगे द्यास्थान की जायेगी, किन्तु यहाँ इस विषय में इसना जान लेना पर्याप्त है कि पिण्ड पारीर या देह को कहते हैं। बात सिपण्ड का अर्थ है एक ही पिण्ड या देह वाला। पुल और पौल में पिता के जारीर के अंश आते हैं, इसलिए वे पिता के साथ मिप्ण्ड कहाते हैं। इसरे हव्यों में, रक्तसम्बन्ध से सम्बद्ध सम्बन्धियों के लिए सपिण्ड शब्द का व्यवहार होता है। पिता से जमर के सात तथा माता से उपर के पांच पूर्व का सिण्ड कहाते हैं। वर और क्ष्यू इन सात और पौज पीढ़ियों के अन्दर नहीं होने चाहिए। ये पीढ़ियों निष्द्ध पीढ़ियां कि पांच पीढ़ियां के सम्बन्ध स्वाह इन पीढ़ियों से बाहर असपिण्ड सम्बन्धियों में ही होना चाहिए। इस नियम का प्रधान उद्देश रक्तसम्बन्ध से सम्बद्ध निकट सम्बन्धियों—पिता-पुली में, माता-पुल में, समे पाई-बहिनों में तथा चचरे, ममेरे, कुकेरे भाई-बहिनों में विवाह सम्बन्धों को रोकना है।

वैदिक युग में सपिण्डता का विचार

वैदिक साहित्य के अध्ययन से प्रतीत होता है कि उस समय अस्पिण्डता के वर्त-मान नियम का पूरी तरह विकास नहीं हुआ था। वेदों में पिण्ड शब्द का प्रयोग शरीर के अर्थ में न होकर प्रायः अनि में डाली जाने वाली हिन के रूप में हुआ है (कु.० १।१६२।१६, तै० तं० ४।६।६१३)। धर्मसूबों के समय से सिष्ण्ड शब्द का वर्तमान उपर्यूक्त अर्थ में प्रयोग होने लगा तथा स्पष्ट गर्बों में सिष्ण्ड विवाहों की निन्दा की जाने सभी।

वैदिक साहित्य में सपिष्ट शब्द का प्रयोग न मिलने पर भी कुछ ऐसे प्रमाण मिलते हैं, जिनसे यह बात होता है कि उस समय विवाह निकटवर्ती सपिष्ट सम्बन्धियों में नहीं, अपितु दूरवर्ती स्थानों में असपिष्ट सम्बन्धियों में हुआ करते थे।

ऋग्वेद ने विवाह विषयक सूर्या सूक्त के मन्त्रों से यह प्रतीत होता है कि कन्या

का विवाह पूरवर्ती स्थान में होता था, पिट-परनी के घरों में पर्योग्त अन्तर होता था। विवाह संस्कार की समाप्ति के बाव थयू रस पर चढ़ कर अपने पति के घर आती थी। एक मन्त्र में कहा गया है—पूपा तुम्हारा हाथ पकड़ कर तुम्हें वहाँ से के जाय, अध्वनी वेयला तुम्हें रख में के जाय (ऋ० १०१६५१)। इस मूस्त से ज्ञात होता है कि वसू के घर से यर का घर दतना दूर है कि मार्ग में कार-डाकुओं का भी मय है, जो इस प्रकार सधू के साथ अरमूह को सामस जौटने वाली ऐसी बरातों की लूटा करते थे। संभवता इसी-मिए वर-बधू को एक आधीर्वादपरक मन्त्र में कहा गया है—जो बटमार पित-सत्नी पर हमला करते हैं, ये तुम्हें न प्राप्त हों। तुम कटिनता से गहूं के बा सकने योग्य स्थान पर तुमा मार्गों से पहुँ को, तुम्हारे णहा भाग जामें (ऋ० १०१८१३२)। निकट संबंधियों से विवाह में इस प्रकार के अवशिवाँदों भी आवश्यकता ही नहीं है।

कन्याओं का विवाह सामान्यतः दूरवर्ती कुल में होने का एक अन्य प्रमाण कन्या के लिए 'दुहिता' शब्द का प्रयोग है। दुहिता का अर्थ दूर रखी हुई कन्या है (दुहिता दूरे हिता भवति—निरुक्त)। दुहिता वह है बिसकी साबी दूरवर्ती कुल में हो।

यह दूरी कितनी होनी चाहिए इस विषय में कोई स्वष्ट संकेत बैदिक साहित्य में नहीं है। बाद में धर्मसूबों सवा स्मृतियों में उस दूरी की स्वष्ट आध्या कर दी कमी है। दुहिता पिता की सात सवा माता की पांच पोड़ी से अधिक दूर होनी चाहिए, किन्तु वैदिक साहित्य में कातपथ श्राह्मण (१।व।३।६) ने ही इस विषय पर कुछ प्रकास डाला है। उसके एक मन्त्र में कहा गया है भीस्ता और भोग्य में इस प्रकार एक कमें में पृथक्ता हो जाती है। अतः एक ही पुष्प से भीस्ता (गित) और भीग्य (पत्नी) पैदा होते हैं। अब सम्बन्धी खेलते और प्रसन्ध होते हुए कहते हैं कि चीजी मा शीसरी पीड़ी में हम दोनों मिलेंगे, है सामणावार्य इस संदर्भ की आवधा करते हुए यह कहता है कि काव्य तीसरी पीड़ी (Degree) में और गौराष्ट्र जीवी पीड़ी में बिवाह करते हैं। शतपब बाह्मण के इस वचन से श्री मैकडालन और कीय ने यह परिणाम निकाला है कि बैदिक युग में विवाह के लिए पिता और माता की तीन मा चार पीड़ियाँ उस समय छोड़ी जाती भी।

वैदिक साहित्य में भातृत्य-विवाह का संकेत

चेतरे, मोसेरे, ममेरे, फुफेरे भाई-बहिनों (Cousins) में वैधिक सून में विवाह होता था या नहीं. इस विधय में निक्वथपूर्वक कुछ नहीं कहा जा सकता। इस

गा० का० १।८।३।६—समान एव कमॅन् स्वाक्रियते तस्मात्समानादेव पुरवावता आधारन जायते इमे हि चतुर्चे पुरुषे तृतीये संगच्छामहे इति वि देवे दौत्यमाना जात्या आसते ।

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> वैदिक इण्डेक्स, खण्ड १, पू० २३६

देख चके हैं कि शादी सामान्यतः दूर के कुल में होती थी। दृहिता का अर्थ ही यह था कि कन्या दूर कुल में ब्याही जाय । सूर्या सूक्त के मन्त्रों से भी स्पष्ट है कि बर और बधु दूरवर्ती स्थानों के होते थे। जभेरे भाई-बहिनों की गादी (Parallel cousin marriage) का वैदिक साहित्य में कोई संकेत नहीं मिलता । चिन्कुल में सम्बद्ध स्वी-पृरुपी में विवाह नहीं होता था। किन्तु दक्षिण में मामा की कन्या के माथ कादी का रिवाज प्रमनित है। कहा जाता है कि एक वेंद्र मन्त्र ऐसे विवाहों की पुष्टि करता है। " परावर और अपराक ने इस मन्त्र को उद्धुत किया है। वह ऋष्येद के खिल सुनतों में पाया जाना है। इस मन्त्र का अर्थ पराधर के मतानुसार देग प्रकार है- 'हे इन्द्र, हमारे दस यह में प्रशंसित भागों से आओ, अपने हिम्से की बहुण बारों । इन (पूरीहितों) ने नुम्हारे निए थी के माथ मिली हुई चर्मी (बपा) के भाग को उसी प्रकार रखा है जैसे विवाह में किसी पुरुष का भाग बुआ या गामा की लड़की होती है ।" मध्यकाल में, टीकाकारों और निबन्धकारों ने इस मन्त्र को मामा, बुआ की सन्तानों के विवाह के पक्ष एवं विपक्ष दोनों में नगाया है। इन दिवाहों का समर्थन करने वाले पक्ष का अर्थ तो क्यर दिया गया है, किन्तू अपरार्क (प्० = ३) आदि टीमाकार जो ऐसे विवाहों के विपक्ष में थे, वे 'जह:' शब्द गर बल देने है और यह महते हैं कि "हे इन्द्र, उन्होंने तुम्हारे भाग को उसी तरह अग्नि में छोड़ा है जैसे बुआ की लड़की और मामा की लड़की को विवाह में छोड़ा जाता है।" यह सन्त्र खिल मुक्तों में पढ़ा गया है। खिल दूसरी गाया के वे मन्त्र है जो अपनी गाया में किमी आवश्यकता के कारण पढ़े जाते हैं । है भारवायन ने अपनी सर्वानुक्रमणी में उन्हें स्थान नहीं दिया । शीनक ने इनकी गणना माल की है। सायण ने इन पर टीका भी नहीं की। इनमें वैदिक काल के बहुत बाद की घटनाओं, गोपी, कुण्य और कालियदमन का वर्णन है। अतः खिल मन्त्र वैदिश काल के विषय में प्रामाणिक नहीं माने जा सकते और इनके आधार पर बैदिक काल के सम्बन्ध में कोई परिणाम नहीं निकालना चाहिए।

# महाभारत में वर्णित भात्व्यविवाह

महामारत में माना तथा फूफी भी सन्तानों में विवाह के कुछ उदाहरण मिलते हैं। पहला उवाहरण अर्जुन और सुभद्रा के विवाह का है। वसुदेव और कुन्ती भाई वस्ति ये, दोनों सूर नामक राजा की सन्तान ये (आदि पर्व १९११-३)। बसुदेव की लड़की सुभग्न थी। इस सरह कुन्ती सुभन्न की बुआ हुई। कुन्ती के पुत्र अर्जुन और मुभद्रा की साथी

<sup>ध</sup> महानारत शान्तिपर्व ३२३।१० पर मीलकण्ठी टीका

ऋग्वेद ७।४४ के परिशिष्ट का ११ वाँ मन्त्र—आवाहीन्त्र पीर्वामरीवितेमियँक्रमियं नो भागक्षेयं जुबस्त्व । तृष्तां अहुर्मानुतस्येव बोवा मागस्तै पैतृब्वतेयी वपामिव । यास्क के निश्तक परिशिष्ट (१४)३१) में भी यह मंत्र दिया गया है ।

का यह अर्थ हुआ कि सुभद्रा ने अपनी बुआ के नहके से विवाह किया। अर्जुन ने अपने मामा बमुदेव की नहकी ने गांधी की। मध्यकाल के टीकाकारों के लिए कृष्ण के माय सम्बन्ध होने ने यह विवाह अत्यधिक आपिताजनक बा। कुमारिन भट्ट ने अपने व्याक्या जीवल एवं पाण्डिय से वह सिद्ध करना चाहा कि अर्जुन ने अपने मामा की लड़की के साथ शादी नहीं की। उनका कहना है कि मुभद्रा महाभारत में कृष्ण की बहिन कहीं पर्या है किन्तु वह उमकी वाननविक बहिन नहीं थी। वह क्युदेव की माता की बहिन की नड़की थी। मामी की लड़की को गड़की कहा जा सवाता है और कहते हैं। प्रति हुएण ने बीता का उच्च उपरेण दिया, वे ऐसी पापवाली प्रथा को कैसे प्रात्माहित कर सकते हैं ?

हरियंग पुराण में मामा भी लड़की से साथ विवाह के दो अन्य उदाहरण दिये गये हैं। इत्या के पुत्र प्रयुक्त का रुक्ती की कत्या के साथ विवाह हुआ था। श्वामी कृष्ण की पत्नी प्रिमणी का भाई या और इसलिए वह कृष्ण के पुत्र प्रयुक्त का मामा लगा। दूसरा उदाहरण प्रयुक्त के पुत्र अनिष्द का था। अनिष्द ने रुक्सी की पोती रोचना से गादी की। इन उदाहरकों के मन्यन्य में यह बात स्मरण रखनी चाहिए कि ये सब यदुवंश के हैं। अन्य बंगों में इम प्रकार के विवाहों की चर्चा विज्ञुल नहीं मिलनी। इसलिए यदि इस प्रकार के विवाह उस समय प्रचित्त थे तो विजय जातियों या वंशों में प्रचलित के, सामान्य सीर पर उनका प्रचलन विल्कुल नहीं था।

बाँछ माहित्य में भी इस प्रकार के विवाहों का उल्लेख है। अजातशब्द राजमुमारी विज्ञा की बुआ का शहका था। विज्ञा और अजातशब्द की मार्ची हुई। मधा
सामक एक गृहस्थ ने अपने मामा की लड़की मुखाता से शादी की (धम्माद की टीका
पू० २६५) आगन्द अपनी बुआ की लड़की उप्पन्तका के रूप से मुग्ध होकर उसे
क्याहना चाहताथा। महाबंध (अ० ६) में लंका के राजा पाष्ट्र बायुरेव की कन्या चित्रा
की कचा है। चित्रा इननी स्पवती थी कि उमे रेखकार प्रत्ये क व्यक्ति पागल हो जाताथा।
अता उसे उम्माविक्ता कहते थे। चित्रा के विष् उसे मं यह भविष्यवाणी की गयी थी कि उसका
पुत्र चित्रा के भाइमों की गई। पाने के लिए उन्हें मार वालेगा। इसिनए उन्होंने चित्रा पर
जवरदस्त पहुरा बिठा दिया। एक दिन उराने अपने मामा के लड़के दीषनामनी (दीर्म
यामणी) को देखा, वह उस पर मुख्य हो गयी, कड़े पहरे और प्रतिदन्धों के बावजूद वह
चित्रा के पाम प्रति राज्ञि आने लगा। विज्ञा गर्भवती हुई। रानी तक यह समाचार पहुँचा
और अन्त में चित्रा की दीर्घगामनी के ताब भादी कर दी गयी। मुद्रप्रपाली के साथ उसके
युवा के लड़के बुण्डकामय ने विवाह किया तथा उसे अपनी रानी बनाया। एक जलक
(सं० २६२) में इसी तरह के प्रणयिवाह की मनीरजक कथा है।

जैन साहित्य में ऐसे विवाहों का वर्णन है। जैन रामावण (पर्व ७ सं० २) में कहा

गया है कि अयोधन राजा की वहिन सत्यमाशा तृगायन्त्र के साथ व्याही गयी तथा तृग-बिन्दु की वहिन दिति का अयोधन के साथ परिणय हुआ। अयोधन की मुलसा नाम की पुत्री हुई और तृगयिन्यु का मधुमिग नाम का लड़का। सुलसा के विवाह के निए न्ययवर रचा गया। दिति चाहती थी कि सुलसा का विवाह मधुमिग से हो, उसने मुलया को सम-साया और उसने ववन भी ले लिया कि वह मधुमिग से बादी करेगी। किन्तु गुन्या का विवाह अन्त में सगर के साथ हो गया।

## धर्मसूबों में सपिण्डता का नियम

धर्मगुलों के समय में माता और पिता की कुछ पीढ़ियों को छोड़ने का स्पष्ट रूप से उस्त्यें मिलता है। गौतम (११४१३) माता की पाँच पीडी और पिता की मान पीड़ी के बाद ही वर-बच्च को विवाह की अनुमति देता है। इसका अर्थ यह हुआ कि कम में कम पिता की द वो और माता की ६ ठी पीड़ी में बर और बच्च के होने पर उनकी बादी होनों चाहिए। गौतम का नियम इस विषय में अन्य सब सुवकारों की अपेशा अधिक कठार है। अन्य धर्मगुल और स्मृतियाँ ७ वी और १ वी पीड़ी में विवाह की अनुमति देती है। गौतम को नियमों को अन्य धर्मगुलों के साथ अनुकूल सिद्ध करने के लिए ही संभवतः युद्ध-सर ने इस सुल का अर्थ यह किया है कि उन पुरुषों में विवाह हो सकता है जो पिता की ओर से छर पीड़ी तथा माता की ओर से आर पीड़ी के अन्दर सम्बद्ध न हों। किन्तु गौतम के सुल के मन्द इतने स्पष्ट है कि उनसे उपर्युक्त अर्थ कदापि नहीं लिया जा सकता।

बौधायन ने गोवविषयक नियमों का प्रथमाध्याय में विस्तार से प्रतिपादन किया

है, फिल्नु स्पिण्डना के नियमों के विषय में वह मीन है। वह आक्वां की बान है कि वह अपने गृष्ठ एवं अमंजूब में भी इनकी कोई व्याख्या नहीं करता। अपने धमंजूब के प्रारम्भ में उसने नर्मदा नहीं के दक्षिण में असने वाने दाक्षिणात्यों के ऐसे पांच आवारों का वर्णन दिया है. इतने वह असहमन है। ये पांच निषिद्ध आवार हैं—यशंपतीत संस्कार से मूल र्याक और रशी के साथ भी तन करना, बासी भी वन खाना, मामा और बुआ की लड़कों में णादी करना। वीधायन पहले पूर्व पदा रत्नता है कि दक्षिण में दन बातों के प्रमानन गर्दन के बार पर्याक है कि दक्षिण में दन बातों के प्रमानन गर्दन के बार पर्याक है कि दक्षिण में दन बातों के प्रमानन गर्दन के बार पर्याक है कि दक्षिण में उन बातों के प्रमानन गर्दन के बार पर्याक है से बार उनमें देश का आचार ही प्रमाण है। गौतम इससे अहमत नहीं है। सीधायन अपना यह मन देश है कि ऐसी व्यवस्थाओं की उपेका एवं अनादर करना चाहिए वर्धों कि वार्त जिप्टों से आचार तथा स्पृति के विद्य है (बीधा य सू-१११२१—२२)। बीधायन प्रमा में प्रभी प्रमानदी पूर्व का लेवक है, इससे स्मण्ड है कि उम समय उनर पारन में नीगरी पीढ़ी के विवाह विक्तुल सन्द हो चुसे थे। किन्तु दक्षिण में सामा और बुआ की वहनी के विवाह विक्तुल सन्द हो चुसे थे। किन्तु दक्षिण में सामा और बुआ की वहनी के विवाह विक्तुल सन्द हो चुसे थे। किन्तु दक्षिण में सामा और बुआ की वहनी के विवाह विक्तुल का विवाह विक्तुल तथा।

आपस्नाव धर्ममूख ने मिण्ड मस्थानों का उल्लेख बहुत अमिण्यित और स्वस्ट क्य में निया है। यह (२१४१९११९६) कहता है कि अपनी लड़की की माता और पिता के मीनिनास्वाध में मस्वद अपित मों की ने दे। किन्तु वह यह नहीं बताता है कि माता की किनती पीड़ी छोड़नी चाहिए। हरदत ने आप० धर्ममूख की उल्लेख टीका में दूसरी म्मृतियों के आधार पर मीनिनास्वाध वाले व्यक्तियों की माता और पिना की पीच और माता गीड़ी में वाहर बनाया है। किन्तु हरदत ने श्रे वाताखी का होने में इतना अविधीन किन्तु है कि उने आपरनस्य में बार प्रे प्रामाणिक नहीं माता जा सकता। हरदत्त के नम्प में सिगिण्डना का प्रतिवस्थ हिन्दू समाज में बद्धमूल ही चुका था। उसने अपने समय में प्रचित्र प्रतिवस्थ के अनुसार ही उक्त मूख की व्यवस्थ की है। मंभवतः आपस्तस्य के अनुसार ही उक्त मूख की व्यवस्थ की है। मंभवतः आपस्तस्य के समय में इस विध्य का कोई एक नियम मारे भारत में प्रचित्र नहीं चा। यीधायन ने स्पष्ट कप में उत्तर और दक्षिण के भिन्न प्रकार के नियमों को संवति किया है। नियमों की विधिधना को देखते हुए आपस्तस्य ने इस विध्य में कोई स्पष्ट एवं निश्चित नियम बताना उचित्र नहीं समया।

बिनिष्ठ ने इस विषय में आपन्तम्य और बौधायन की तरह अस्पष्टता से काम नहीं निया । उनने सफ्ट जन्दों में कहा है (चाए) कि गृहस्य माता के घर से सम्बद्ध (मानुबन्धु) व्यक्तिओं में से पौचवों तथा पितृबन्धु (पिता द्वारा सम्बद्ध) व्यक्तियों

बौधायन धर्ममूल १।१।१६—वर्षतवनुपेतेन सह भोजनं स्तिया सहमोजनं पर्मु-वितमोजनं , मालुलियनुव्यसुदृहित्यमनिर्मितः ।।

में से सातवी पीढ़ी की स्त्री को प्राप्त करे। इस प्रकार उसने गीतम की व और ६ पीढ़ी के नियम की एक पीढ़ी कम कर दिया है। यह वात भी उल्लेखनीय है कि गीनम के अनिहित्त किसी धमंसूनकार ने सपिण्ड मिनाह को पाप नहीं उहराया। गीतम (३१२१९) कतना है कि सपिण्डदा के नियमों का उल्लंधन करने वाला स्पत्ति जाति-भ्रष्ट तथा पनित हो काना है। गौतम की यह उप्रता हम सगोज दिवाहों के सम्बन्ध को भी देख भुके है। गह न्यप्ट है कि गौतम इस विषय में अपने आदर्शों का प्रतिपादन कर गहा है। वन्तुनिर्धात यह जान पड़ती है कि गोल के समान ही निषिद्ध पीढ़ियों का नियम दम गागा धीरे धीरे अवनित होने लगा था। उत्तरी भारत में यह काकी फैल चुका था। किन्तु दक्षिण में उमका प्रच-वन बहुत कम था। गीतम जैसे कुछ मुखानक इस नियम को दृढ़ बनाने का तमा इसके उल्लंधन को दण्डनीय बनाने का प्रयत्न कर रहे थे। किन्तु अभी तक इस नियम में नाफी सक्कीलापन था।

# स्मृतिकार और सपिण्डता

स्मृतिकारों में मनु ने इस नियम की शिविसता को बनाये ग्या । मनु (३।५) कहता है कि असपिष्ट एवं असगोज करवा से विवाह होना चाहिए। मनु ने विवाह के प्रक-रण में अस्पिण्ड एव्ट का पहली बार प्रयोग किया है। मन के पूर्ववर्ती धर्ममुखकारों ने या तो पीढिया गिनायी या योति सम्बन्ध पर बल दिया, किन्तु पिण्ड मध्द का प्रयोग मही किया। मन् ने पिण्ड शब्द की कोई व्याख्या मही की, उसने विवाह के प्रकरण में भी यह नहीं बताया है कि सपिण्डता कितनी पीढ़ियों तक होती है, किन्नू अन्य दो प्रकरणों में उसने सपिण्डता की व्यासवा की है। बेतविधि (५।६०) में वह कहता है--सपिण्डता सातवें पूरुप पर समाप्ता हो जाती है और समानोदक भाव उस समय समाप्त हो जाता है जब जन्म और नाम नहीं याद रहते। क्षेत्रज पूरुपों के धनाधिकार प्रभारण में वह कहता है कि तीन पूर्वको को जल और पिण्ड देना चाहिए, चौथा पूर्व्य धनका देने वामा होता है, पौचर्ये का इससे कोई सम्बन्ध नहीं होता (१.1९८६) । यहली व्याख्या के अनु-सार समिष्णता सात पीढी तक है और दूसरी के अनुसार चार पीढ़ी तक। विवाह के समय कौन सी सपिण्डता अभीप्ट है, अयवा इन दोनों से भिन्न कोई सपिण्डता बांछनीय है मनु इस पर कोई प्रकाश नहीं डालता। टीकाकारों ने पिता और माता की सात और पाँच पीडी छोड़ने का जो विधान किया है, उसे अन्य धर्मशास्त्रों के बचनों से पूट किया है। वह अन्य धर्मशास्त्रों का मत भन्ने ही हो, किन्तु मनु का मत नहीं कहा जा सकता।

मनु ने अगम्या स्त्रियों के प्रायक्तितों का नवें अध्याय (१।१७१-७२) में उल्लेख किया है। इनमें वह बुआ, मौसी और मामा की कत्या के गमन के लिए बान्द्रायण क्षत का प्रायक्तित बताता है। बुद्धिमान् पुष्प को यह हिदायत की गयी है कि वह इन तीन को स्त्री न बनायों, ये रिक्तेदार होने के कारण विवाह करने योग्य नहीं है, इन्हें

ब्रहण करने वाला जाति से अधः शतित होता है। ये कलाएँ तीसरी पीढी में आती है। क्या मन इस पीढ़ी के बाद के विवाह की बैध समझता वा ? हम देख चुमे हैं कि गीतम ने मात और गाँच गीढ़ी के अन्दर विवाह करने वाने को पतित बताया है और इस विवाह की गणना बहाहत्या आदि भयंकर अपराधों में की है। मन् ने यह मयाँदा तीसरी पीढ़ी तक ही उसी है। यदि मन सात और पाँच पीढ़ी की सपिण्डला के नियम को पाप समझता तो वह संगिण्ड सम्बन्धियों ने विवाह के प्रायम्बितों में इसका अवस्य वर्धन करता । मेधाधियि को प्रायम्बितों के प्रकरण में मनुद्वारा सपिण्ड विवाह का उल्लेख न करना बहुत खटका। अतः मैधातिथि यह बहुता है कि मतुचौधी पीड़ी में विवाह जायज समझता है, ऐसा परिणाम नहीं निकालना चाहिए। किन्तु मनस्मति के १००० वर्षे बाद लिखी गयी मेधालिथि की टीका को मन के बारे में अन्तिम प्रमाण नहीं माना जा सकता। मन द्वारा सपिण्ड सब्द की निश्चित ब्याख्या न करने से और सपिण्ड विवाहों की प्रामश्चि-शीय अपराध न बनाने से यही परिणाम निकाला जा सकता है कि मनु के समय में (दूसरी शती हैं ॰ पु॰) विवाह में असपिण्डता को आवश्यक समझा जाने लगा था, तीसरी पीड़ी तक विवाह किसी भी दशा में नहीं हो सकता था। इसके बाद सातवी और पाँचवीं पीड़ी तवा के विवाह से यदि बजा जाय ती अच्छा था, किन्तु यदि ऐसा विवाह ही जाग ती उसे केवल बराही समझा जाता था, उसके कारण आतिश्रंश लांदि वर्गकर दण्ड या चान्द्रायण वत आदि कठोर प्रायम्बित करने की जावश्यकता नही थी।

माजवल्बन ने निवाह में छोड़ी जाने वाली पीड़ियों का स्पष्ट प्रतिपादन किया है (११६३)। वह मनु की तरह, इस विषय में मौन नहीं रहा। उसके मतानुसार गाता की पाँचनी पीड़ी और पिता की सातवीं पीड़ी के बाद की सन्तानों में ही निवाह होना चाहिए। प्रमु स्मरण रखना चाहिए कि यहां प्राप्तवल्य ने सपिण्ड काल्य का प्रयोग नहीं किया, केवल पीड़ियों ही गिनामी और में पीड़ियां वसिष्ठ धर्मनुक के अनुकूल है। प्रायविचता-ध्याय (३।२३९-३३) में याजवल्य ने अगम्या स्त्रियों का परिगणन किया है। मनु की घाँति वह सपिण्डा स्त्री के पास जाने के लिए कोई प्रायविचत नहीं बताता। इसमें सगोज विवाह को तो गुक्तल्य-गमन जैसा अपराध माना गया है, किन्तु शिष्ण्ड निवाह की वच्चों ही नहीं की गयी। विकासम ने इन क्लोकों के 'स्वयोगि' जब्द से यहां सपिण्ड का प्रहण करना चाहा है, किन्तु साजवल्य स्मृति के एक अन्य टीकाकार जपरार्क ने इस बब्द का अर्थ भगिनी या सगी बहिन किया (अपरार्क, पू० १०४२) है। मनु (६।४०,१६६) में लया गीतम (१३।१२) में यही सब्द सहोदर भगिनी के लिए आया है। अतः याझ-वल्बर स्मृति में स्वयोगि कव्द से सगी कित पा आ सा है। अतः याझ-वल्बर स्मृति में स्वयोगि कव्द से सगी बहिन का ही अर्थ लेना चाहिए। इस प्रकार याझ-वल्बर स्मृति में स्वयोगि क्षाय से सगी में स्वयोगि काव्य से सगी वाहन का ही अर्थ लेना चाहिए। इस प्रकार याझ-वल्बर स्मृति में स्वयोगि क्षाय स्वयोगि क्षाय स्वयोगि क्षाय स्वयोगि स्वयं स्व

याजवस्थयस्मृति १।६३
 पंचमात्सन्तमाबृहर्वं मातृतः वितृतस्तमा ॥

बल्क्य भी मनु की क्षरह सिपण्ड विवाह को अण्छा न समझता हुआ भी उसके उल्लंघन को दण्डनीय अपराध नहीं मानता था।

नारव (१२।७३-७५) का भी इस विषय में यही मत है। उसने उन्नीस प्रकार की स्लिमों के सम्बन्ध को इतना अयंकर अपराध माना है कि उनका रण्ड किस्तंत्रकर्न के अतिरिक्त कुछ नहीं है, इनमें सर्वोद्धा स्त्री का उल्लेख है किन्तु मिपण्डा का नाम नहीं है। इनमें सत्तुल की केवल पहली, दूसरी पीड़ियों की स्त्रियों का निषेध है। विष्णुरमृति (३६१४-७) में सिपण्डा स्त्री को अयम्या नहीं बताया गया। परावर भी दंगक निम्

इस प्रकार भौतम के अंतिरिक्त आठवी मनी तक के निनी धर्मणान्त्रकार ने समिण्ड विवाह को प्रामक्तित योग्य अपराध नहीं बताया। वे म्मृनिकार गर्गल विवाह को तो गुरुतल्यममन के तृत्य अपराध मानते हैं, किन्तु सांपण्ड विवाह का उपनीय अप-राधों में उल्लेख नहीं करते। इसमें काई सन्देह नहीं कि विवाह के समय अमिष्या कर्या ही दूंबी जाती है। किन्तु सिष्या से विवाह ही जाने पर उसे अपराध नहीं गनझा जाता या। इससे यही परिणाम निकाला जा सकता है कि आठवीं वाती तक मणिष्ड विवाह के वियम में पर्याप्त विविजता भी।

#### टीकाकार और सपिण्डला का नियम

आठवी कली के बाद, टीकाकारों एवं निवन्धकारों ने इस निवास की कठोर बनाने का प्रयत्न किया। उत्तर भारत के टीकाकार तथा निवन्धकार पिता और माता की सान और पांच पीड़ियाँ छोड़ने के प्रवत्न समर्थक थे। उन्होंने सपिण्ड विवाहों की दण्डनीय अपराध छिद्ध करने की पूरी कोशित की, किन्तु दक्षिण में मातुलकन्या के विवाह भी पिन्या छा छवत थी। अतः देवण्य पटु, पराकर-माधव आदि दाविकारण टीकाकारों ने इस विवाह की वास्त्र-सम्मत्त सिद्ध किया। अब तक हमने यह देखा है कि मनू के सिवास अन्य सभी स्मृतिकारों ने प्रायः पीड़ियों का उल्लेख किया है। मनु ही पिण्ड कर का प्रयोग करता है, किन्तु विवाह के प्रकरण में उसका अर्थ स्पष्ट नहीं करता। मध्य पुग में पिण्ड सन्द की व्याख्या पर तीड़ मतनेद या। विज्ञानेत्वर आदि विद्वानों ने पिण्ड का अर्थ 'देह' किया तथा सपिण्ड उन सम्बन्धियों को समझा जो शरीर द्वारा वर्षाद वंश-परम्परा में पिण्ड या शारीरिक अंक द्वारा सम्बद्ध होते हैं। रचुनन्दन आदि ने पिण्ड का अर्थ मृतक की दिया जाने वाला 'पिण्ड' समझा और जो समक्त्री उस पिण्ड को देने योग्य थे, उन्हें सपिण्ड माना। जब यहाँ कालकम से इन टीकाकारों का मत बताया जायगा।

नवीं जाती में विश्वरूप ने याज्ञवल्य स्मृति के १।१३ की व्याक्या करते हुए पीड़ियों की गिनशी के विषय में बार पक्ष दिये। पहला पक्ष गौतम का है, जो पिता और माता की आठवीं और छठी पीड़ी में भाषी उचित समझता है। दूसरा पक्ष कंख का है, जो दोनों के लिए चार पीढ़ी का बन्धन पर्योग्त समझता है। सीसरा पक्ष साजवल्ल्य का है जो पिता और माता की सातवी और पाँचवी पीढ़ी के बन्धन को पर्योग्त मानता है। चौचा पश्च मानपा जा है, जिसके अनुगार चौची पीढ़ी में भी विवाह हो सकता है। विश्वस्थ की सम्मति में पहला पक्ष सबसे अच्छा है, दूसरा उससे कम, तीसरा उससे लिइन्ट और चौचा मची अध्य। अतः यह स्पष्ट है कि उस समय तक चौची पीड़ी तक के चिवाह हो गर्मने थे, गर्माप उन्हें अच्छा नहीं समझा जाना वा।

भंधातिथि के मत का पहुँच उल्लेख किया जा चुका है। मनु ने पिण्ड सब्द की व्यास्था नहीं की, मेखातिथि उसे माता और पिता की सातकों और पांचकों पीड़ी तक सीभित कर देता है। मनु तीसरी पीड़ी तक के मानुकूल के सम्बन्धियों से विवाह को पाप समझता है। मानुकूल की बौधी पीड़ी में विवाह को बहु प्रावश्चितीय अपराध नहीं समझता, जिन्नु मेखातिथि के समय तक ऐसे विवाहों को पाप समझा जाने लगा था। अतः मेधातिथि ऐसे विवाहों को प्रायश्चित योग्य अपराध समझता है।

#### विज्ञानेस्वर द्वारा सपिण्डला की व्याख्या

मिलाक्षरा के टीकाकार विज्ञानित्वर ने पिण्ड गब्द की बिस्तुत व्याख्या की है। भारत के बहुत बड़े भाग में आजकल मिताक्षरा बाली पिण्ड एक्ट की बाक्या के आधार पर दाय भाग का नियम प्रचलित है। विज्ञानित्वर यात ० स्मृति के १।५३ की व्याख्या में कहता है कि "अमिपण्डा का आवय उम स्त्री से है जो सिपण्ड नहीं है। सिपण्ड का अर्थ है एक गरीर के अवयवीं अथवा अंत्रों को रखने वाला। दो व्यक्तियों में समिण्डता सम्बन्ध उस समय होता है जबकि उनमें एक ही गरीर के अंश पाये जायें। इस प्रकार पूज पिता का सपिण्ड है, क्योंकि पिता के गरीर के अवयव पुत्र के गरीर में पाये जाते हैं। इसी तरह बादा और पौत में समिण्डता है, क्योंकि पौत के गरीर में दादा के गरीर के अवस्व गामे जाने हैं। इसी प्रकार पूछ की माता के साथ भी मिपण्डता है, क्योंकि पूछ में माता के शरीर के अंक पाये जाते हैं। इसी तरह माला के माध्यम से नाना के साथ भी सपिण्डता होती है। एक ही शरीर के अवववों वाला होने के कारण एक ही व्यक्ति मौसा और मामा के साथ भी मिपण्ड सम्बन्ध रखता है। चाचा और बजा (पितुष्वसा) से भी उसका यहीं सम्बन्ध होता है। पत्नी पति के साथ सपिण्ड होती है क्योंकि वह (पति के साथ) मिलकर एक नया शरीर उत्पन्न करती है। भाइयों की पहिनयों में भी सपिण्डता होती है, बयोंकि वे अपने पतियों के साथ सन्तान उत्पन्न करती है। इस तरह वहाँ कहीं सपिणा शब्द है वहीं साक्षात (पिता से पूल में) अथवा परम्परा से (दादा से पील में) किसी एक शरीर के अवववों का विश्वमान रहना पाया जाता है।"

विरवक्प को टीका, पु०६३

याज्ञाबल्क्य स्मृति की मिलाक्षरा टीका (१३५३) में विज्ञानेक्वर कहता है कि असंपिण्ड शब्द की व्याच्या में यह बहा गया है कि संपिण्डता का अर्थ साक्षान् अथवा परम्परा सम्बन्ध से एक शरीर के अंग का पासा जाना है। यह सम्बन्ध तो सर्वत और सब व्यक्तियों का किसी न किसी प्रकार इस अनादि जगत में सिद्ध हो सकता है. क्योंकि सारी सच्टि की उत्पत्ति प्रजापति से हुई है। उपनिषद् बताती है कि प्रजापति ने कामना की कि वह बहुत (रूपों में) हो, उसी ने यह सब सृष्टि उत्पन्न की (छान्दांग्य उपन ६।२।३, तैसि० उप० २।६) । अतः सब व्यक्तियों में प्रजापति के गरीर का अंध होने में वे आपस में सर्विण्ड या एक गरीर के अंत्रों वाले हुए। स्विण्डना के इस व्यापक अर्थ को ग्रीमित करने के लिए याज्ञवानय ने "गंधमात्सप्तमादध्य मानतः पिनतस्त्रया" का यचन कहा है। इसका यह आशय है कि माता भी सन्तान से पांचवी नवा पिना की मन्तान से सातवीं पीढ़ी के बाद सपिण्डता समाप्त हो जाती है, इसलिए सपिण्ड शब्द अवसवजित से सर्वत व्यापन होने पर भी निर्मन्य और पंकज शब्दों की तरह निश्चित अर्थ में स्व कर दिया गया है। पंकज का अर्थ की जड़ से पैदा होने वाला है, की चढ़ में बीसियां पदार्थ पैदा होते हैं, पंकाब उन सबके लिए प्रयुक्त हो सकता है। किन्तु पंकाब के लिए कमल का • अर्थ निश्चित कर दिया गया है और वह उसी में एउ हो गया है। मधी जाने वासी दस्तु को निर्मन्य कहते हैं। किन्तु वह मन्यन से उत्पन्न अग्नि के अर्थ में खढ़ हो गया है। इसी सरह समिण्ड यान्य बहुत ज्यापक होता हुआ भी सातवीं और पौचवी पीढ़ी तक ही मर्या-दित कर दिया गया है। बतः पिता आदि छः सपिण्ड पुतादि छः बंशज तथा अपने आप को मिलाकर ये सात सपिण्ड होते हैं। जहाँ कही नयी सन्तान-परम्परा गरू हो वहाँ उस (पुरुष) से सातवें पुरुष तक निनती करनी चाहिए। इसी तरह माता की ओर. से पाँचवीं पीढ़ी उसे कहते हैं जो माता से उसके पिता-दादा जादि की गिनती करते हुए वंग-गरम्परा में पांचवीं हो और पिता की ओर से सातवी उसे कहते हैं जो पिता से दावा-परवादा आदि की गिनती करते हुए वंश-परम्परा में सातवीं संख्या पर ही। है

मिताकारा की उपर्युक्त विवेचना से हम निम्न परिणामों पर पहुँचते हैं-

- (१) विवाह में माता की पाँच तथा पिता की सात पीड़ियाँ छोड़नी चाहिए।
- (२) सन्तान परम्परा या पीडियों की चिनती में मूल पुष्य को सम्मिनित करना चाहिए ।
- (३) नर-वधू दोनों की सर्पिण्डता का विचार करना चाहिए। पहली बात के सम्बन्ध में यह क्याल रखना चाहिए कि मूल पृथ्य से पीढ़ियाँ चार तरह से निनी वा सकती हैं—

प्राचित्र और वधू दोनों के पिताओं की पीढ़ियाँ गिनी जायें।

विताकारा यात. १।४३

२---दोनों की माताओं को पीवियाँ मिनी आयें !

३--वर की माता एवं वधु की माता की पीढ़ियाँ चिनी जायेँ।

४---वर के पिता और वधू की माता की पीढ़ियाँ मिनी जायें।

से पीड़ियाँ गिनना वड़ा पेचीदा काम है। गाँच और सात पीढ़ी की मर्यादा नेश्वत सन्दानीय विवाहों में है। विज्ञानीय विवाह में तो तीन पीढ़ियाँ छोड़ना ही पर्याप्त समझा जाना है। १०

मिताल रा बारा अनिपादित सन्तान-मणना में सथा अंग्रेजी डंप द्वारा पाढ़ियाँ गिनने में मड़ा अन्तर है। भितादारा आदि या कूटम्ब स्थाक्त को भी गणना में सम्मिलित करती है किन्तु अंग्रेजी गणना में इस मूल पुरुष (Propositus) को नहीं मिना जाना। अतः जब मितादारा पाँच और सात पीढ़ी की मर्यादा बाँवती है तो उसका समें है मूल पुरुष सहित याँचनों या सातवीं पीढ़ी। अंग्रेजी गणना के अनुसार मूल पुरुष को छोड़ने हुए, यह मर्यादा चाँची और छठी तक मानी जायगी।

विश्वानंकवर ने पाँच और सात पीढ़ियों की मर्पादा निक्चित की है। किन्तु पुरान म्मृतिकारों में कुछ लोग सिपक्ता के नियम को इतना व्यापक बनाने को तैयार नहीं थे। में इन पीढ़ियों को बहुत अधिक समझते थे। मितादरा ने विस्ष्ट-धर्ममूल और पैटीनिस के से बचन उद्धृत किए है। बस्तिन्त के मतानुष्ठार मात्कुल से पाँचवी तथा पितृकुन से मातवी पीढ़ी वाले का विवाह हो सकता है। मितादराकार इन पीढ़ियों के बाद छठी और आठवी पीढ़ी में विवाह को वैध मानता है। पैठीनिस कल्या को मातृकुल से बाँधी तथा पितृकुन से छठी पीढ़ी में विवाह को बेध मानता है। इस तरह उसने मितादर से बाँधी पीढ़ी कम में भी विवाह को वैध बताया है। विज्ञानेक्वर ने इन विरोधी वचनों से अपनी ब्यवस्था की यह संगति विठामी है कि विसष्ट और पैठीनिस का यह आश्रम है कि इन विकट पीढ़ियों के अन्दर विवाह नहीं होना चाहिए। उनका यह आश्रम कदावि नहीं है कि याजवल्क्य द्वारा प्रतिपादित सात और पाँच पीढ़ियों के अन्दर शादी हो सकती है और इस तरह सब क्यृतियों में परस्पर कोई विरोध नहीं है।

किन्तु गह क्वाख्या नितान्त असन्तोपजनक है। मिताकारा की बालम्माट्टी टीका में विज्ञानेकार की वह भूल गरोक्ष कप से स्वीकार की गयी है। वास्तव में विज्ञानेकार की यह भूल नहीं थी। पुराने समय में सिष्कता के नियम इतने दूरगामी नहीं थे। सिता-क्षरा के समय तक वे नियम दूरगामी हो चुके थे। अतः विज्ञानेकार ने याज्ञवल्य का अर्थ अपने समय की प्रचलित धारणाओं के अनुसार किया और पुराने वननों की संगति बैठाने का प्रयत्न किया, किन्तु इसमें वह सफल नहीं हुआ। विज्ञानेकार के समय सरिष्कता

<sup>1 ·</sup> तन्त्रवासिक, पु० २०४

के नियम की शिविसता इस बात से भी सनकती हैं कि उसने सगीव विवास की भौति संपिष्ड विवाह को दण्डनीय अपराध नहीं बताया।

अपरार्क ने भी विज्ञानेष्ठवर की पीड़ियों का समर्थन किया है। वैठीनिन का उन्यंन बचन स्पन्दतः अपरार्क के मत के प्रतिकृत जाता था, अनः उनने उन बचन को पृष्ठ परिस्तर्नन के साथ उद्धृत करते हुए कहा कि वैठीनिन ने तीन पीड़ी के परिहार की प्रा बात कही है, वह अन्तर्जातीय विद्याहों के लिए हैं (पृ०६२)। प्रणाण के क्ष्येद और अन्याप के, सामा और बुआ की खड़की के साथ और ३ री, ४ श्री पीड़ी में विवाह की अन्याप हैने वाले बचनों की व्याख्या इस बंग से फरता है कि उनने ऐसे विवाह की अन्याप हैने वाले बचनों की व्याख्या इस बंग से फरता है कि उनने ऐसे विवाह की अप्रार्थ की प्रार्थ को परिवाह की वाल्य का अर्थ और अपरार्क सम्मत कत की व्याख्या पहने वी जा चुकी है। अगपय प्राप्ताण के बचन के सम्बन्ध में उसकी सम्मति है कि वह यतीय कर्मकाच्छ से सम्बन्ध स्थान है (पृ०६३), विवाह के विषय में इस बचन का कोई उपयोग नहीं है। अपरार्क ने अन्त में तीन री पीड़ी के मामा की लड़की के विवाह को वाल्य विवाह के बाल को बाल्य या बात करना ने हिए (अपरार्क, पृ०६४)।

### मातुलकन्यापरिणय

विश्व के धर्मशास्त्रियों तथा टीकाकारों ने मानुनवन्या (मामा की लड़की) के विवाह को कभी शान्य विदेश नहीं समझा। मध्य कान में उत्तरी तथा रिक्षणी पिछलों में इस प्रकार पर तीज मनभेद था। देवण्य मट्ट ने स्मृतिचित्रका में मानुनवन्या के विवाह के समर्थन में एक पूरा प्रध्याम विष्या है। उत्तर भारतीय शास्त्रकारों में मानुवक्त्या के विवाह का विरोध करते हुए यक्षिण वालों का बड़ा मजाक उड़ाया है। कुमारित मट्ट ने तंववातिक में कहा है कि दूसरे लोग यह काम (मामा की लड़की के साथ विवाह) नहीं करते हैं, किन्तु दक्षिणात्य मामा की लड़की को पाकर प्रमन्न प्रोते हैं। विश्वक्त्य ने संवर्त का यह मत उद्धृत किया है कि मामा की लड़की से विवाह करने वाला पराक प्राविच्यत से मुद्ध होता है । में धारतिय ने (मनु २।९६) मानुक्त्या के विवाह के प्रचलन के कई हेतु विये हैं—(१) मामा की मुन्दर कर्या की कामना करते हुए, लोगों ने उससे इसलिए विवाह कर विया कि उन्हें राजा कहीं कत्यान्यान के अपराध का वण्ड न दे। (१) हुछ मूर्ख लोगों ने "येनास्य पितरो याताः" (मत्स्य पुराण ४।९७५) के बचन का अनुतरण करते हुए प्राचीन काम की मुनी हुई बातों को

विश्वक्य मात्र. २।२४४ पर, संबर्त--मातुलानी तथाश्वभूं मुतां वे मातुलस्य च । एता गत्वा स्त्रियो मोहात्पराकेण च शध्यति ॥ धर्म समझ नार पालन करते हुए इत प्रथा को अपना जिया (मनु २।१५)। मातुल कन्या के विवाह की प्रया का कारण महि जो कुछ हो, वह दक्षिण भारत में प्रमक्तित था और देवण्य भट्ट तथा गराजर (१।२, पृ० ६२३—६०, स्मृतिचन्द्रिका खं० ६, पृ० ७०—७४) ने मन्, मोतातप, मुमन्तु आदि के विरोध करने हुए इसका प्रवल समर्थन किया।

बेवण्ण भट्ट द्वारा मातुस कन्यापरिणय का समर्थन-देवन्ण घट्ट ने मातुल कन्या के विवाह का ममर्थन वहे विस्तार से किया है (स्मृतिवन्द्रिका खं० १, ५० ७०-७४)। जगना मताना है कि बाह्य विवाह होने पर स्वी पिता का बोब को देती है और पित के गोध भी हो जानी है। इसी तरह स्त्री पिना के पिण्ड की व रहकर नित्त के पिण्ड की हो जानी है। मार्थण्डेंस पुराण के मत से बाह्मविधि से परिणीत कन्या की पति के बोब ने पिण्ड एवं जल दिया जायगा । जासूर आदि विवाहों में यह कार्य पित्योंत से ही होगा। ब्राह्मणों में बाह्म विवाह प्रचलित है। यदि इनमें गोज का चरिवर्तन माना जाव तो पिणा का परिवर्तन क्यों न माना जास ? जस मामा की लडकी बसपिया है तो उससे विवाह करते. में कोई दाय नहीं है। कोई यह कह सकता है कि माता की बहिन भी तो असपिण्ड हुई, अतः मीरा ते विवास करने में भी कोई दोय नहीं हुआ। देवण्य कड़ इसमें भी कोई दांप नहीं समझता। यदि ऐंगी बात है तो मनु, (शप०२-७३), गीतम (२५।५), याज्ञवल्वय (३।२१९-३३), नारद (१२।७३-७५), विष्णु (३६।४-७), शातातप, संबर्त्त और सुमन्द्र के गासुल कत्या-गमन के निषेधपरक बचनों का क्या अर्थ होना ? देवणा भट्ट कहना है कि से सब बचन आस्र तथा नान्धवे विवाहों के सम्बन्ध में नहे गर्ये हैं। फिर उसने चनविश्वतिमत का यह बचन उद्धत किया है कि ठीसरी-नौथी पीडी में शादी होनी चाहिए। शतपद्य बाह्यण (१।८।६) और ऋग्वेद ने खिल सुनतों वाला मन्त्र तो देवण्य भट्ट के वैदिक प्रमाणों का मुख्य आधार है। बेद के अतिरिक्त उसने बृहस्पति म्मृति का भी यह बचन उद्धृत किया है कि पहले से चले आने वाले देश, जाति और कुल के धर्मों का पालन उसी प्रकार करना चाहिए नहीं तो प्रजा में ओभ उत्पन्न होता है। <sup>५२</sup> दाक्षिणारय श्राह्मण मातूल कन्या के साथ विवाह करते हैं असः उनमें यह विवाह वैध माना जाना चाहिए । स्मृतिमुक्ताफल भी इसकी पुष्टि करता हुआ कहता है----वाक्षिणाल लोगों में डीनों बेदों के जानने वाले, बेदार्थ का अनुष्ठान करने वाले ब्राह्मण भी मातुल करवा के साथ विवास करते हैं। 18

#### १६ स्मृतिचन्द्रिका खण्ड १, पृ० ५०

वेशजातिकुलानां च ये धर्माः प्राक् प्रवतिताः । तयेव ते पालनीयाः प्रजा प्रशुम्यतेऽज्यवा ॥

१३ स्मृतिमृक्षाफल— वाक्षिणात्यानां मध्ये आग्ध्रेषु अविधयुद्धा वेदार्थानुष्ठातारः शिष्टा अपि मातुलावि- जिल्ह पुरुषों के आचार की दृष्टि से देवण पट्ट का मन्तव्य विल्कुन ठीक है।
किन्तु उसने मनु आदि के मातुल कन्या निषेधपरक वचनों का वो विनियान आमुर नवा
गान्धर्व विवाहों में किया है, वह बिल्कुन गलत है। मनु आदि मभी गान्धकारों ने आमुर
विवाहों की मिन्दा की है। इन निष्दित विवाहों के लिए उपर्युक्त निषेधयचन कहे गये हों,
यह बात तर्कसंगत नहीं जान पड़ती। अतः देवण्य भट्ट ने अमरिण्डत के बन्धन में छट्टी
पाने के लिए एक नया ही उपाय हुँडा। वह कहता है कि मनु अमरिण्डत कन्या के विवाह
को उत्तम (प्रवास्त) समझता है। इसका अर्थ केवल इतना ही है वि असरिण्ड विवाह
है। वह केवल प्रवस्त सा अच्छा नहीं, किन्तु यदि ऐना हो जाय नो उसमें कोई दौर नहीं
है। देवण्य भट्ट के इस मत का हैमादि और नाधव ने नवा संस्कार की न्युक्त स्था धर्मिन्ध
के कर्याओं ने अनुमोदन किया है। मद्रास प्रान्त की तरफ यह प्रचा अब तक प्रचलित
है। कई स्थानों पर केवल इसका रिवाज ही नहीं है प्रस्तुत ऐसे विवाह को अच्छा समझा
जाता है। आगे बताया जायगा कि कर्नाटक के देवस्य बाहाणों तथा करहाड बाहाणों
में आजकन भी मामा की लड़की के साथ बादी होती है।

मध्यपुग में उत्तरभारत में मामा की सड़की के साथ विवाह की प्रशा प्रचितत न होने के कारण इस प्रदेश के जास्त्रकारों ने मातुल कन्या के नाथ विवाह का विरोध किया। इस विषय में यहाँ मिश्रमिश्व के मत का ही उत्त्वेख किया जायगा।

मित्रमिश्र द्वारा मातुलकन्यापरिलय का विरोध—मित्रमिश्र में मातुलकन्या परिलय के पक्ष में दिये गये श्रृति-वचनों तथा अन्य हेतुओं का बढ़े विस्तार में गाण्डन किया है। (संक प्रक, पूक ७९६-७२४)। "आमाहीन्द्र" वाली वैदिक श्रृति के सम्बन्ध में अह अपरार्क द्वारा स्थीकृत पाठमेंद ठीक मानता है। "अ इसका अर्थ इस प्रकार है—हें इन्द्र, जन्य प्रणसित (ईवित) सोमपतियों के साथ इस यज्ञ में आइए, सोमक्षप अन्न का सेवन कीजिए। (आपके साथ जाने वाले संस ग्रहण करने वाले देखता सोमपान में) तृष्य होकर सोम का वैसे ही स्थाप करते हैं जैसे मामा के लड़को बुआ की सड़की कां (यानी क्ष्य से अरयन्त अवांक्रनीय होने के कारण) छोड़ देते हैं। " है इस सम्बन्ध में "तृनीय संगच्छामहे" वाली सत्तथ्य की श्रृति में उत्तम पुष्य का प्रयोग होने से इसे विधि नहीं।

१४ सं.प्र., पू० ७१६—मातुलस्य सुताः पँतृष्वतेयीमिय भागांत्वेनात्यन्तानभिलयणीयां त्यजन्ति स्वकीयमातुलस्य संबन्धायोग्यत्यात ॥

दुहित् परिणयनमाचरन्ति । द्रविदेषु तथाविधाः शिष्टाश्चतुर्ग्यादिविवाहमाचरन्ति ॥

ग मं .प्र., पू० ७१८—आयाहोन्द्र पथिभिरोडितेभिर्मत्रीममं नो वाजसातौ जुयस्व ।
तृष्तां जहुर्मातुलस्येज योषा भागः पैतृष्वसेयां सर्वाभिद्रोधः ॥

माना गया (१०७२०) । उसके अतिरिक्त मिलमिश्र ने यह भी कहा है कि निरुक्त की बद्धति का आश्रय लेते हुए यहाँ मातूल का अर्थ माता के साथ सादश्य रखने वाला तथा पैन्छवनेयी का अर्थ पिता में समानता रखने वाली कत्या है। उस वैदिक मना का यह तात्यवं है कि हे इन्द्र, इस स्निग्ध पदार्थ (बपा) का तुम बैंगे ही सेवन करों, जैसे मातूल अर्थात अपनी माना के सदल आकृति रखने वाले पुरुष द्वारा पिता की गल्ल मे मेस खाने वाली कन्या में उत्पन्न की गयी कन्या जिस प्रकार सेवनीय होती है वैसे ही इस यक्ष में यह वपा सेवनीय है। वयोकि सामृद्रिकसार नामक प्रन्य में कहा गया है कि पिता से सादश्य रखने बाली कन्या और माता गे. संसानता रखने बाला पुत्र भाष्यभाली होता है। १६ और इससे उत्पन्न होंने बानी कन्या बढ़े माना में मिलती है। इस अर्थ को मिलमिस्न ने मत्स्यादि पुराणों में आये हुए पुलोमा और शची के उदाहरमों ने पुष्ट किया है (प्०७२३-२४)। अन्त में उगने प्रचन्न, अर्जुन, अनिरुद्ध आदि द्वारा मामा की लडकी के साथ गादी के विषय में धर्मणारको की इस व्यवस्था का उल्लेख किया है कि प्राचीन महापूरवों में धर्म का उल्लंघन देखा जाता है, किन्तु उन्होंने ऐसा काम किया, इसके आधार पर हमे वैसा काम नहीं करना बाहिए वर्गिक हम लीग दुर्बम है। विशेष तेज हाने से उन (महा-पुरुषो द्वारा ऐंगे कार्य करने में) दोप नहीं है, किन्तु उन्हें देखकर बर्तमान असक्त व्यक्ति सदि इस काम का करें ती दु ख पाता है। देवताओं और महापूर्वों ने जो कार्य किया हों, मनुष्यो द्वारा वह कार्य नहीं किया जाना चाहिए, उनके द्वारा कहे कमें पर आचरण करना बाहिए। 19 अल में बुहम्पति, बहुम्पराण और व्यास के कुछ बचनों के आधार पर सिवसिय ने मामा की लड़की से विवाह का नियेध किया है। १६

मध्ययुग में सपिण्डता के विविध प्रकार

मध्यकालीन ग्रन्थों से यह मास्ट है कि संपिण्डता का विचार बार प्रकार से

वही, पृ० ७२२-३ तया मानुस्तुन्यं लक्षणं प्रस्येति निरुक्त्या मानुलशब्यंन मानुमुलो पृह्यते। पितृष्वसा-शब्यंन च स्वसा मु असा स्वेतु सीवतीति वेति च निरुक्त्या पितुः स्यं क्ष्ये सीवतीति पितृष्वसेति पितृसङ्शमुण्डीत्ययाँ निर्णेयः। तथा च मानुमुलेन पुरुषेण पितृमुल्यां कन्यायामृत्यादिता कल्या यथा मजनीया चवति तथेयं वपा तव मजनीयेत्ययः। उक्तं च सामुडिकसारे--- धन्या पितृमुली कन्या धन्यो मातृमुखः सुतः। तयोधन्यतरो-त्यश्चा कन्या भाग्येन लम्यते॥

<sup>10</sup> H. M. 90 978

१८ सं. प्र., पुर ७२५

हो सकता है— ६६ (१) पिता द्वारा, (२) माता द्वारा, (३) मंदृक्प्लृति, (४) एकतो निवृत्तान्यतो निवृत्त । पहले अर्थात् पिता द्वारा सापिण्ड्य का स्वरूप निम्न विद्य से स्पष्ट होगा—

| मूल पुरुष (लूटस्य)<br>१. विष्णु |   |                 |
|---------------------------------|---|-----------------|
| २. वान्ति                       | 0 | २. गॉर्ग (क.) ( |
| ३. सुधी                         | Δ | 1. BC A         |
| ४. बुध                          | Δ | ४. मैंब ∆       |
| प्र, चंत                        | Δ | <b>४. गिव △</b> |
| ६. गण                           | Δ | ६. भूप △        |
| ७. मुख                          | Δ | ७. अच्युत △     |
| =, रति                          | Δ | <. aतम △        |

इसमें रित और काम का विवाह सम्बन्ध हो सकता है, क्योंकि उनके पिता मृड और अञ्चल जपने मूल पुरुष विष्णु से सातवीं पीड़ी पर हैं। पितृमूलक संपिण्डता सात पीड़ी तक होता है, अतः उनकी सन्तति रित और काम तक इस सापिण्ड्यसम्बन्ध की निवृत्ति हो जाती है, असपिण्ड होने से रित और काम का विवाह संभव है।

मातुमूलक सापिण्ड्य निम्न चिल्न में प्रदक्षित किया गया है।

| -         | ৭. বিল্ |         | _ |
|-----------|---------|---------|---|
| २. दत्त   | Δ       | २. जैव  | Δ |
| ३. साम    | Δ       | ३. मैव  | Δ |
| ४, सुधी   | Δ       | ४. बुध  | Δ |
| ५. स्यामा | Δ       | ४. रति  | Δ |
| ६. शिव    | Δ       | ६. गौरी | Δ |

<sup>&</sup>lt;sup>१६</sup> धर्मसिन्धु ३ पूर्वाधं पु० २२६-२७

इसमें मिद और गौरी यदाप मूल पुरप विष्णु से छठी पीढ़ी में है किन्तु उस से उनका सम्बन्ध अपनी माताओं—ण्यामा और रित द्वारा है, माता द्वारा होने वाली सपिण्डता की मर्यादा पांच पीढ़ी तक होती है, शिव और मौरी छठी पीढ़ी में है, अतः उनका विवाह हो सकता है।

मंबूक्प्लृति सापिण्ड्य निभ्न उदाहरण में प्रदक्षित है---



इस उदाहरण में श्यामा और नमंदा मूल पुरुष से पाँचवी पीढ़ी में है, छठी पीड़ी में इनके पुत शिव-काम असरिष्य हैं, क्योंकि मात्मूचल सिण्डत पाँचवी पीढ़ी में समाप्त हो जाती है। किन्तु इनकी सन्तान रमा और किन सिण्डद है क्योंकि इनका सम्बन्ध पितृनुलक है और इसमें सिण्डता सातवीं पीढ़ी तथा रहती है, रमा और किन विष्णु से सातवीं पीढ़ी में है अतः इनका विमाह नहीं हो सकता। इस उदाहरण में छठी पीड़ी में सिण्डता हट गयी थी किन्तु सातवीं पीढ़ी में फिर आ गमी है। यह मेंडक की छसांग की भीत पांचवीं पीढ़ी से यूद कर सातवीं पीढ़ी में आभी है, अतः इसे मण्डूक-ल्लुति कहते हैं। 2 \*

चौथा प्रकार एक ओर से सपिण्डता की निवृत्ति होने और दूसरी ओर से निवृत्ति न होने का है। यह निम्न उदाहरण में प्रवर्षित है—

धर्मसिन्धु ६ पूर्वार्ड, पृ० २२७। वर्तमान समय में मण्ड्रक व्लुति द्वारा सपिण्डता का सिद्धान्त (प्रि. हि. ला. इन हैरिटैन्स-द्वितीय संस्करण, पृ० ४६२, ४६६-६००) तथा मेन (१९ वॉ संस्करण पृ० १४४-४) ने स्वीकार नहीं किया।



इस उदारहण में स्थामा मूल पुरुष से पाँचनी पोड़ी में है, अतः उसकी कत्या कालित की सिपण्डता निवृत्त ही जाती है, किन्तु शिव तथा उसकी सन्तान हर का सापिण्ड्य शस्त्रत्य पितृमूलक होने से छठी भीड़ी में निवृत्त नहीं होता, अतः हर और कान्ति का विवाह नहीं हो सकता। इसमें एक आर सो सपिण्डता की समाप्ति तथा दूसरी और असमाप्ति है। अतः यह निवृत्तान्यतीनिवृत्त है। वर्तमान युव में सपिण्डता के विषय में हिन्दू समाज में विद्यान्यदारा प्रतिपादित अवस्था का अनुसरण किया जाता है, किन्तु इसके माय ही आतृत्य-विवाहों की अर्थात् माम मी तथा बुधा की लड़की के साथ विवाह की प्रथा प्रचनित है। यहाँ पहले आतृत्य विवाहों की क्षां की लागों की जायगी।

### वर्तमान काल के आतृब्य विवाह

प्राचीन यस के आतृब्ध विवाहों का पहले (पू॰=१) वर्णन हो चुका है। यहाँ आधुनिक पूग के ऐसे विवाहों का उल्लेख होंगा। उत्तर भारत में पिनुर्वक परमारा में सात और सातृबंध में पाँच पीढ़ियों के भीतर आने वाले सपिष्ट सम्बन्धियों के साथ विवाह के यर्जन का नियम आयः प्रचलित है, अतः आनृब्धों २९ के विवाह (consin marriage) का बहुत कम रिवाज है।

ज्यों-ज्यों हम दक्षिण भारत की ओर बढ़ते हैं इस प्रया का प्रचलन बढ़ता जाना

चहाँ कातृब्व शब्द का प्रयोग अंग्रेजी के Cousin के वर्षाय कर में किया गया है। अंग्रेजी में इस शब्द से निम्न सम्बन्धी सुचित होते हैं—(१) चचेरा माई (पितृब्द पुत्र), (२) चचेरी बहिन, (३) मौसेरी माई (मातृब्दसेय), (४) मौसेरी बहिन, (४) फुकेरे माई (पितृब्दसेय), (६) फुकेरी बहिन, (७) ममेरा भाई (मातृब्द), (०) ममेरा भाई (मातृब्द), (०) ममेरा

है। उत्तर भारत में इनी-भिनी जातियों में ही ऐसे विवाहों की प्रसा है। अर्जुन और सुमद्रा के विवाह का अनुसरण छोटा नाकपुर और धंगान की कुछ जातिया करती हैं, ये वासिय

नहीं है, अतः यहां ऐसे सभी भाई बहिनों के लिए खातव्य शब्द का व्यवहार किया गया है। पाणिति के मूत्र 'धातुपुत्रौ स्वसुबुहितुभ्याम्" (१।२।६७) के अनुसार धाता शब्द में माई बहिन दोनों सम्मिलित हैं अतः भ्रातुच्य में भाई बहिन दोनों की सन्तान समझी जायगी। अपर बताये चातुव्यों में से १-२ पिता के भाई चाचा की और ५-४ माता की बहिन (मीसी) की सन्तान हैं, वंशपरम्परा में पिता और चाचा, माता और मौसी का स्थान समानान्तर होने से ये समानान्तर या अनुस्नातुच्य (Parellal cousins) कहलाते हैं । चचेरी या मौलेरी बहिन के लाच विवाह अनुधातुम्य विवास (Parellal cousin marriage or orthomarriage) कहलाता है। भाई-बहिन की सन्तान वंशपरम्परा में विभिन्न होने से प्रतिस्नातव्य (Cross cousin) कहलातो है और इनका पारस्परिक विवाह प्रतिस्नातव्य-विवाह (Cross cousin marriage) होता है। जैसे माता के भाई (मामा) की लड़की के साथ, पिता की बहिन (फुकी) की लड़की के साथ या बड़ी बहिन की लड़की के सास। इनमें पहले प्रकार के विवाह का रिवाल बहुत कम है। चचेरे भाई बहिन में बिबाह के निषेध का मूल कारण यह प्रतीत होता है कि प्राचीन काल के संयुक्त परिवार में सब माइयों के इकट्ठे रहने के कारण अखेरे माई-बहिनों को सर्व भाई-बहिनों जैसा समझा गया और सगी बहिनों की तरह खचेरी बहिनों को अगस्या माना गया । मीसी की शहकी के साथ विवाह के निषेध का कारण समझना आसान नहीं है, क्योंकि इसके तथा उसकी लड़की के निम्न परि-बार में रहने के कारण इसके साथ विवाह के निषेध का उपर्युक्त कारण नहीं हो सकता । इस विषय में तीन अन्य कारणों की कल्पना की गयी है-(१) वाचा (पिता के भाई) की लड़की के साथ विवाह के प्रतिबन्ध के निगम को मीसी (माता की बहिन) की लड़की के लिए भी सायस्य के आधार पर लागू किया गया । (२) संसदतः यह अत्यन्त प्राचीन काल के मातुवंशी समाज का अवशेष है, ऐसे सनाज में माता अपनी बहिनों के साथ परिवार में एक साथ रहती भी, उसमें माता और उसकी बहिनों की सन्तानों को सगा समझ कर जनमें विवाह का निषेश करना स्वामाधिक था। (३) रिवर्स इसे द्वेश सामाजिक संघटन (Dual organization) का परिणाम मानता है। इस कारण की आगे व्याख्या की जायगी (श्रीनिवास-मीरिज एण्ड फीमली इन माइसोर, पु॰ ३८-३६)। भारत में अनुस्नातृत्व विवाह अर्थात बचेरी बहिन आदि से शाबी मुस्लिम वर्ग में ही वाबी जाती है।

और राजपूत होने का दावा करती हैं। <sup>३६</sup>उत्तरी कचार के कचारी आसाम के नारो लोगों की मांति बहिन की लड़की (भोजी) के साथ विवाह करते हैं। स्वालपाड़ा जिले की रामा जाति में बुआ और मामा की कत्या से बादी का रिवाज है। कुल्लु तथा बड़ाँदा की कोतवालिया जाति में ऐसे विवाह प्रचलित है। उत्तर प्रदेश की अगरिया, पामिया और कंजर जातियों में भाइयों की सन्तानों की छोड़ कर मीप सब प्रकार के भानुस्पविवाहीं की अनुसति है। किन्तु उत्तर प्रदेश की बहेलिया, बांगर नाई, धरक, दोगाध और प्राम जातियों में केवल मौसी की लड़की के साथ ही विवाह संभव है, विधिया मामा की लड़की के साथ शादी करते हैं। उड़ीसा के करणों में यही पद्धति है। बम्बई में दक्षिण महाराष्ट्र नी इकतीस जातियों में मामा तथा बुआ की लड़की के साथ विवाह की अनुपति है, नीन जातियों में मौसी की लड़की के साथ विवाह होता है, पन्द्रह जातियों केवल मामा की कत्या के साथ विवाह की बनुमति देती है। 23 मध्यप्रदेश की अनेक जातियों में इनका रिवाज प्रचलित है। दहरिया राजपुत बंध के समझे जाते हैं, उनमें न्जियों की कभी के कारण आतृब्य विवाह अनुमत है। छत्तीसगढ़ के मैदान में तथा मराठों, कुणवियों, महारों में बहिन के साम भाई की लड़की का विवाह बहुत लोकप्रिय है। इसके दूसरे रूप अर्थात भाई के जबके और बहिन की सबकी का विवाह बैसूल, मंडला, चांदा, बन्तर के गींडों में प्रचलित है। बैगा तथा अगरिया गोंडों में इसे दुध लौटमा कहते हैं। इसका यह आशय है कि किसी परिवार से एक स्त्री के बाहर जाने से जो क्षति होती है, उसकी पूर्ति उस स्त्री की कावा के पून: उस परिवार में लौटने से पूरी हो जाती है। माहिया गोंहों में यूआ की सढ़की पर ऐसा अधिकार माना जाता है और यदि कोई उसे नहीं देना चाहना सं पंचायत द्वारा उसे प्राप्त किया जा सकता है। यदि किसी कारण से अडकी नहीं दी जाती तो उसका हर्जाना दिया जाता है। एक पुराने गोंड महाकाव्य लिगो में सात गहिनें लिगो से कहती हैं—''तुम हमारे एक भाई से पुत्र हो, हम एक बहिन की पुत्रियों है, हम में उत्तम सम्बन्ध है, तुम हमें कैसे छोड़ सकते ही, हम तुन्हारे साथ जायेगी।" ग्जरात में कठी, अहीर, गडव, चारण और गरासिया जैसी कुछ जातियों में भ्रातुव्यविवाह प्रचलित है, इनमें पत्नी और पति के पिता तका माता के लिए फनका मामा जी, मामी जी कब्दों का प्रयोग होता है, माता की लढ़की के साथ शाबी का रिवाज है और यह कहावत प्रचलित है कि "फाई पाछड़ भरीजी जाने" अर्थात् बुआ के पीछे भरीजी (एक ही घर में) बधु के रूप में जाती हैं। गुजरात भी कोसी, वेड़ और भील जातियों में से कुछ में बुबा की सवा

<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> गोलाप चन्द्र सरकार-—हिन्दू ता, अध्यमसंस्करण, पृ० ७१--१९०

१६९१ की भारत की जनगणना रिपोर्ट, खं० १, भाग १ पू० २४६, बम्बई की १६९१ की रिपोर्ट के सातवें अध्याय के परिशिष्ट में इस प्रान्त में भातृष्य विवाह करने वाली जातियों का विस्तृत वर्णन है।

मामा की लड़कों से तथा कुछ में केवल ममेरी वहिन से विवाह की परिपाटी है। <sup>२ ४</sup>उड़ीसा में ऊँचे स्थानों में रहने वाली विन्जन, केल्स आदि जातियों में तथा पाणिया डोमों में श्रतिस्थातृत्य विवाह प्रचलित है, फिन्तु चिल्का झीन के उत्तर में समूद्र तट पर वशी हुई जातियों में इनका रिवाज नहीं है। <sup>२ ४</sup>

उपर्युक्त वर्णन से यह स्पष्ट है कि उत्तर भारत में उच्च समग्री जाने वाली जानियों में आनुष्य विवाहों का प्रचलन बहुत कम है, यह प्रधा प्रायः हिन्दू समाज में निम्न नमझी जाने वाली जातियों में अथवा आरक्षक जातियों में है। किन्तु हुम जैसे- जैंग दक्षिण की और बढ़ने है, इस प्रधा का प्रचलन बढ़ने लगता है। महाराष्ट्र उत्तर और दक्षिण के मध्य में पड़ता है। इसके उत्तरी भाग में बहुत कम जातियों में प्रति- भानुष्य विवाह होने हैं, केन्द्रीय महाराष्ट्र में अधिकांत्र जातियों में मामा की लड़की से विवाह को परिपाटों है और दक्षिणी महाराष्ट्र में मामा की लड़की के अतिरक्ति बुआ की लड़की ने विवाह का रिवाज कैंची जातियों में भी है। निम्न उदाहरणों से यह बात स्पष्ट हो जामगी।

अागे यह बताबा जावमा कि महाराष्ट्र में 'पदर ता गये' र के निवम के अनु-सार विवाह प्रायः उसी कुल में किया जाता है, जिसमें पहले भी वैवाहित सम्बन्ध हुआ हो। दूसरा नियम उपरिविवाह का है, इसके अनुसार प्रत्येक व्यक्ति अपनी कत्या को ऊँचे कुल में ब्याहना चाहता है, वह प्रद्यपि हीन सामाजिक स्थित बाते कुल से कत्या प्रहण करना है, किन्तु उसमें अपनी कत्या कभी नहीं देता। इन दोनों नियमों के प्रभाव से महाराष्ट्र में मामा की लड़की के साथ विवाह करना सर्ववा स्वामाविक है। कवें द्वारा विये गये निम्न चित्र से यह बात स्पष्ट हो जायगी। र उद्देश मोंसले और पोरपढ़े दो परिवार है, दूसरे परिवार के गोपाल ने पहले परिवार की सीता नामक कन्या से

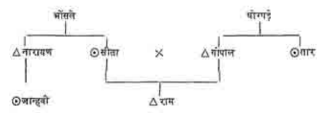
३४ कर्वे-पू. पु., पु० १४४-४

दश क्यूं- " " १७२

पबर का शक्यां है—बस्ल का सिरा। इसका यह आशय है कि स्त्री को साड़ी का छोर जहाँ तक जाता हो, यहाँ तक सम्बन्ध करना उचित है। क्ल्यना कीजिये कि क कुल बाले अपनी कन्या य कुल के सबके को देना चाहते हैं, अब य कुल बाले यह देखेंगे कि इससे पहले क्या क कुल के साथ उनका कोई थैवाहिक सम्बन्ध हुआ है। ऐसा सम्बन्ध न मिलने पर वे यह पता चलायेंगे कि च, छ, ज नामक जिन कुलों से उनके थैवाहिक सम्बन्ध है, क्या उनमें से किसो कुल का "क" कुल के साथ सम्बन्ध हुआ है। यदि ऐसा कोई सम्बन्ध मिलेगा, तभी क कुल की वधू स्वीकार की जायगी (कर्वे—पु० १४९)।

३४ कवें--पू. पू., पू० १४६

विवाह किया, अब दोनों परिवार इस वैजाहिक सम्बन्ध को स्थापी बनाने की बाज्यना अनुभव करते हैं और सीता का परिवार अगली पीढ़ी में भोरपड़े परिवार को एक कन्या अवस्य देना चाहता है, वह प्रायः सीता के भाई की लड़की होगी। इन चिल्ल में यह दिनाया गया है कि सीता और गोपान के भूब राम का विवाह अपने माना के भाई (मामा) नारायण की लड़की आन्हवी से होता है—



यह स्पट है कि इसमें सीता और जान्त्वी भाँसते से पारपड़ें कुन में गर्पी है। जब कुछ कुलों को ऊँचा समझा जाता है ता उनमें कन्याएँ देने की स्वामाधिक प्रमृति होती है। इसका दूसरा कारण यह है कि स्त्री प्रायः अपनी भतीजी (भाई की नड़की)को अपनी पुत्रवधू बनाना चाहती है। <sup>२ प</sup>उक्त उदाहरण में सीता जान्त्वी के लिए चिता (नारावक) की बहिन या बुआ तथा सास (पति की माता) दोनों है। यही कारण है कि आस्या और मावलन अब्दों का प्रयोग इन दोनों सन्विच्चयों के लिए होता है। <sup>२ ह</sup>इस प्रकार पुरुप द्वारा अपने मामा की लड़की से अथवा (स्त्री द्वारा अपनी बुआ के लड़के से) विवाह की परिपाटी सारस्वत, करहाड़ और देशस्य साहाणों में प्रचलित है। 3 \*

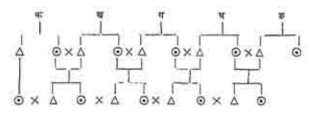
गालुल कन्या परिणय की प्रधा होते हुए भी केन्द्रीय महाराष्ट्र में और गराठी भाषाभाषी जनता में सामान्य रूप से गह धारणा है कि यूआ की लड़की के साथ विवाह दुर्भीन्य को लाने वाला होता है। इसका कारण एक मराठी कहावत में यह बताया गया है कि लता और कर नहीं जाती (परत बेल बेता नाये)। वधु के रूप में किसी परिवार में दी

इसका एक अन्य कारण यह भी है कि इसमें विवाह का अव्य कम होता है। महाराष्ट्र के कुणवियों में पिता अपनी कन्या देने का गुरुक लेता है, किन्तु जब कोई पुरुष मामा की लड़की से शादों करता है तो कन्या के पिता की वी जाने वाली राशि उस राशि से कम होती है जो उसे किसी बाहर वाले कन्या के पिता को वेनी पढ़ती है (कर्वे पू. पू., पूरु १६०)।

१३ कर्वे-पू. पू. पू. पू. १६०

३० सर्वे—पू. पु., पु० १६१

आने वाली कर्या लता या वेंल की भौति है, यदि उसकी लड़की लौटकर पुन: उसके पिठा के परिवार में क्यू के रूप में जाती है तो यह वेंन का वापिस लौटना ड्रोगा, यह प्रकृति-विरुद्ध है। वेंस मर्देश अपनी सब सामाओं के साथ एक विशेष दिया में आने बढ़ती जाती है, पीछे नहीं लौटनी। यह बात निम्म दुष्टान्त से स्पष्ट हो जावगी।



इसमें स ख ग घ क पाँच जुल हैं, इन पाँचों कुलों की समान स्थित होने पर कन्याओं की गति घ से क की ओर ही होंगी। इसका यह परिणाम होता है कि उच्च कुलों की कन्याओं को ममान स्थिति का बर न मिलने की दशा में अधिवाहित रहना पड़ता है अथवा अपने से निम्न कुल में विवाह करके हीन सामाजिक वर्ग का उदस्य बनना पड़ता है। इसमें प्रायः कन्या का पितृकृत से सम्बन्ध विच्छित हो जाता है। 31

### दक्षिण तथा उत्तर भारत की परिवार पढति के भेद

भ्रातृब्य विवाहों के दक्षिण गारत में प्रचलन के कारण दक्षिण गारत की परि-वार-पद्धति उत्तर भारत की कुटुम्बपद्धति से कुछ मौलिक भेद रखती है। दक्षिण में पित-मत्नी उत्तर भारत के दम्पती की भीति एक दूसरे के लिए सर्वेषा अपरिचित्त और नवीन नहीं होते, बल्कि दूर्व परिचित्त सम्बन्धी होते हैं। उत्तर में निवाह द्वारा दूर के अपित बन्धु बनते हैं, किन्तु दक्षिण में पहले सम्बन्धी अधिय भिष्ठ बनते हैं। इन महर्य-पूर्ण अन्तर के कारण उत्तर और दक्षिण में पित-पत्नी के व्यक्तित्व का विकास विभिन्न प्रकार से होता है। उत्तर में पत्नी पित्कुल से विच्छित्त होकर जब अपने म्वशुरालय में आति है तो उत्तरों विशेष व्यवहार की आधा रखी आती है। यह साम-समुर के सामने कम आती है, उसका अधिक समय घर के अन्दर बीतता है, उसे सर्वेषा नवीन वातावरण और परिस्थितियों के अनुसार अपने को दालना तथा उनथे प्रति अनुकूल बनाना पढ़ता है। दक्षिण में यह समस्या कभी उत्पन्न नहीं होती, मामा, माजी अथया बका की लड़की

वि कर्व-पू. पू., ० १६०

<sup>&</sup>lt;sup>३२</sup> कर्वे किनशिप आगंतिजेशन, पु० १३४, २१६ अनु.

के साथ शाधी होने पर पत्नी किसी नये स्वामी के पास नये घर में नहीं जाती, वयपन से उसके साथ खेलने वाला मामा उसका पति होता है। वह न तो उसने और न उसके घर से अपरिचित होती है, उसे अपने को पति के अनुभूत बनाने का विशेष अपन्त नहीं करना पड़ता। वह उत्तर भारत की स्त्री की अपेक्षा अधिक उन्मृत वानावरण का अनुभव करती है।

किन्तु विक्षण के इन विवाहों में जहां पत्नी को अपनी उत्तर-भारणीय गर-नी की अपेक्षा कुछ लाभ है, वहां कुछ घाटा भी है। वहां प्रायः वन्तरन की मैश्री विवाह म परिणत होती है, बतः प्रणय में कभी रोमांचकता नहीं जानी, वहां कभी प्रथम दृष्टि में प्रेम नहीं होता। विवाह में अपना जीवनसंगी जुनने की वहां न्वनन्तना नहीं है। ऐंग उदाहरणों की कभी नहीं है जहां अनिच्छापूर्वक कि से बाध्य होकर विवाह करना पड़ता है। कवें ने एक ऐसे व्यक्तिका उदाहरण दिया है, जिमे अपनी दां बड़ी बहिनों की सड़कियों से शादी करनी पड़ी, क्योंकि वह दोनों बहिनों को नाराज नहीं करना चाहना था। अनेक बारएक सुन्दर युवक का विवाह एक कुरूपा युवती से केवल इसलिए होना है कि वह उसकी भावी है। के व

उत्तर भारत में पितृकुल और श्राशुर्कुल में स्पष्ट बन्तर होना है, दोनों सर्वया भिन्न होते हैं। पितृकुल का कोई अपिक (माता, पिता, भाई, बहिन) श्वापुर कुल का व्यक्ति (सात, ससुर, साला, साली, दामाद) नहीं बन सकता । किन्तु दक्षिण में ऐना नहीं है। बड़ी बहिन यथि पितृकुल से सन्वत्थ रखती है, किन्तु उसकी कन्या से विवाह होने पर वह सास भी बन जाती है। दक्षिण भारत के सम्बन्धवावक नामी पर इसका बहुन वहा प्रभाव पड़ा है। उदाहरणार्थ, वहां माता और बड़ी बहिन दोनों के लिए भाई शब्द का प्रयोग होता है, क्योंकि बड़ी बहिन की लड़की से मादी होने के बाद वह माता के समक्क्ष होती है। अप जाना मामा की लड़की के साथ गायी होने के कारण पूषा, मामा नया श्वापुर (पत्नी का पिता, पति का पिता) के लिए तमिल, तेलुन, कन्नक में प्राय: एक ही सब्द, सामा, सामनार, बीट्र स्पर का प्रयोग होता है। अप

उत्तर भारत का विवाह नवायन्तुकों को पत्नी क्य में अपने परिवारों में मिलना है और उसका विस्तार करता है। इसका परिचाम यह होता है कि स्तियों को नवीन परिवार के लिए अपने को अनुकृत बनाने में काफी क्षण्ट उठाना पड़ता है, उनका कार्य-क्षेत्र सीमित होता है, पर सम्बन्धियों का वर्ग विस्तीण हो बाता है। दक्षिण भारत के आतृब्य विवाह एक संकुचित वर्ग में ही सम्बन्धियों को संयुक्त करते हैं, इनमें रक्त

<sup>&</sup>lt;sup>3 ३</sup> वही, पृ० २२०, बिलण में इस प्रया के कारण बाबा पोती विवाह भी संभव है।

३४ कवॅ—पू. पु., पु० २२३

३१ वही-पु०२१४

द्वारा और विवाह द्वारा वने सम्बन्धियों में बहुत अधिक अन्तर नहीं होता है, स्त्रियों को दैनिक जीवन में अधिक स्थतन्त्रता प्राप्त होती है। <sup>३ ६</sup>

### भातृब्यविवाहों के प्रेरक कारण

उत्तर और दक्षिण में इस पर्द्धात के अन्तर का मृत्य कारण अवाना बहुत कठित है। दक्षिण में प्रचलित बिहाबिवाह के विविष्ट निवम तथा अनेक हेनुओं से निकट गम्बन्धियों ने विनाह का अधिक बांछनीय समझना इनके दो प्रधान कारण हैं। धनमें पहले कारण को पिछने अध्यास (पृ० ७६) में स्पट्ट किया जा बुका है। दूसरा कारण यह है कि अनेक हेतुओं से नजदीकी रिक्तेदारों में विवाह करना बांछनीय समझा जाता है। पर्णेट के मतानुसार पहला हेतु सुरक्षा का है, आदिम समाजों में जो वर्ष विवाह द्वारा सम्बद्ध नहीं होने थे, में प्रायः गव माने जाते ये और उनके साथ वैद्याहिक सम्बन्ध करना बहुत कठिन होता था । इसके साथ ही, इस दिशा में प्रत्येक छोटा वर्ग अपनी संख्या बढ़ाने का यहन करता या, ताकि उसकी रक्षा भली-भौति हो सके। अपनी स्त्री का विवाह किसी दूसरे वर्ग में करने का अर्थ उस वर्ग की संख्या बढ़ाना तया अपने वर्ग की संख्या कम करना था। बिलोचिस्तान के फबीलों में आव तक गादी बॉजत पीढियों से बाहर यथासंभव निकटतम सम्बन्धियों में होती है (१६०१ की विलागिस्तान की रिपोर्ट, पूर १२६)। एक अन्य प्रेरक हेतु यह भी होता है कि नजदीकी रिक्तेदार अपने बच्चों का एक दूसरे से विवाह करके अपने नम्बन्ध को अधिक पनिष्ठ बनाते हैं। यह भी सोचा जाता है कि सम्बद्ध परिवार में विवाह करने से कन्या के साथ उत्तम बर्ताव होगा । 3= सर्वेचा अपरिचित कुल में विवाह करने से उस कुल बाते वधू के साथ वैसा मधुर व्यव-

३६ वही-पु० २२६

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> मारत की १६११ को जनगणना रिपोर्ट खण्ड १, भीग १, पू० २४६-७

अरबों में तथा मुस्लिम जगत् में बाबा की लड़की के साथ अनुआतृब्यविवाह (Orthocousin morings) जिन कारणों से श्रेयस्कर माना जाता है, उनमें एक दाम्पत्य जीवन का सुखमय होना है। क्योंकि इसमें पत्नी का स्वमाद पहले से बात होता है। कन्या पदि पति के बता में न रहे तो उसे अपने पिता तथा उसके माइयों की सहायता से कानू में रखा जा सकता है। इससे यंत्र गुढ बना रहता है, सम्पत्ति परिवार से बाहर नहीं जातो और विवाह में कम खर्च होता है। (इंसा, फिटा. खं० ६, पृ० ६९३) खातुब्य विवाह आस्ट्रेलिया, प्रशान्तमहासापर, अफ्रोंका तथा प्रतिया के विविध मागों में प्रचलित है। इसके विस्तृत वर्णन के लिए हे. बेस्टर मार्क—'वि हिस्टरी आक ह्यू मन मैरिज" खं० २, पृ० ६०-६६, फ्रेजर—फॉकलोर इन वो ओल्ड टैस्टामैण्ट, खण्ड २, पृ० ६८ अनु.।

हार करने को बाध्य नहीं होते जैसा बर्ताव निकट सम्बन्धी प्रायः बधू के साम करते हैं। कई बार मह विचार भी होता है कि जिस व्यक्ति ने एक कुन से कच्या नी है, जमे उम कुन में अपनी एक कच्या अवन्य देनी चाहिए। इस देशा में यह चच्चा प्रायः मामा के नहके को वी जायगी। जहां मानुवंशी परिवार पढ़ित का प्रचनन होता है, वहां मामा का स्थान बढ़ा महस्वपूर्ण होता है। वह ऐसे परिवारों में सम्पत्ति का उत्तराधिकारी लड़का न होता का मामा को चान को बात होता है, इसके साम अपनी कच्या की आदी वरने में यह नाम है वि भाजा उनकी सम्पत्ति का उत्तराधिकारी चनेवा, मामा की यह नन्तिय होगा कि सम्पत्ति उपने पृक्ष सुन्य समझे जाने वाले जमाई को ही मिलगी। यदि लड़कियों की संख्या कम हो थी की उसे अपने लड़के के लिए अपनी यहित की लड़की प्राप्त करना बहुत मुगम शिया। दक्षिण में मानुवंशी परिवार प्रणाली प्रचलित होने के कारण मंभवतः उपर्युक्त हेनुओं से आत्वाव्यविवाह की प्रमा का उदमन हजा।

वर्तमान समय में जिलित नवयुवकों में भ्रानुव्यविवाह नाम हो रहे हैं, निफट सम्बन्धियों में विवाह के उपर्युक्त नियम को तोड़ कर नवयुवक वैयक्तित लाम के लिए सम्बन्धी-वर्ग से बाहर भी गादियां करने लगे हैं। कई बार ऐसे विवाहों से परिवारों में बड़ी दु:ख और निरामा भी उत्पन्न होती है। उत्तर भारत के तथा अंग्रेजी शिक्षा के संमर्ग में आने वाले दक्षिण भारतीय अब भ्रानुव्यविवाहों, विशेषतः सामा-भांजी के सम्बन्ध को बूरा समझने लगे हैं। रू अस्तावित हिन्दू कोड में सारे भारत के लिए एक क्य व्यवस्था करते हुए ऐसे सम्बन्धों को समाप्त कराने का मुझाब था, किन्तु दक्षिण भारत के तीय विरोध के वारण यह स्वीकार नहीं हो सना।

१- मई १९५५ से लागू हुए हिन्दू विवाह कानून की २६ वीं आरा में रिवाज के क्य में प्रचलित सभी विवाहों को वैध स्वीकार कर लिया गया है। दक्षिण भारत में निकट सम्बन्धियों में विवाह करने की गरिपाटी इतनी बद्धमूल है कि इसका निकट भविष्य में जच्च होना असंभव प्रशीत होता है। इस विषय में संभवतः दक्षिण भारत उत्तर भारत के नियम स्वीकार नहीं करेगा और अपना निरालापन बनाये रखेंगा।

### नया कानून और सर्पण्डता

१६५५ के हिन्दू निवाह कानून की तीसरी घारा में सपिण्डता की बढ़ी सुस्पष्ट ज्यावमा की गयी है, जो प्राचीन धर्मशास्त्रों की ध्यवस्था की अपेका अधिक संकुचित है। इस (धारा ३) के जनुसार सपिण्ड संबन्ध मातुपक्ष में माता से ऊपर की ओर तीन पीढ़ी

मैसूर में मामा के महत्त्व के लिए देखिये—श्रीनिवास—"मैरिज एवड फैमिली इन माइलोर" पू० ४०-४६

<sup>°</sup> कवं—पू. पू., पू० १६२

तक होता है और पितृपक्ष में पिता ने अपर की पांच पीढ़ी तक। इसमें पीक्षियों की गणना सम्बद्ध क्ष्मिक्त में उत्तर की ओर की जायगी और उमे पहली पीढ़ी माना आमगा। तीत पीढ़ी और पांच पीढ़ी तक का आमय यह है कि इन पीढ़ियों को सम्मिलित करते हुए इस सम्बन्ध की समान की जासगी।

इस कानून में लागू होने में पहले तक मिनाक्षरा की व्यवस्था के अनुसार किसी. व्यक्ति में मणिष्ट गायरधी निम्न होते थे—

- पूर्वओं में उग व्यक्ति के गिता, दादा, परवादा आदि जलर की ओर छः पीढ़ी तब कि व्यक्ति ।
- (मा) उन व्यक्ति के पुत्र, पौत्र, प्रपीत्र आदि छः पीड़ी तक के सम्बन्धी ।
- (ग) माना, उनके गिना, दादा आदि पांच पीढ़ी तक के सम्बन्धी ।

श्री हरिमिंह भौड़ ने लिखा है कि हिन्दू बास्तों के अनुसार यदि सपिण्ड क्यास्तियों की गणना की जाय तो यह २००० के लगमग होगी, इन सब में परस्पर विवाह नहीं हो गणना। यूरोण में ऐसे निषिद्ध पीड़ी बाले सम्बन्धियों की संख्या ३० के लगभग है। प्राचीन काल में पैठीनिंस आदि कुछ शास्त्रकार विवाह में सपिण्डों की संख्या घटा कर उमे पांचवी और तीमरी पीड़ी तक मर्यादित करने के पक्षपानी थे। नये हिन्दू कानून में संभवतः डमी का अनुमण्ण किया गया है।

### निपिद्ध पीड़ियां

नये कानून में सपिण्ड विवाह के निषेध के अतिरिक्त निम्न प्रकार के सम्बन्धी बाजिन पीढ़ी के बनाये गये हैं और इनमें विवाह निषिद्ध है—

- तबकि दो में में एक व्यक्ति दूसरे व्यक्ति का बंधपरम्परा की दृष्टि से पूर्वज हो।
- जब उनमें से एक व्यक्ति दूसरे का ऊपर की या नीचे की पीड़ी में पति या पत्नी हो।
- इ. एक व्यक्ति दूसरे व्यक्ति के बाई की स्त्री हो या वाचा-ताळ वा माना की स्त्री हों।
- ४. अब दो व्यक्ति आगत में माई, बहिन, बाबा, भतीजी, बाबी या भतीजा हो, या भाई-बहिन की अववा दो भाइयों या दो बहिनों की सन्तान हों। (धारा ३) यह स्मरण रखना चाहिए कि इस कानून का दक्षिण भारत के रिवाज के जाधार पर होने बाने जातून्य विभाहों पर कोई प्रभान नहीं पड़ेगा, वयोंकि पांचवी धारा में हिन्दू विवाहों की पांचवी शर्न में जहीं यह कहा गया है कि वर-बधु सपिण्ड नहीं होने चाहिए.

विवाहा कर राजका शत में जहां वह कहा पंचा है कि दोनों पक्षों के रीति-रिवाज के अनुसार वहीं उसके साथ यह भी विधान किया गया है कि दोनों पक्षों के रीति-रिवाज के अनुसार यदि सपिण्ड सन्यन्तियों के थीच विवाह होना संभव हो तो ऐसा विवाह अवैध नहीं होगा। और प्रतिलोम विवाह होते वे। वायुपुराण (मा३३, ४६ तथा ४७ अध्याम) में तो यहां सक कहा गया है कि कृतयुग में वर्णाश्रम की व्यवस्था ही नहीं थी। जब वर्ण व्यवस्था ही नहीं थी तो अपने ही वर्ण में विवाह का निमम उस समय कैसे प्रचनिन हो मकता था? वैदिक एवं गौराणिक साहित्य में असवर्ण विवाहों के अनेक उदाहरण मिलने है। शतपथ बार (४१९१४) में बताया गया है कि भूगुवंशी बाह्मण व्यवन ने गतु के बनाड

किया है—(१) अन्य जातियों के समान आर्य भी अपनी लड़कियां इसरी जातियों में देना अच्छा नहीं समझते थे। (२) विजेता और गीर वर्ण आयों में यह भावना स्वाभाविक यो कि वे विजित तथा काली जातियों को होन समझते हुए उनसे वैवाहिक और वालपान के सम्बन्ध न रखें। जाति के लिए संस्कृत में पुराना शब्द बर्ज है, जो रंग का भी वाजक है। आजकल की खेतांग जातियों में इस प्रकार की व्यवस्था पायी जाती है। दक्षिण अफ्रीका के बोजर वहाँ के मुसवासी कृष्ण वर्ष के अफ्रीकी सोगों से घणा करते हैं। संयक्त राज्य अमरीका के २२ राज्यों में नीयो लोगों के साथ, चार राज्यों में रेड इंडियन जाति के साथ तथा चार राज्यों में मंगोलियनों के साथ रवेलांग जातियों के विवाह बजित हैं (हाबहाउस-मारस्स इन इबोल्यशन, ए० १४२) । इसमें कोई सन्देह नहीं कि भारत में गौरवर्ण आयाँ के कृष्णवर्ण स्थियों के साथ विवाह होते थे (विसन्तवर्म सुव ११२४), फिन्तु इसमें कोई संदेश नहीं कि इन स्त्रियों को तथा इनसे उत्पन्न पूतों को हीन दर्जा दिया माता था। (३) गेट के कथनानुसार होन वर्ण और होन स्थित की स्तियों से उत्पन्न सन्तानों ने जब समान वर्ष की दिल्लाों की सन्तानों के साथ समानाधिकार के लिए होड़ की तो जातिमेद की प्रथा को बढ़ा प्रोत्साहन मिला। (४) धार्मिक पविव्रता और गानपान में छ्याछ्त के विचार से जातिभेद को पुष्टि मिली। भारत की अनेक आदिवासी जातियों में ऐसे विचार पाये जाते हैं। उदाहरणार्थ, बंगाल की चरिया नामक पहाड़ी जाति के लोग अपने परिवार के सदस्यों के अतिरिक्त किसी व्यक्ति के साथ भात नहीं वाते । मण्डा लोगों में यह प्रया है कि कोई मुखारी बीर्घकाल के परचात विवेश से लौटने पर उस समय तक अपने घर में प्रविच्ड नहीं हो सकता अब तक कि उसकी पत्नी बाहर आकर उसके बरण न धो ले, क्योंकि ऐसा माना जाता है कि विदेश में किसी ऐसे सम्पर्क से उसका बुवित होना सम्भव है, जो उसे मण्डा समाज की सध्यता के लिए अवीच्य बना वे (गेट-इंसा. रिली० ई०, खं० ३, प० २३५) । अनार्य जातियों में प्रचलित ऐसी प्रधाओं के आधार पर कुछ बिहानों ने यह कल्पना की है कि हिन्दू समाज ने जाति-मेर के प्रधान तस्वों--- छुआछूत और ऊंच-नीच के विचार को अनायों से प्रहण किया (भारत को जनगणना की उपयुक्त रिपोर्ट, पु० ४३७) । इन विचारों के प्रसार क्षतिय सर्मात की लड़की नुकत्या से सावी की। बृहदेवता (४।४०) ने ऋ० ४।६९।१७-१८ की यह व्यावया की है कि इसके अनुसार राजा रखनीति दाक्यें ने अपनी कत्या अर्थनानस आलेग के पुत्र क्यावारक को प्रदान की। ऐतरेय ब्राह्मण का लेखक महिदास इतरा या मृद्रा का पुत्र का। ३ इतरा का पुत्र होने से वह ऐतरेय कहलामा और उसके इसी नाम से उनका बनाया पत्र्य ऐतरेय ब्राह्मण प्रसिद्ध हुआ। पंचित्रा ब्राह्मण (१४।६।६) में एक कण्यवंशीय को भी दासीपृत्त कहा गया है। इसी ब्राह्मण से वीर्षतमा की पत्नी का नाम उशिज आया है। (१४)९।५०)। बृहदेवता से अनुसार (४।२४।२५) उशिज बृह्मा थी, इसके के गर्म से कशीवान् आदि ऋषि उत्पन्न हुए।

वैदिक मुग में विभिन्न वर्णों से उत्पन्न सन्तानों को बुरा समझा जाता हो, सी बान नहीं। यह ठीक है कि ए० बा० (२।=) मे कबच ऐलूब के दासी (शृक्षा) पुत्र होने

से प्रत्येक वर्ग के लोगों में अपने को दूसरे वर्ग के व्यक्तियों से पृपक रखने, अपना उब्गम एक मूल पुरुष से मानने की भावना उत्पन्न हुई, अपने सामाजिक संबन्धों और विवाह को अपने वर्ग तक सीमित रखकर उन्होंने उसे एक विशिष्ट जाति बना विया है। (४) जाति मेंद की उपयुक्त प्रवृत्ति ने शर्नः-शर्नः विभिन्न व्यवसाय तथा कार्य करने वाले बढ़ई, जुलाहा, बमार लादि के बगों को विशिष्ट जाति का रूप प्रदान किया। जातिभेव के उदमव और विकास पर बहुत अधिक साहित्य प्रकाशित हुआ है। इसका मुख्यर तथा संक्षिप्त विवेचन निम्न प्रत्यों में है-इंसा. बिटा. ४।१७६-१८६, इंसा. रिली० ई० ३३ । २३०-३१, इम्पोरियस गजेटियर आफ इंडिया, ख० १, प० २=३; पा० बा० काणे- हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र, खं० २, भाग १, प० १६-१०४, घरसे-कास्ट एण्ड रेस इन इंडिया (१६३२); एन० के० बत--ओरिजिन एण्ड योथ आक कास्ट सिस्टम इन इंडिया (१६३१); फिक-सोबाल आर्गेनिजेशन इन नार्थ ईस्ट इंडिया इन युद्धास टाइम (१६२०); क्लंट-कास्ट सिस्टम आफ नामनं इंडिया (१९३१); एस० बी० केतकर--हिस्टरी आफ कास्ट इन इंडिया, २ खण्ड (१६०६-१०); एमाइन सेनासं को फेंच पुस्तक का रासकृत अंग्रेजी अनुवाद (११३६); हट्टन-कास्ट इन इंडिया । जातिमेद सम्बन्धी महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों की जिस्तृत सुची सर एथेलस्टेन बेनेस की एथमीपाफी (११९२) में पू॰ १७३-२११ में मिलेगी । हिंदी में इसका विवेचन क्षितिमोहन सेन कुत 'बारत में बातिमेंद' में है। हिन्दू समाज के आधुनिक जातिभेद का प्रतिपारन करने वाले प्रन्यों का निदेश आगे किया आयवा ।

सत्यवत समाध्यमी—ऐतरेवालोचनम्, पु॰ ११ ।

से उसे यज से बाहर खबेड़े जाने का वर्णन है। <sup>ध</sup> किन्तु यह बात उसके लिए ऋ० ५०।३०-४ का ऋषि होने में बाधक नहीं हुई। लाट्घायन तथा द्राह्मायण श्रौतसूतों से यह जान होता है कि अबाह्मणों की सन्तति बाह्मण होती थी। कवष की तरह उन्हें यजों से खबेड़ा नही जाता था, अपित उन्हें यज कराने का पूरा अधिकार था।

लाट्यामन श्रीस सूल (१।२।५-७) में सोमपान से पूर्व दस पुरोहिसी द्वारा अपनी पितृपरम्परा की दस और मातृपरम्परा की दस पीरिवर्ण से नाम लेने का वर्णन हैं। यदि मातृपरम्परा में किसी अक्षासूची का नाम जा जाय तो उसे छोड़कर बाह्यण-कन्याओं ने नाम से दस की संख्या पूरी करनी चाहिए और यदि नाम याद न हों तो जहाँ से साद हों उन्हों का पाठ नरें। आपस्तम्य श्रीत मूल (१।११८), आपस्तम्य मन्य-गाठ (१।१६।१), हिरण्य केशियुह्मसूल (१।१०।७), गांखायन नृह्मसूल (१।१३) सथा नन् (१।१०) में यस के समय माता में अपितज्ञता का दोप होंने पर उसे पूर करने के लिए मन्यपाठ का विधान है। इससे यह स्पष्ट है कि माता का दोप ब्राह्मण के लिए बुरा नहीं समझा जाता था। काठक संहिता तो सही तक कहती है कि बाह्मण के माता-पिता की बात पूछना ठीक नहीं है। महाभारत (१३।२२।४) ने इसका अनुमोदन करते हुए देवकमें में ब्राह्मण की परीक्षा निविद्ध ठहरासी है।

अनुलोम विवाहों के प्राचीन उदाहरण

वाह्मण-परीक्षा के निषेश से हमें स्वभावतः पुराणों में बणित उन प्रसिद्ध ऋषियों

पे० बा० २।म, इल्प नामक सूबा दासी का पुत कवय ऐल्प सरस्वती के तीर पर सोमयाग में दीकित हुआ। अन्य ऋषियों ने उसे वेखकर कहा कि यह अबाह्मण वासीपुत्र हमारे बीच सोमयाग में कैसे दीकित हुआ? यह कहकर उन्होंने ऐल्प को सरस्वती से तूर जलहोन प्रवेश में खदेड़ दिया। ऐल्प ने वहां 'प्रवेजता ब्राह्मणे' (ऋ० १०१६०) के सुबत का साखारकार किया और सरस्वती उसके गास आयी, तब ऋषियों ने उसे ब्राह्मण माना। शांखायन ब्राह्मण १२।३ में भी ऐसी कपा है। यहां वास्याः पुत्र' पालो भी हो सकतो है या यह सुचित करतो है कि ब्राह्मण का लड़का होने पर भी उसकी माता अनायं भी। उक्क वर्ग वाले आयों तथा सूत्रों के यौन सम्बन्ध की सत्ता वाजसनेय संहिता २३।३० तथा मैं० सं० ७।४।१६।३ से भी सूचित होती है। इसमें कहा गया है कि जब सूत्रा स्त्रों का प्रेमी आयं होता है तो वह अपने संवित्ययों की समृद्धि के लिए धन नहीं चहती। शत० ब्रा० (१३:२।६।४) ने इस बजन को उद्दात करते हुए कहा कि इसलिए यह बंदम स्त्री के पुत्र का राजा की तरह अभियेक नहीं करता। इससे यह सूचित होता है कि राजा बेरब की कन्या से विवाह कर सकता था, किन्तु उसका पुत्र राजपड़ी का अधिकारी महीं होता वा।

की कथाएँ स्मरण हो जाती हैं जिन्होंगे निस्न वणों की स्तियों के साथ विवाह किये थे।
मनु ने वसिष्ठ के ताय अध्यमीनिजा अक्षमांसा का और मंदपान के साथ कारकृषि
के विवाह का उल्लेख किया है (१।२३)। अध्य पत्नी की बात जाने दीजिए, अरूखती
उनकी आदर्श पत्नी थी; किन्तु वह मनुबंधी क्षतिय राजा कर्षम की कत्या पी
(भाग० पु॰ ३।२४, मतस्य पु० २०९।३०)। अगस्त्य ऋष्वेद के अनेक सूक्तों (९।९६८
९३।९४,९।९९६-६६ आदि) के ऋषि हैं; उनकी पत्नी लोगामुद्दा क्षत्रिय थी (महाजा०
३।१४-६७)। वसिष्ठ के पुत्र धात्ति का एक वैष्यकत्या अष्ट्रध्यत्ती से विवाह हुआ
(महाभा० कुं० १३।४३।१७)। महाँप पराक्षर ने प्रमुना के किनारे द्यापाया शिवर
की कत्या से कृष्णवैपायन को आप्त किया (महाभा० १।६३, १०४ ज०, भाग०
पु॰ १।३)। कृष्णवैपायन ने विधित्तवीर्य की क्षत्रिय स्त्वियों से नियोग कर धृतराष्ट्र,
पाण्डु और विवुर को जन्म दिया या (महाभा० आदिपर्य क० ९०६, बहु पुराण अ०
९४४, भाग० पु० ६।२२)। नहाभारत में स्थष्ट कहा गया है कि बहुर्यि वैषय और

× मन् ६।२३ अक्षमाला वसिष्ठेन संयुक्ताधमयोनिजा । सारङ्गी मन्द्रपातेन जना-माध्यहंणीयताम्। अक्षमाला का उल्लेख महाना० उद्योग पर्व १९७।१९ तया मन्दपाल की कथा महाभारत आदि पर्व अ० २३१ में है। मनुस्मृति के टीका-कारों में गोबिन्दराज और राघवालद ने अक्षमाता को अधन्धती का ही दूसरा नाम माना है, राष० के कथनानुसार वह ऋषियों की अनुमति से वसिष्ठः की पत्नी बनी। परवर्ती प्रत्यों में अनेक प्राचीन ऋषियाँ की उत्पत्ति निम्न वर्णों की स्त्रियों से बतायी गयी हैं। मविष्य पुराण (४२।२२-२४) के अनुसार व्यास का जन्म केंबर्सी के गर्भ से, परागर का जण्डाल करवा से, शुक्रदेश का शूबी से, कपाद का उल्लो के गर्भ से, ऋष्यशुंग का मृगी के गर्भ से, बसिष्ठ का गणिका से, मंदपाल का लिका से तथा मृनिराज माण्डव्य का मण्डूकी के गर्म से हुआ। यही बात बळासूचिकोपनिषद् में गायी जाती है। महाभारत के कुम्मघीणम् संस्करण के अनुशासनपर्व के ४३ वें जध्याय में ऐसे ऋषियों की बड़ी लम्बी सूची देने के बाद कहा गया है-ऋषीणां व नदीनां च साधूनां च महात्मनाम् । प्रभवो नाधिगन्तव्यः स्त्रोणां दुश्चरितस्य च ॥ (मि॰गरङ् पुराण पूर्व खण्ड ११५।५७) । इन उदाहरणों को व्याख्या के निए दे० इन्दिरारमण--मानवार्षभाष्य पृत् १२१-१३१। प्राचीन काल में ऐसे विवाहों का प्रधान कारण जाति-व्यवस्था का लखीलापन था (क्षितिमोहन सेन-भारतवर्षं में जातिमेंब, पू॰ २४-४३) । उस समय बाह्यणत्व को कसौटी कन्म नहों, किन्तु बेंबादि का जान (श्रुत), उत्तम चरित्र, समता, सत्यता, शील आदि गृष थे (सेन-पूर पुर, पुर ४१-४२) ।

शृद्ध सीनि में उत्पन्न हुए हैं। कविञ्जल साण्डाली से उत्पन्न हुए और अयुग्यन्ती का पिता अवस्य सिवार स्था । यह बिविञ्जल के पुत्र शक्ति से क्याही समी (म॰ भाक कुं १३।४३।१७)। दीर्घतमा ऋषि ने सुदेण्णा नामक वासी के गर्भ में कक्षीबान आदि स्थारह पुत्र उत्पन्न किये (महाभा० १।१०४, सत्स्य पु० ४=)। ख्राचीक ऋषि ने कारवकुक्ज के राजा की कर्या प्राप्त की बी। (भ० भा० ३।१९४)। असदिन्त ख्रापि की स्थी रेणुका इक्बाकुवंशीय गजा रेणु की कन्या मी (भाग० ३।९४।१२, हरिंव पु० ११२०)। ख्रुप्यम्प्रंग ऋषि ने दगरथ की कर्या मान्ता के साथ पाणित्रहण किया या (भाग० ६)२३।७-९०)।

### प्रतिलोम विवाहों के उदाहरण

प्रतिसोम विवाहों में श्रविय ब्राह्मण वर्ण भी कत्यायें नेते थे। राजा प्रियक्त ने ब्रह्मीय कर्दम भी पूर्वी काम्या (बा॰ पु॰ २८ अ०) को ब्याहा। राजा नीप ने क्रण्य-द्वैपायन के पूछ ज्ञा की कन्या करवी का पाणिप्रहण किया (भाग० श २१२११२४)। समाति ने मुकानार्यं की ब्राह्मण कत्या देवमानी को ब्रहण किया था। देवमानी अपनी दासियों और गर्मिण्ठा के साथ बन में विहार कर रही थी। यवानि उसी बन में आखेद करते हुए अलपानाओं होकर उधर वा निकला। देवसानी ने उसका परिचय पाकर दासियों और शॉमण्ठा सहित अपने को बगाति राजा को सौंप दिया। राजा उने स्वीकार करने में कुछ जिलकते हुए कहता है-"हे शुक्रमन्दिनी, तुम्हारा मंगल हो, में तुम्हारे याच पाल नहीं है। है वेबमानि ! तेरे पिता के निए राजा लोग विवाह बोग्य नहीं हैं" (१३८१ ५-)। देवनानी कहती है "ब्राह्मण के साथ व्यक्तिय और क्षविय के साथ ब्राह्मण मिने हुए हैं। हे नाहुप ! आप भी उसके अनुसार ऋषि और ऋषिएल हुए, अतः मेरे नाच विवाहकरो ।" ययापि उसकी मुक्ति से सन्तुष्ट नहीं है, नयोंकि बारों वर्ण एक देहींद्रभव होने पर भी पुषक् धर्मों वाले हैं, फिल्टू अन्त में शुकाशार्य के दान करने पर उन्हें देवयानी स्वीकार करनी पड़ी। फिर भी समाति को वर्णसंकरता के पाप का भय है। इस पर मुका-चामें कहते हैं—"मैं तुम्हें अद्यमें से बचाता हूँ, तुम मनमाना वर गोगी। इस दिवाह में दू:बी मत हो. मैं तुम्हारा सम्पूर्ण पाप दूर कर देता हूँ (११=११३४) ।" बनाति की इस विषय में चाहे कितना संकोच हो, किन्तु यह प्रतिलोम विवाह अवस्य हुआ। इस विवाह के तथ्य की किसी प्रकार अस्वीकार नहीं किया जा सकता।

दातिय में बाह्मण स्त्री में जो पुत होता या, उसे सूत कहते वे । राजा लांग सूतों से सम्बन्ध रखते थे। बौनकादि ऋषियों को पुराणों की कथा मुनाने वाला राम-हर्षण सूत या (भाग० पु० १०।७६।२२-२३)। महाचारत (१३।२७।२६) में एक नाई द्वारा मता नामक बाह्मणी के गर्म से उत्पन्न मतंग मुनि की कथा दी गयी है।

उस समय सवर्ण विवाह के नियम का मंग अधिक होता या और पालन कम।

वनपर्व में भीमसेन को पकड़ने वाले सर्व से संलाप करते हुए सुधिष्ठिर गुणकर्मानुसारी वर्णस्थवस्था के समर्थन में युक्ति देते हुए कहते हैं—हे महासर्थ ! मनुष्यों में जाति की परीक्षा होना महा कठिन है, क्योंकि उनमें वर्ण संकर हैं। सब (वर्णों कि) स्थितिक सब (वर्णों की) स्थितिक के इस स्थाट उक्ति की पुष्टि अनुवासन पर्व के ४६ वें अध्याय में गिनाये वीसियों वर्णसंकरों से होती है है ।

# शूद्रा स्वियों के साथ विवाह का निषेध

प्राचीन हिन्दू समाज में सबसे यहले णूदा के साथ विवाह का निषेध किया गया।
उस समय तम आर्मेंतर जातियों मूद्र कहलाती थीं। इनके साथ आर्मों के सम्बन्ध होंछे
थे। कहा भागा है कि जुरू में आर्म अपने साथ स्त्रियों कम लाये थे, वे सूद्रा स्त्रियों को प्रहण कर लेते थे किन्तु, बाद में जब ने प्रहां तस गये तो उनमें वर्ष (रंग) भेट प्रव-लित हुआ, और वे विजितों की ह्य्यावणों स्त्रियों लेना नामसंद करने लगे। विस्ष्ठादि ऋष्पिमों ने मूद्राओं के साथविवाह किये, और जूडाओं ने महाँप व्यास और ऋषिपुँग को कान्य प्रयास में महाँप कान पड़ता है कि आयों के लिए इंग्लिवणीं मूद्रा स्त्रियों का आकर्षण बहुत प्रवास वाद में जातीय शुद्धता के विचार से धमंशास्त्रकारों को वे विवाह संभवतः बहुत बुरे प्रतीत हुए होंगें, जतः उन्होंने इनका विरोध किया। विरोध की दो जवस्वाएँ भी। पहली नो यह कि मूद्रा स्त्री को धार्मिक अधिकारों से विज्वत कर दिया जाय और दूसरी मह कि मूद्रा के अभिगमन को प्रयंकर दण्डनीय अपराध वना दिया वास।

अंगिष्ठ धर्ममूल कहता है कि अग्निसंस्कारपूर्वक कृष्णवर्णा स्त्री को न ग्रहन करें, क्योंकि वह रसण के निग् ही होती है, धर्म के लिए नहीं।" बतिष्ठ की यह बात

- वर्णलंकरता के प्राचीन और अविचित्त उदाहरणों के लिए देखिए क्षिति मोहन सेन—मारतवर्ष में जातिभेद, पूर्व १७०-१७३। तैयधीय चरित (१७१४०) में कहा गया है "अनन्त दोषों के कारण कोई जाति निर्वोष नहीं है", इस पर नैषध के टीकाकार ने कुछ मनोरंजक प्राचीन जचन उद्धृत किये हैं; अपने रिस्तेदारों के साय भी एक पेक्ति में मोजन नहीं करना चाहिए, क्योंकि कीन जानता है कि किसने कीन सा पाप किया है (अध्येक्यंक्त्या नास्त्रीयात् संगतैः स्वजनैरिप। की हि जानाति कि प्रच्छन्ने पातक अवेत्)। एक नूसरे वचन के अनुसार कामतृष्या दुर्वार होने के कारण तथा कुल स्त्री के आधीन होने से जातिभेद सर्वया निर्यंक है (अनावायिह संसारे दुर्वारे मकरुवजे। कुले च कामिनोमूले का आतिपरि-करुपना)।
- विस्तिक्त घ० सू० १८१५७-१८, 'नान्ति विस्ता रामामृत्यात् । कृष्णवर्णा या रामा रमणार्यंव न धमग्रिति '। निरुक्त १२१२११३ से इस विषय पर बहुत सनोरंजक

इसलिए कहने की जरूरत पड़ी कि पुराने समय में असवणी स्वियां पनि के कार्यों को कर सकती थीं। सामान्यतः यह में अनिमन्यन का कार्य सवणां स्वी द्वारा होना था। किन्तु उसके अधाव में कात्यायन स्मृति (था६) असवणां पत्नी को भी यह कार्य करने का अधिकार देती है। यद्यपि कात्यायन ने इत कार्य को नूद्रा पत्नी द्वारा कराने का निर्पेश किया है, किन्तु अस्टिन्ड के कहने के वंग और न 'धर्माय' शब्द की पुनरापृति से अवस्थ सन्देह होता है कि कभी नूद्रा स्त्री को धर्मपत्नी का पद अवस्थ प्राप्त था। पार अवस्थ सन्देह होता है कि कभी नूद्रा स्त्री को धर्मपत्नी का पद अवस्थ प्राप्त था। पार अवस्थ सुन (१४), बीधा अध्य सूर्य (१८०१), विष्णु धर्मपूत्र (२८११।४), वीगार धर्म पुर (११२१) से जात होता है कि कुछ सोगों की सम्मृत में खूद्रा स्त्री को धहण किया जा सकता था, किन्तु उसके लिए धामिक संस्कार की कोई आवश्यकता नहीं थी। धर्म-सारलों के से सचन इस बात को अच्छी तरह स्पष्ट कर देने है कि उस समय अस्थान मूद्राओं के साथ विवाह वा रिवाल था, किन्तु वे धर्मपत्नी के लग में नहीं, यिन्य स्थीन के कप में लागी वाती थी।

धर्मसूत्रों को विवास होकर इस प्रया का जल्लेख करना पड़ा या। वास्त्रव में उनकी सम्मति इसके विरुद्ध थी। विसिष्ठ धर्मसूत (१।२५) स्पष्ट सब्दों में कहता है कि ऐसा विवाह निश्चित रूप से कुल को अधोगित की और ले जाने वाला है और सरने पर ऐसे विवाह से नरक मिलेगा। मनु ने सूद्धा के साथ विवाह की थोर निन्दा की है। "

प्रकाश पड़ता है। संस्कृत में राम काले को कहते हैं, ऐसा प्रतीत होता है कि इस शब्द का असली अर्थ रमण करना था। आर्थ शुद्रा स्त्रियों के साथ रमण ही करते थे, धर्म कार्य नहीं, अतः उन स्त्रियों को रामा कहा जाता था। ये सूबा स्त्रियां काली होती थीं. अतः रामा का अर्थ कृष्णवर्णा स्त्री हुआ और बाद में राम काले की कहने लगे। मन्० ३।१४-१६। पराशर स्मृति (१२।३३) के अनुसार घर में शुक्रा स्त्री रखने बाला रौरव नरकमामी होता है। शंखरमृति (४।६, १३) आपरकाल में भी शब्रा स्त्री के साथ विवाह का निवेध करती है, क्योंकि उससे उत्पन्न पुत्र पिण्डवान नहीं कर सकता। महामा॰ १३।४७।६-१० में मनु (३।९७) की मौति शुद्रा से विवाह की धोर निन्दा की गयी है। विष्णु (अ० २६) ने गूडा के साथ विवाह की निन्दा करते हुए मनु के ३।९४ तथा ३।९८ को दोहराया है, उससे धर्मकार्य का निषेध करते हुए उसे कामान्ध के सुख का ही हेतु बताया है। बृहद्यम इसे प्रतिदिन बहाहत्या के तृत्य पाप समझता है, वह इस जन्म में इस कारण सूत्रत्व को तथा अगले जन्म में कुले की योनि को प्राप्त करना बताता है (३।१४)। यम के मतानुसार शुप्रायमन से बाह्मण तीन दिन के लिए अपवित्र होता है, किन्तु इससे सन्तान उत्पन्न करने पर उसका बाह्मणस्य नच्ट हो जाता है। ब्रह्मणातक ब्रह्म-यातक नहीं है, किन्दु शुद्रा का पति बहाभातक है (न बहुरहा बहुरहा बहुरहा दु वृषसी

वह पुराने इतिहास को दूष्टि से ओक्षल करता हुआ कहता है कि किसी प्राचीन उदा-हरण (बृत्तान्त) में ऐसा नहीं देखा जाता कि आपतिकाल में भी बाह्यण अववा क्षतिय ने गूडा में विवाह निया हो। जो डिज मोहवश मूडा स्त्री से विवाह करते हैं, वे मत्साम सहित अपने पूलों को गूड बना डान्ते हैं। अपने और मौतम के मतलुसार सूडा से केवल विवाह करने में, जीनक के मन में जूडा ने मन्तान उत्पन्न करने से और भूग के मत में गूडा से उत्पन्न सन्तान की सन्तान होने पर डिज पतिल होंते हैं। णूडा स्त्री से समन करने वाला

पतिः, सं ० प्र०, प् ० ७१०) । हारीत इस विवाह को अघोगति पाने का साधन मानता है (सं० प्र० पु० ७५०)। उज्ञना के मत में मद्यपान और बहाहत्या करने बाले के लिए प्राथरिचत है, किन्तु शुद्रा से सन्तान उत्पन्न करने बाले के लिए कोई प्रावश्चित नहीं है (सं॰ प्र०, पु॰ ७४१) । उशना ने कुछ ऐसे आचार्यों का मत भी उद्भत किया है, जो ऐसे विवाह से व्यक्ति का अग्र:पतन नहीं मानते, किन्तु वसिष्ठ का यह मत है कि विवाहमात्र से उसका अवस्य पतन होता है। गौनक के मतानुसार पुत्र पैदा करने से तथा गौतम के अनुसार पुत्रों के पुत्र पैदा करने से (बही, पु॰ ७११) पतन होता है। मिलच्यपुराण के मत में अबि शुद्रा के साथ विवाह करने से पतित हुआ, जतन्य पुत्र पैदा करने से और सीनक पुत्र का पुत्र पैदा करते से (सं॰ प्र॰, पू॰ ७४९) । बहुरपुराण के अनुसार क्षत्रिय, बेस्य और शुद्रा कन्याओं से कभी विवाह नहीं करना चाहिए। (सं० प्र०, प्र० ७४२) । मिल-मिश्र के मत में शुद्रा के विवाह का निषेध तभी लागू होता है, जब अन्य बर्णी की परिनयाँ उपलब्ध हों। इन विवाहों की निन्दा करने का तात्पर्य इनके दोष विधाना है (सं० प्र०, ५० ७४२) । पराग्ररमाधवीय ने महामारत के आख्यमेधिक पर्य से शुद्रा के विवाह की निन्दा के दो वचन उद्भुत किये हैं। इनके अनुसार कामसुख के लिए भी शुद्रा से विवाह नहीं करना चाहिए। बीधायन (२।१।११) शुद्रा के साय विवाह का परिणाम पतित होना मानता है।

मन् द्वारा शूद्रा के साथ विवाह की धोर निन्दा होते हुए भी यह मनोरंजक जन्य उल्लेखनीय है कि वह यह मानता है कि शूद्रा भार्या में बाह्यण द्वारा उत्पन्न कन्या से यदि कोई बाह्यण विवाह करे तो सात पीढ़ी के बाद वह सत्तान पुरी बाह्यण हो जायणी (१०१६४ मि० गीतम ४१२२-२४ आप० २१९०-१९ याज ११६६) । मन् के टीकाकारों में उपर्युक्त स्लोक के अर्थ के सम्बन्ध में दो पक्ष हैं। पहला पक्ष मेधातिया, गोविन्दराज, कुल्लूक और राधवानन्व का है, जो उपर्युक्त अर्थ के साच मेल खाता है। इनके अनुसार यदि बाह्यण पुष्य और शूद्रा स्लो की सन्तान तथा उसके बंशज बाह्यणों के साथ विवाह करते हैं तो छठी पीड़ी के स्लीवंशज बाह्यण हो जायेंगे। हरदत्त ने गीतम ४१२२ की इसी प्रकार की ब्राह्मण मरक में जाता है और उससे पृत्र उत्पन्न करने माने का ब्राह्मणन नष्ट हो जाता है। दिज के देवकायें, पिनुकायं और अगिथि कायें में यो जुड़ा गृहिणी रोजर रणती है, उसका हच्य, काव्य देवता और पिनर पहण नहीं करने और वह रवमें नहीं प्राप्त करना। ब्राह्म स्त्री का चुन्वत करने वाने, उसका प्रवास प्रहण करने वाने और उसमे एवं उपप्त करने वाने और उसमे एवं उपप्त करने वाने कि प्रवास एवं का निवास का विधान मही है। मनू की यह पार निन्दा देवन जुड़ा से विवाह न करने के सम्बन्ध में उसकी वैगतिक आदर्थ को ही मूनित करनी है। वस्तु-स्थिति तो यह वी कि मूहाओं के साम विवाह होने थे और मनू ठीक करने परने 3193 में ब्राह्मण की वार, विध्य की तीन, वैथ्य की दी और सूह की एक नवी स्थीनर करना है। ३१४४ में वह मूहा के साथ विवाह की विधि का यर्थन करना है। कथात दुण्युन से भी स्त्रीरान लेने की ब्राह्मण विवाह की विधि का यर्थन करना है। अथात दुण्युन के साथ मूहा आदि असवर्थ स्थियों ने उत्पन्न पुत्रों के वायभाग के अन्न निर्मित करना है। साववल्य भी मूहा स्त्रियों के साथ विवाह के विधाय में अपनी अमहस्ति प्रकट करना है। साववल्य भी मूहा सिलयों के साथ विवाह के विधाय में अपनी अमहस्ति प्रकट करना है (११६६)। किन्तु इसके बाद मनु की तरह वस्तुन्तिन के अनुरोध में वह बाहाण, सिलय, वैयम, सूह की चार, तीन, दो और एक परित्रों का उल्लेख करना है (११५०) भ न

व्याख्या की है। दूसरा पक्ष सर्वज्ञनारायण और नन्दन का है, उनके मत में यदि बाह्यण और सूज्ञ की सन्तान (पारसव) एक उत्तम गुण वाली पारसवी से विवाह करती है और उसकी सन्तानें भी ऐसा करती हैं तो छठी पीढ़ों की सन्तानि वाह्यण होगी। मन्दन ने इस अर्थ की पुष्टि बौधायन (पाना १३) के एक बचन से करते हुए कहा है कि निवाद अर्थात् वैश्य से सूज्ञ स्त्री में उत्पन्न पुत्र की सूज्ञता पाँचवीं पीढ़ी में समाप्त हो जाती है। बौधायन के इस वचन के अनुसार सूज्ञ स्त्रियों की सन्तान आर्थ बन सकती थी। बृहसर के मतानुसार यह संभव है कि मनु का अभिन्नाय उपर्युक्त स्लोक में ऐसा रहा हो (साज आफ मनु—नेक्ड बुक्स आफ दी ईस्ट झीरीज, पु० ४९६-७)।

 मन् ३।४४ भरः क्षत्रियमा प्राष्ट्राः प्रतोवो वैश्यकस्यमा । वसनस्य वशा प्राष्ट्राः शृद्रमोत्कृष्टवेवने ॥ मि० विष्णु २४।६-=, मात्र० १।६२, शंख और पैठीनसि पराशरमाध्यीय प्० ४६६ पर ।

१० याज्ञ० ११४६-७ यदुच्यते द्विजातीनां गुज्ञाहारोपसंग्रहः । नैतन्मम मतं यस्मा-स्त्रायं जायते स्वयम् ।। तिस्रो वर्णानुपूर्यणं तथैका यथाकमम् । ब्राह्मणक्षिय-विद्यां भार्यां स्वा गुज्जन्मनः ।। शंखस्मृति ४१६६, बौधा० ११६१२-५, बिस्छ ११२४-२४), पारस्कर गृ० मू० (११४१६-११), यम तथा नारद संस्कार प्रकाश गृ० ७४६ पर उद्यत् ।। बाह्मण के बृद्धा में उलाझ पुत्र की वह पारसव कहता है (१।६५-६२) और दाम भाग में इनका भी हिस्सा रखता है। (२।१२।४९)।

धर्मसूतों और न्मृतियों में यूदों द्वार अनुसाम तथा अन्य वर्थों की स्थियों के साम अभिगमन के लिए बताये गये कठोर वण्ड यह सूचित करते हैं कि भास्तकारों को ये राज्यक निताना अवांक्तीय थे। आपरनम्ब धर्मसूत्र (२१२०१०-१) खूडा का अभिगमन करने तथे आये को राष्ट्र से निवंधित करने योगा रामसता है और यदि सूख आयों का अभिगमन करने तथे आये को राष्ट्र से निवंधित करने योगा रामसता है और बहायणी को उसका किर गूंड बार ये सुले कर जो पर सुला के आहायणी को उसका किर गूंड वार पर में मल कर उसे गुंध पर सवार कराते हुए राजमार्ग में धुमाने का। भे गौतम धर्मसूत्र (१२१२) बूढ हारा बहायणी का अभिगमन करने पर यूढ को लिगोद्धार का तथा सम्मत्ति छोनने का दण्ड बतलाता है, मनु मूढ हारा रक्षा से रिहित बाह्यणी के ममन में निगंद्धार की तथा रक्षायुक्त होने पर उसके प्राण तथा सर्वस्व लेने के दण्ड की व्यवस्था करना है (६१३४)। याज्यक्त्य (२१२४) किसी दिल के बण्डानी के पास जाने पर उस पर भग का दान करवा कर उसे राज्य से निकलवाने का और यदि णूड आयोगामी हो तो उसके अध का विधान करता है।

## सवर्णं विवाह की प्रशंसा

इन कठार दर्जों का उद्देश्य प्राक्षण कन्याओं के माथ शूद्रों के विवाहों की प्रवृत्ति को रोकना प्रतीन होता है। कारन में जातिश्वेद का विवार सकृते के साथ-साथ अपने वर्ण मा जाति में विवाह को अच्छा समझा जाने नया और अपनी जाति या कर्ण में विवाह करने पर सन्त दिया जाने लगा। यथि आध्यलायन और आपस्तम्य मृह्ममूलों में इस नियम का अर्णन करते है। १२ गोतम सवर्ण विवाह का वर्णन करता हुआ असवर्ण विवाह को हीन नहीं बनावा, किन्तु आपस्तम्ब (२।५३। १-३) वर्णान्तर विवाह में दोष समझता है। सनु (३।५२) और नारद (स्थिप्त ४) अपने यणं की स्त्री के साथ विवाह

विसाठ ध० सू० २९।१। आपस्तम्ब (२।२७)९०) का बण्ड विधान कुछ कोमल है, वह ऐसी स्त्री को बत उपवासादि करने का विधान करता है (दार बास्य करायेत् )।

गौतम ४।१, 'गृहस्यः सदृशीं भार्मा' विन्देतानन्तपूर्वा यवीयसीम् । हरवतः—कात्या कुलेन च सदृशीम् । किन्तु गौतम के ४।१४–१७ में अनुलोम प्रतिलोम विवाहों से उत्पन्न अम्बर्ध्य निपादावि अनेक जातियों का वर्णन है, इससे स्पष्ट है कि उस समय सवर्ण विवाह के नियम का पालन पूरी तरह नहीं होता था ।

को थेंट्ठ समझते है। इसे मिवाह का पूर्वकल्प कहा जाता है, इसके साथ ही एक दूगरा हीन कोटि का विकल्प (अनुकल्प) यह है कि बाह्मण क्षतिया, वैध्य नथा धूद्र वर्षों की, सित्तिय क्षतिया, वृक्ष्य कों की, वैध्य वैध्य और धूद्र वर्षों को और सूद्र कंगल सूद्र वर्षों की स्त्री से विवाह कर नकता है (पार० गू० गू० पाड, बोधाड पाड, विमन्द्र पार४—२६ मनु ३१५२, विष्णु १४१५—४ साज ६ पा४६)। पूगरा विकल्प सारवकारों को अभीष्ट मही था, इसमें धूद्रा के माथ विवाह की उन्होंने थीर निन्दा की है। किन्यु इसमें कोई सन्देह नहीं कि नवी इसबी सताब्दी तक से विवाह स्थार रामाज में प्रभित्त रहे। अभिलेखों में तथा प्राचीन माहित्य में इनके अनेन उदाहरण मिलने है। उन्हें देखने से पूर्व यहां सवर्ष विवाह के उत्पादक कारणों पर विवार किया बामगा।

# सवर्ण विवाहों का मूल कारण

सवर्ण विवाह के नियम का मूल कारण जातिशृद्धि की जिल्ला थीं। " जब कोई जाति अपने को विशिष्ट समझती है, उस समय वह दूसरी जातियों मे अपने वैवाहिक

\*3 कैलिफोनिया के रेड इंडियनों में यह नियम या कि मदि उस जाति को कोई हती किसी खेतांग पूरुष से विवाह या व्यक्तिचार करती थी तो वह मार दी जाती भी। मध्य अमेरिका के स्पेनवासियों को, ग्रीनलंब्ड के डेन लोगों को, मारीक्स में और एष्टिन्स (Antilles) नामक द्वीप में क्रेंचों को वहां के मूल निवासियों से वैवाहिक सम्बन्ध करने के लिए कानून द्वारा रोका गया, ताकि जातीय शहरता बनी रहें। रोमन बर्बर सोगों से शादी नहीं कर सकते थे (बै० शा० हि० मै० ए० ११-१४) । जर्मनी में हिटलर ने जर्मन जायों के बंश की पवित्रता बनाये रखने के लिए हो यहवियों से आयों के विवाह-संबन्ध राजाता द्वारा बन्द करा दिये थे। जर्मनी में इस विषय का कानून प्राचीन काल से ही बहुत कठोर रहा है। बर्गण्डी के नियम के अनुसार कोई स्वतन्त्र कन्या किसी नीच या दास श्रेणी के व्यक्ति के साथ गावी नहीं कर सकती थी, ऐसा विवाह होने पर दोनों को कत्स कर बिया जाता था। गाय लोगों में स्थतन्त्र कल्या के गुलाम नौकर से शादी करने पर बोनों को सार्वजनिकक्य से कोड़े मार मारकर आग में जिन्दा जला विया जाता था (युलकोइहरकुत लीगल प्रोटेपशन आफ वुमैन अमांग दो एन्हो-न्ट जर्मन्स, पु० ४६-४६) । ताहिटी में यदि उच्च कुल की स्त्री किसी हीन स्थिति के व्यक्ति को अपना पति बरण करती थी तो उस व्यक्ति से उत्पन्न अध्वे मार बिये जाते थे।

सर हेनरी मेंन ने लिखा है कि क्रांस में पहले कुलीन (Nobelesse) वर्ग के लया नगरवासी व्यापारी कूर्जुआ वर्ग के व्यक्तियों के बीच में विवाह होना नम्बन्ध तोड़ लेती है, नवोंकि उनके माथ सम्बन्ध रखने से उसे अपनी बणजुद्धि नप्ट होने का भय होता है। भारत में वह भावना किम जाति में पहले पैदा हुई, बाह्यणों में या श्रवियों में, यह बड़े विवाद का निपय है। संभवतः श्रवियों ने इम मामते में पहल की। उनके जाम राजनीतिक सित्त, प्रमुता और मोमारिक मम्पिस ही, उन्हें उस बित्त का अधिमान था। बाह्यणों की उन्हान्दना ब्रह्मविद्या में थी, उन्हें उस बित्त का अधिमान या। किन्तु जनक आदि श्रविय ब्रह्मविद्या जानमें बाले भी थे। बौद्ध माहित्य एवं महा-नारन में बाल होना है कि अपनी जानि को उच्च ममझने का भाव पहले श्रवियों में आया या और बाह्मजी ने उनमें यह भाव ग्रह किया।

अस्थाक मृत्त (दीर्घनिकाय ११९) में युद्ध ने पहले मी जाइयी की श्रेष्ठता क्लाने हुए यह कहा है कि जानि विगड़ने के इर में उन्होंने अपनी बहिनों के साथ संवास किया और बाद में अन्वष्ट द्वारा असियों की उच्चता निम्न दंग से स्वीकार करायी— "अस्थाक, यदि एक असिय कुमार बाह्यण कल्या के साम संवास करें, उनके सवास से पुत्र उन्तर होंगे। नया बहु पुत्र बाह्यणों में आगन और पानी पायेगा।" "पायेगा हे गीलम।" "क्या शह्मण पहुनाई में उने जिल्लायेगे? "जिल्लायेगे हे गीलम।" "इनको स्त्री पाने में क्याबट होगी।" "क्याबट नहीं होगी हे गीलम।" "क्या अधिय दगका अधियेक करेंगे?" "नहीं हे गीलम, वर्षानि यह माना की और अपना है।"

"मां अम्बन्द ! यदि ब्राह्मण कुमार क्षतिय करवा के साथ संवास करे, उनके मंधान में पूज उत्पन्न हो। क्या वह ब्राह्मणां में आनन पानी पावेगा ?" "पायेगा हे गीतन ! "
"वधा ब्राह्मण आडः " " में उमें खिलायेंगे !" "खिलायेंगे हे गीतन ", "क्या उसे ब्राह्मण स्त्री पाने में अनावट होंगी।" "स्वावट नहीं होंगी हे गीतम।" "क्या अविव

विलक्षण क्य से असाधारण घटना थी (वं का हिं मैं के पू ६१-६२)।
उपर्युक्त उवाहरणों में अपनी जाति में या वर्ष में विवाह करने के निम्न कारण
प्रतीत होते हैं—(१) वंश सुद्धि की विन्ता, (२) जातीय अधिमान, (३) पार्यवय
तया उच्चता की भावना, (४) प्रायः जातियां अपने सदस्य दूसरों को देकर
अपनी जाति को संख्या या संपत्ति में कमी नहीं करना चाहती। मूसा ने जेलोफिहेड को कन्याओं को अपने पिता की जाति में इसलिए विवाह करने की अस्ता दो .
थी कि उत्तराधिकार में प्राप्त होने वाली सम्पत्ति उसके पिता के हो परिवार में
रहे। गोरक्को में रोफ के बवंदों में अपने गांव के समुदाय से बाहर सावो करने
वाली स्विपों को वाय में अधिकार नहीं विया जाता, दूसरी जातियों से अलग
रहने, उनसे पूणा करने, उनके रीति-रिवाजों तथा भाषा के भेंद से प्रायः अन्तकांतीय विवाहों को नापसन्य किया जाता है और उनका निषेध किया जाता है
(वं र सा० हिं भैं ०, पू० ६०)।

उसका अभिषेक करेंगे।" "नही हे गीतम।" "सी किस हेतु मे।" "गीतम, वह पिना ने अनुपपक्ष है।"

"इस प्रकार है अभ्याक, स्वी की और से भी, पुरुष की और ने भी धारिय थेंग्ड है।" गीतम के इस कथन का आवय यह है कि क्षतिय बाह्मणियों को नहीं पहण करने. जी अलिय बाह्यभी की ग्रहण करने हैं, उनके लिए अंतिय जानि में कोई स्थान नहीं रहता। बाह्यण ऐसे कविय लोगों को अपने में ने नेते हैं, अनः चे शीत है। ध्रवियों में स्ती और पुरुष दोनों ही जुद होने में शक्य श्रेष्ठ हैं। बुद ने अनेक स्पनों पर बाह्यणों की इरालिए गिल्या की है कि वें सवर्ण विवाह के नियम का पालन न करते. उए अन्य वर्णों की स्त्रियां ग्रहण करने हैं। मृतक मुस (अ० नि॰ ५।४।४१) में बाह्यणों के ज्ञास का वर्णन करने हुए बढ़ के उनमें कुलों जैसे गोच पुराच धर्म बनाये हैं। उनमें पहला पुराण धर्म यह है--"भिक्षओ, पहले बाह्मण बाह्मणी के पास जाने थे, अवाह्मणी के पास नहीं। भिक्तों, इस समय बाहाण ब्राह्मणी के पास जाते हैं और अबाह्मणी के पास भी ।" ब्रोण सूत्त (अ० ति० ५।४।५।२) में ब्राह्मणों के चण्डान होने के प्रकार का वर्णन करते हुए वे कहते हैं -- "वह बाह्मणी के पात भी जाता है क्षत्रिमाणी तथा वैज्यानी के पास भी, शुद्रा के पास भी, वैणवी, रवचारिणी और पुरुकसी के पास भी।" ये उदाहरण उस समय ब्राह्मणों द्वारा निम्न वणीं की स्विमां ब्रहण करने के रिवाज पर प्रकाश बालते हैं। जन्मण्ड सूल के साथ यदि इन्हें मिलाकर देखा जाय तो यह स्पष्ट है कि क्षतियों में सवर्ण विवाह का नियम पहले चला और वे अपने को इसीलिए अधिक थेंग्ठ समझते थे। जैन परयों में यहां गया है कि जब भगवान महाबीर ने जरम लेने का निरुप किया तो ये यह सोचने लगे कि किस जाति में जन्म मूं। क्षतिय जाति को क्षेप्त समझकर उन्होंने उसी जानि में जन्म ग्रहण किया।

यह कहा जा सकता है कि बौडों और जैनों के ब्राह्मण विरोधी होने से इन प्रमाणों की कोई महता नहीं है, किन्तु ब्राह्मणों के मौरव का गान करने वाले महाभारत में भी हमें सित्यों की जातीय अंच्ठता व अहंकारपूर्ण मृद्धि की भावना दृष्टिगों चर होती है। यह स्मरण रखना चाहिए कि महाभारत में ब्राह्मणों को कथादान करने के बहुत फल गिनाये गये हैं। हम इन्हें अन्यत्र विस्तार से देखेंगे। इन फलों और माहा-तम्यों के होते हुए भी बहुत बार क्षत्रिय राजा ब्राह्मण को अपनी कन्या देने से इन्कार करते हैं या उसने लिए कोई कड़ी गर्त लगाते हैं। यह बात उल्लेखनीय है कि राजाओं को ब्राह्मणों की इन्छा पूरी न करने पर, उनने बाप का पूरा भय होता था, परन्तु फिर भी कुछ राजा वंश-लुद्धि के कारण अवस्य ऐसा करने का साहस करते थे। में भा भा (१३१२) में एक प्राचीन प्रतापी राजा दुर्योधन का वर्णन है। उसकी सुवर्धना नाम की एक कन्या अभूतपूर्ण सुन्दरी थी। अग्व ब्राह्मण का वेश द्यारण कर दुर्योधन के पास आया और उस कन्या की माचना करने लगा। राजा ने सीचा कि यह ब्राह्मण दिस्त

और असवर्ष है, टमलिए उसने हमें करवा देने में इन्कार किया (१६१२१२) । में भाव १९३४ में राजा गाधि की नमा है। ज्यान न गुल ऋषीम भाविष गाधिराज की करवा गरंथनी के साथ पाणिप्रहण करना चाहताथा। वाधिराज ने उने दिद्ध समझकर पहले उनके माथ अपनी करवा का विवाह करने से इन्कार किया। इस इनकार के याद भी जब ऋषीन ने हट किया नो राजा ने एक और से उपामकर्ण हया आयु देग वाले १००० थाँड़े देने पर ही अपनी कन्या देना स्वीकार किया। राजा को विश्वस था कि ऋषीक वह ॥में पूरी न कर सकेता। ऋषीक को उपस्थित किये वो राजा वह देखकर हैंगा रह समा और भाग के भय उसने अपनी कन्या अलंक त करके ऋषीक को वी (संश्वात रह समा और भाग के भय उसने अपनी कन्या अलंक त करके ऋषीक को वी (संश्वात १९४३)।

जानि गुढि के विधार की प्रवलता के साथ सवर्ण विवाह का नियम पुष्ट होने लगा। हम देख चुके है कि यन (३१९३), पार० गृ० (११४), बीधायन घ० सू० (११२४), विवाह का नियम पुष्ट होने लगा। हम देख चुके है कि यन (३१९३), पार० गृ० (११२४) वाद्याण की चार, कांत्रिय की तीन, वैश्य की दो और जूद की एक न्हीं मानते हैं। इससे यह स्पष्ट है कि प्रतिलोम विचाह उन्हें इप्ट नहीं था और या उम ममय प्रचलित न था। इमका अर्थ यह हुआ कि धर्ममूखों के काल (६०० ई० में ३०० ई० पू०) तक प्रतिलोम विचाह जन्द हो चुके थे, किन्तु अनुलीम विचाहों के बन्द न होने का कारण स्पष्ट है। प्रश्मेक व्यक्ति अपनी सकती को उच्च या ममान कुल में देना चाहना है, निम्म कुल में नहीं। शहकी अपनी इच्छा से भी उच्च चुल में जाना चाहेगी। भारत में ही नहीं, पाल्वास्य देशों में भी इसे दुरा माना जाना है। १४ प्रतिलोम विचाह बन्द हो जाने के बाद विज्ञुदिवाशी (Paritan) प्रमंशास्त्रों ने अनुलीम विचाहों का भी विरोध किया।

मनु ने नावारी में ममाज की परिस्थिति को दृष्टि में रखते हुए अनुलीम विवाहों की अनुमित दी है (३।१२), पर इच्छापूर्वक नहीं । वह कहता है— "दिजों के पहले विवाह में समर्णा स्त्री खेळ होती है। किन्तु काम-बासना से प्रवृत्त होकर अदि कोई दूसरा विवाह करना बाहे तो निस्त वर्णों की न्लियों भी खेळ होती है।" मनु के अदि-दिन्त दूसरे वास्त्रों में भी इस बात पर बन दिवा गमा है कि पहली स्त्री सवर्णों होगी चाहिये। मार्क पुराण (१५३) "४ में कहा गमा है कि पहली स्त्री सवर्णों हो

<sup>&</sup>lt;sup>४९</sup> भगवानदास—पुरुषार्थ, पु० ५२३ ।

भार्क पुराण के अ० १९३ में विष्टनाभाग की कथा है, वह एक सुन्दर वैश्व कत्या को बेखकर उस पर मुख्य हो गया, उसने उसके पिता से यह कत्या देने की प्रार्थना की। कत्या के पिता ने नामाणको इस कार्य के लिए अपने पिता से अनुज्ञा मांगने को कहा। जब राजा ने ख्रियों से इस विषय में पूछा तो उत्तर मिला कि राज-

होनी चाहिए। यदि कोई पहली स्त्री निम्मवर्ण की नाता है मां वह अवस्य अधाननि को प्राप्त करता है।

# स्मृतियों द्वारा अनुलोम विवाह बन्द करने के दो दंग

अनुसीम विवाहों के प्रति अपनी अनिक्छा की नाम्लकारों ने दो सपो में अभि-व्यक्त किया है—(१) सवणों की असवणों पनियों की अपेक्षा अधिक अधिकार और प्रतिष्ठा देकर, (२) अनुलोमज सन्तानों के गाम्पत्तिक अधिकार कम करके । मन् (१।८५-८६) कहना है कि सदि द्विज की अनेक वर्ण की म्बियों हों में। वर्ण के अनगार सन्वन्धी कार्य और (रमोई आदि घर के) नित्यवर्म करने का अधिकार है, अरुव वर्ण की स्त्री को कभी नहीं । जो मोहवक अन्य वर्ण की भागों में इन नामों को करवाना है, वह चाण्डाम के तुस्य है। १९ यात (१।८८) मन् की व्यवस्था का अनुमोदय करने हुए कहता है कि द्विज सबर्णों स्त्री रहने पर अन्य वर्ण की भागों में धर्म-मन्बन्धी कार्य

कुमार नामाण की पहली शाबी किसी कविय कचा से होनी चाहिए। उसके बाव ही बैंग्य की कचा उसकी स्त्री हो सकती है (श्लीक २०-२१)। नामाण ने खियों के बचन की अबहेलना कर अब उस कच्या का जबवेरती अपहरण करना चाहा तो पहले राजा की सेना ने तथा बाद में राजा ने स्वयं उसके साथ संधाम किया। इस समय आकास से एक परिवाजक प्रकट हुआ और उसने कहा (श्लोक २०-३६) कि पुरुष अपने वर्ण की कन्या के साथ विवाह न करके जिस हीन जाति की कन्या का पाणिप्रहण करता है, वह उसी के वर्ण का हो जाता है। वैश्य कन्या के साथ विवाह करने से अब यह वैश्य हो गया है, अब इसकी क्षत्रिय के साथ यद्ध का अधिकार नहीं है।

इस कथा से दो महत्त्वपूर्ण बातें मुचित होती हैं—(१) पहला विवाह सवर्णा पत्नी से होना चाहिए, (२) हीनवर्ण की पत्नी के साथ विवाह करने पर उक्च वर्ण के पुरुष का वर्ण पत्नी के समान हो जाता है। वंग्य कन्या के साथ शादी करने पर दिस्ट नामाग अजिय से वंग्य बन गया। किन्तु व्यास स्मृति का मत इससे मिन्न है, इसमें कहा गया है कि सवर्णा स्त्री से विवाह के बाद अन्य वर्णों की स्त्रियों से शादी करने पर उनसे उत्पादित पुत्र अपने वर्ण से हीन नहीं होता है।

मनु १। ८५ – ८७ मि० विष्णु १६११ – ४, याज्ञ ०११६, कारवायन — विवास रत्नाकर यू०४२० में उज्ज्ञत । विष्णु स्मृति सवर्णा स्त्री न होने की दशा में अध्यवहित निम्न वर्ण को पत्नी के साथ धर्म कर्म करने का विधान करता है, यदाप गृह स्त्री के साथ धर्म कार्य उचित नहीं माना गया । किन्तु संभवतः प्राचीन काल में

न कराये । कात्यायनस्मृति (=।६), व्यास स्मृ० (२।९९-२२), विष्णु स्मृति (२६। ५-३) ने सवर्णों की प्रशस्त एवं प्रतिष्ठित यद दिया है।

स्मृतियों में नवणों और असवणों पत्नियों में एक अन्य भेद श्री प्रविश्वित किया गया। ब्राह्मण गुरुवी सवणों पत्नी तो गुरू के समान पूज्य थी, किन्तु असवणांओं का सम्मान प्रत्युत्वान और अभिवादन से किया जाता वा (मनु २।२९०)। विश्व स्मृति के उमें अधिक स्पष्ट करते हुए कहा है कि हीन वर्णोत्पन्ना गुरू पत्नियों को दूर से अभि-वादन गरना जाहिए, जरणस्पर्ध आदि में नहीं (३२।५)। उजना स्मृति का भी महीं मन है (३।२०)।

असवर्णा स्त्रियों के पूर्वों के साथ दाय में अन्याय

मवर्णा स्वी प्रवास्त है, यह कहनर ही बास्त्रकार सन्तुष्ट नहीं हुए। उन्होंने अगवर्णा निवसों ने उत्पन्न सन्तानों के दाय सम्बन्धी अधिकार कम करके इस खेळता को मूर्णकप प्रदान किया। 1 अववर्णा निवसों में जो जितने निवसे दर्जे की थी, उसे सम्पनि में उत्ताक का हिन्सा दिया गया। गौतम (२६१३७) बाह्मण के मूझा से उत्पन्न पुत्र को एकलौना बेटा होंने पर भी वृत्तिमाल देने को व्यवस्था करता है। 1 असिष्ठ (१७/४८-४०) उपका उल्लेख ही नहीं करता। मनु कुछ उदार होकर उसे पिता ज्ञाग दिये धन का अधिकारी मानता है (६/९४५ मि० म० भा० १/१३४७/११-२०)। यह स्मण्ण रखना नाहिए कि वृह्णानि (२४/१२) गूझा के पुत्र को हिस्सा नहीं देवा, म केवल मुद्रा के माव ही उपेक्षा का यह व्यवहार है, बचित् अन्य असवणी स्वियों के

ऐसी अध्यवस्था नहीं थी। मनु ने १।२३--२४ में यह कहा है कि स्त्री जैसे गुण बाले पुरुष के साम मिलतो हैं, वैसे गुणवाली हो जाती है, निकुट योगि में उरपम होने वाली अक्षमाला और शारक्की ने बीसच्छ और मन्वपाल के साम परिणोत होने पर पुजा एवं सम्मान प्राप्त किया।

भि० म० मा० १३१४७।२७-४४, युधिष्ठिर को यह शंका है कि दिन रूप से तुल्य होने पर भी ब्राह्मणी क्यों खेळ है तथा क्षित्वस और वेक्स क्यों होन हैं। उनके पुत्रों में विषम विभाग क्यों करते हैं? भोष्म कहते हैं कि ब्राह्मणी खेळ (गरीयसी) भाषा है, अतः उसे ये विशेष अधिकार प्राप्त हैं।

गौ० ३६।३७, मन् ६।९४४ । किन्तु इसके साय ही मन् ने यह भी कहा है— अन्य वर्ण की पत्नियों की सन्तानें हों या न हों शूबा के पुत्र को दसनें हिस्से से अधिक नहीं मिलना चाहिए। मि० मन् ६।९४३—

> षतुरोंऽशान्हरेद्वित्रस्त्रीनंशान् क्षत्रियापुतः । वंश्यापुतो हरेद् इपंशमंशं शूत्रापुतो हरेत् ॥

वुझों से साथ भी मही बतांव किया गया है। पिता की सम्पत्ति में उत्तम भी, वैल, सवारी या जो कुछ उत्तम वस्तु होगी वह ब्राह्मण के पुत को ही मिलेंगी। में भाव (१३१४७)११), मनु (१११६०) के अनुसार क्षेप सम्पत्ति को दस मागी में बाट दिवा जाता था। इनमें से ४ हिस्से ब्राह्मणी के पुत को, ३ हिस्से ब्राह्मणी में नात को, २ भाग कैस्य के तथा एक माग बूद के सदकों को मिसता था (गनु ११९६१ विष्णु १६१९-३० बी॰ घट मूट २१२११९०।, याक्र ० ११९११ में भाव १११४ में भाव ११४०।१२-१६)। मनु और बीधा अवित्य और बैस्य की अनुसामक सतानों के सम्पत्ति के सटकार की चर्चा नहीं करने, किन्तु याक्र ० (२१९११) उपर्युक्त कम से अवित्य की मवर्णा स्त्री से उत्तास पुत्र को है, वैष्या तथा सूद्रा के पुत्रों को कमका है, है हिस्सा देता है (मिंट बृहस्पति ० १११०, विष्णु १६१९ अनु)। १६ अनुसाम सतानों के साथ यह अरवन्त सन्वासपूर्ण बतांव है। युधिन्दर

म० मा० १३।४७।४७-१४ में शक्रिय की सम्पत्ति के आठ हिस्सों में ४ क्षेत्रिया पुछ को, ३ वंस्या पुछ को तथा एक हिस्सा शुद्धा के पुछ को विया गया है। वंश्य का बेरया से उत्पन्न पुत्र ४ भाग तथा शुक्रा से उत्पन्न एक भाग का अधिकारी है। तिम्न बर्गवाली कन्या से उत्पन्न पुत्र की नीचा दर्जा देने के उदाहरण मध्यकालीन यूरीप के जर्मनी तथा बर्तमान समय में इंगलण्ड आदि देशों के राज परिवारों में पाये जाते हैं। पूराने जर्मन सिविल कानून के अनुसार उच्च कुलीन वर्ग से सम्बन्ध रखने बाले पुरुष का निम्न वर्ग की स्त्री के साप विवास बहुत बरा समझा जाता या, ऐसी स्त्री को पत्नी का दर्जा नहीं मिलता या, पति की मृत्य पर ऐसी स्त्री या उसकी सन्तान सम्पत्ति की उत्तराधिकारी नहीं बन सकती थी (बै॰ शा॰ हि॰ मै॰, पु॰ ६१) । ऐसे विवाहों को मागैनेटिक (Marganatic) कहा जाता है, इसका शब्दार्थ है प्रातः कालीन मेंट । ध्योंकि इस विवाह में पति की सम्पत्ति पर निम्न वर्ग की स्त्री का कोई स्वत्व नहीं होता या, अतः इसकी श्रति-पृति के लिए पति सुहागरात के बाद प्रातः काल परनी को बहुमूल्य भेंट देता या। इसका दूसरा नाम वामपाणि (Left handed) भी है क्योंकि इसमें बायां हाब ही दिया जाता है (सैवस्टर डिक्शनरी, पुरु १४६४) । वर्तमान काल में इसका एक प्रसिद्ध उदाहरण इंगलैण्ड के सम्राट एडवर्ड अञ्चम का सिम्पसन के साथ विवाह या। सिम्पसन राजकुल की स्त्री नहीं थी, इंग्रलंण्ड के १७७२ के रायल मैरिज एक्ट के अनुसार एडबर्ड उसके साय केवल बामपाणीय विवाह ही कर सकता या, उस दशा में उसकी सन्तान इंगर्लण्ड के राज सिहासन पर नहीं बैठ सकती मी। एडवर्ड ने अपनी परनी तथा सन्तान को हीन स्थिति प्रवान करने वाला ऐसा विवाह करने की अपेक्षा राजगही छोडना अधिक अच्छा समझा।

को इस व्यवस्था से बहुत ही आश्चर्य होता है। वह भीष्म से इस उपेक्षापूर्ण व्यवहार का कररण पूछता है तो उत्तर देते हुए भीष्म ने इसका हेतु आह्मण आदि वर्ण की श्रेष्ठता बताया है (मे० भाव १३४७।२७–४४) ।

## असवर्ण विवाहों के ऐतिहासिक उदाहरण

धर्मशास्त्रों द्वारा निन्दित ठहरामें जाने के बावजूद असवर्ण विवाह हिन्दुओं में चलते रहे हैं। गुनवुन, गुप्तवुन और मध्ययुनों में इस प्रधा का काफी प्रचार रहा। गुनवंशी राजा ब्राह्मण थे। कालिवास ने मालविकारिनमिल नामक नाटक में ब्राह्मण पूप्यमित के पूज ऑग्मिमिल (दूसरी शती ई० पूर्व) का विवाह निदर्भ के क्षतिय राजा मजसेन की कन्या मालविका से करामा है। मालविकालिमिल के प्रथम अंक में राती के बर्णावर भ्राताका वर्णन है, इसका अर्थ है कि वह रानी केंचे वर्ण की थी। वाकाटक राजा बाह्यण थे, किन्तु चन्द्रगुप्त द्वितीय की पुत्री प्रभावती गुप्त बाकाटक वंत्री रुद्रसेन द्वितीय (३६५ ६०) की मुख्य रानी बनी। यशीवमी के मन्द्रसीर वाले छठी शती के शिक्षालेखीं से भात होता है कि वेदशों के बंग में उत्पन्न और स्मृति मार्ग से विचलित न होने वाले रविकीति नामक बाह्मण ने एक बैध्या भानगुष्ता से विवाह किया। ? वाकाटकवंशी देवसेन राजा का मंत्री सोमनाम बाह्मण या, श्रुति, स्मृति में प्रतिपादिन विधि के अनुसार आचरण गरने वासे सोग ने ब्राह्मणी और अधिया स्त्री का पाणिब्रहण किया। २३ कदम्ब वंश का संस्थापक मसूर शर्मा (राज्यकाल ३४०-६० ६०) बाह्यण था, किन्तु उसके संकाज बर्मा अर्थात् धांत्रिय है और इसी बंधा के क्कूल्प बर्मा ने अपनी कन्याएं गुज राजाओं को ब्याही। <sup>२ २</sup> प्रतिहारवंश के संस्थापक हरिज्ञन्द्र (४५० ६०) ने क्षतिय एवं ब्राह्मण वर्ष की दो स्तिमों से शादी की थी। २३ सतवीं तती में मद्यपि मुजानच्यांक ने लिखा है कि शोध अपनी जाति के अन्दर विवाह करते हैं, <sup>२४</sup> किन्तु बाग ने हर्पचरित के प्रथम जच्छवास के अन्त में अपने पारशव अर्थात् गुड़ा स्त्री के नर्म से उत्पन्न दो सीतेले भाइयों-चन्द्रसेन और भात्सेन का उल्लेख किया है। राज्यकी बैज्यवर्ग की थी। किन्तु उसका

<sup>&</sup>lt;sup>२०</sup> क्लोट-कार्पस-इग्सिकिय्शनम इंडिकेरम, खण्ड ३, पू० १४२-६४

अर्थिओलाजिकल सर्वे आफ वैस्टर्ने इंडिया, खण्ड ४, पृ०१४०। सोमस्ततः सोम इवापरोऽभूत्स बाह्मणः क्षत्रियवंशनासु । श्रृतित्मृतिन्यां विहितावंकारो इयोसु भागीसु मनो दघार ॥

२२ एपिप्राफिया इंडिका, खब्ड ८, पु० २४

२३ ए० इं०, छ० म, पु० म७ 'तेन ओहरिजन्बेण परिणीता दिजात्मजा। दितीया क्षत्रिया महा महाकुलगुणान्विता ॥

२४ वाटसं-जान पुवानच्यांग, ष० १, पू० १६२ ।

विवाह मौद्धार वंश वे क्षतिय राजा पहुवमों से हुआ। वलभी के क्षतिय राजा ध्रवभट में वेश्यजातीय हुएँ की लड़की के साथ विवाह किया। ६५० ई० के टिपरा के एक यानपत्र में सोकनाथ नामक सामन्त को भारद्वाक्योती ब्राह्मण तथा उसके परनाना केमव को पाराब लिखा है। १४ दसवी क्षती के प्रारम्भ में संस्कृत के किव याद्यावर ब्राह्मण राज-शेखर ने चौहान कुल की गुणवती कन्या अवन्तिसुन्दरी से परिणय किया और उसकी प्रेरणा से कर्पूरावरी की रचना की (बार भीर ११२०)। १७७ ई० का ब्राटपूर का नेव्य यह बताता है कि गुहिल बंध के संस्थापक गृहदस ब्राह्मण के बंधन भार्न गृह ने राष्ट्रपूर वंध की राजकन्या से शादी की। दसवी जती के प्रमिद्ध टीकाकार मेधानिविक मवर्णा स्त्रीन मिलने की देशा में असवर्णी से विवाह का उल्लेख किया है (भन् ० ११९४)। काबुल और सिद्ध में ब्राह्मणों के राज्य थे और बहो के क्षत्रिय राजपूर्वों को ब्राह्मण कन्याओं से विवाह का अधिकार था। १६ क्यामिटन्यागर (३५१९०९) में कहा गया है कि जब ब्राह्मण अशोकदक्त ने राजकुनारी से मार्थों की ने उन दोनों की कांगा, विद्या और विनय की तरह हुई। कई बार पिता अपनी कन्या से पूछता था विन् व वारों वर्णों में ने किम वर्ण के व्यक्ति को अपने पति के रूप में बाहती है।

१३ थीं शती तक अनुसोम विवाहों का शिलासेखों में उल्लेख मिनाना है। विजय नगर के प्रसिद्ध राजा बुक्क प्रथम (१२६६-१२६६) की कन्या विक्यादेवी का परिणय जारन प्रान्त के शासक प्रद्धा नामक ब्राह्मण मे हुआ। १९ मध्यपुण के अन्य याजियों ने भी अनुसोम प्रया के जन-भति-शनी: बन्द होने का सकेत किया है। ६०० ६० की लगभग खुरबाद नामक अरथ याजी जिखता है कि कातरिय (क्षतिय) ब्राह्मणों को अपनी लड़की देते थे, पर उनकी लड़कियों मही से सकते थे। इससे शात होता है कि ब्राह्मणों में अनुजोम विवाह प्रचलित था, किन्तु इससे दो शानी बाद अन्ववेदनी जिखता है— "हिन्दुओं को पहले अपने से नीच वर्ण की स्थितों से बादी करने का अधिकार था। परम्तु हमारे समय में ब्राह्मण कभी अपने से नीच वर्ण की स्थानी करने का अधिकार था। परम्तु हमारे समय में ब्राह्मण कभी अपने से नीच वर्ण की स्थानी करने के शादी नहीं करते थे।" इससे समय है कि खुरदाद के बाद २०० वर्षों में ब्राह्मणों में अनुजोम विवाह की परिणाटी उठ रही थी, फिर भी इससमय में हमें ऐसे विवाहों के कुछ उदाहरण मिलते हैं। अनवेदनी के समय में हो एक कर्जारी राजा संग्रामिह (१००३-१०२६) ने अपनी कन्या का विवाह एक ब्राह्मण युक्क से किया। किन्तु १२ वी शती के मुप्तिद्ध कपमीरी ऐतिहासिक कल्हण को यह विवाह एसंद नहीं था, उसने यह जिल्ला है कि इस विषम सम्बन्ध से उस राजा ने अपने यह जी क्षति की (राजतरीवाणी ७)१०)।

२४ ए० इं०, ख० १४, प्० ३०७।

२६ वैश्व-हिन्दू भारत का उत्कर्ष, पृ० ३०६।

२७ एपि० इं० स० १४, प० १२।

मन्यकाल के प्रारम्भिक टीकाकारों में आत होता है कि उस समय तीन दिज वणी— बाह्मण, अखिय नथा वैषयों में परस्पर विवाह होते थे। नवीं चती के पूर्वोर्ध में याजक स्मृति वो पहले टीकाकार विश्वकथ के कथनानुसार बाह्मण की बादी अलिया से हो सकती थी (याठ ३।३६३)। ६०० ई० के लगभग निखें गये मेधातिथि के मनुस्मृति के भाष्य (३।१४) से प्रतीत होता है जूड़ा स्त्री के साथ असवण विवाह नहीं होता था, किन्तु बाह्मणीं के अविव और वैश्य कन्याओं के साथ असवण विवाह हो जाने थे।

विन्तु १३ वी गरी से निवन्धकारों ने असवणे विवाह प्रधानी कॉलवर्ध कहकर निन्दा की, स्मृतिचिद्यका (१२००-१२२४) ने इसमें पहल की । हेमाब्रि (१२६०-७७) ने भी इन विवाहों का विरोध किया (यतु० चिन्ता०, खण्ड ३, भाग २, पृ० ६६७)। बाद में पराणर साधवीय (१२००-१३८०), रघुनन्दन (१४२०-१४७४), कमलाकर (१६१०-४०) ने भी इसे कलिवर्ण्य समझा। इन सब निवन्धकारों का नाधार बृह्मशरदीय और आदित्यपुराण के बचन है।

असवर्ण विवाहों के अप्रचलित होने का कारण

इस प्रया के पुष्ट एवं दूढ़ होंने का कारण यह या कि मध्यपुष में हमारी सभी सामाजिक संस्थाएं पद्माक्त कठार हो रही थी। हमारे धमें में एक बढ़ा परिवर्तन का रहा या। इसी समय हिन्दू धर्म को बर्तमान काल का रूप मिला। कास्त्रकारों ने खान-गान और प्रतों के कठार नियम बनाये। वर्ष व्यवस्था के बन्धन को अधिक कठोर बनाया गया। म्लेच्छों के संसर्ग से बचने और उनसे जबदेन्ती खानपान हो जाने पर उसके लिए कठोर धायन्त्रियों का विधान किया गया। विदेशी मुसलमानों के आक्रमण के कारण ये प्रका उस समय की जवलन्त समस्या थे। अपनी रक्षा के हिए हिन्दुओं ने अपने को संकुचित करना और अपने चारों और जातिभेद के प्रकार को जैंचा करना खुक किया। इस मुद्धता के युग में वैशाहिक बन्धनों का कठार किया जाना स्वामाविक ही था। इस मुद्धता के युग में वैशाहिक बन्धनों का कठार विभाग जाना स्वामाविक ही था। इस मुद्धता के पा विवाह सम्बन्धी नियमों को बढ़ा कठोर बनाया। उन्होंने केवल इस कुल ही नहीं गिते, अपितृ प्रत्येक कुल के कुटुम्ब (Clans) गित बाले। उनकी तालिकार्ष बनार्यों और इनमें अन्तर्जातीय विवाह होना बन्द हुआ।

वर्नमान समय में विवाह न केवल अपने वर्ण या जाति में, किन्तु अपनी उप-

इसके विस्तृत वर्णन के लिए देखिये चिन्तानणि विनायक वैद्य का हिन्दू भारत का अन्त, पु०६०२-६०४।

२६ टाइ--एनल्स, पू० ६६१

जाति में होता है। इसका मुख्य कारण वर्णों के अमानार भेवों का विकास है, इनसे उपरिश्विताह (Hypergamy) की दूषित प्रया प्रचलित हुई है।

### वर्णों के अवान्तर भेदों का विकास

मध्यपुग ने तथा वर्तमान पुग में हिन्दू समाज के चार वर्णों को उपजानियों की संख्या में आक्सर्यजनन वृद्धि हुई है और इसका बर्तमान विवाह गढ़िन पर नका प्रभाव पड़ा है, अतः सहां इनके विकास का संक्षिप्त परिचय उपयोगी होगा।

प्राचीन धर्ममूल चार वर्षों के अतिरिक्त बहुत योड़ी संकर जातियों का उल्लेख करते हैं। आपत्त्व धर्ममूल में केवल चण्डाल (२।२।६), पौल्कम (२।२।६), और वैष (२।२।६) नामक उपजातियों का उल्लेख है। मीनम ने पांच अनुलाम तथा छः प्रतिलोम जातियों का वर्णन किया है। विष्ठ ते गौतम की अपेका कम जातियों गिनायी हैं। मनुस्मृति (अध्याय १०) और विष्णु धर्ममूल (अध्याय १६) में संकर वर्णों और जातियों का पहला विश्वव वर्णन मिलता है। मनु के मतानुमार छः अनुलाम, छः प्रतिलोम, २० दुहरे कप से संवर जातियों और २३ विभिन्न व्यवसाय करने वाली अर्थान् नार वर्णों के अतिरिक्त ४५ जातियों है। याज० स्मृति केवल १३ जातियों का वर्णन करती है। उल्ला ने वाली जातियों के पेणे निताये हैं। सब स्मृतियों में कुल मिलाकर सी में अक्षिक जातियों का उल्लेख नही है। उल्ला ने कातियों का उल्लेख नही है। उल्ला ने मध्य कालीन संस्कृत पत्यों में बाजित १३४ जातियों का परिचय विया है। विल्लन ने मध्य कालीन संस्कृत पत्यों में बाजित १३४ जातियों का परिचय विया है। उन्त वर्णना समय में भारतीय जनगणना की रिगोर्ट के आधार पर इनकी संख्या चार हजार के समजन सतायी जाती है। ३०

काणे—हिस्टरी आक धर्मशास्त्र, खं० २, भाग १, प० ५७ ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> विस्तन—इंडियन कास्टस्, ख० २, प० ६४-७० ।

३३ १६०१ को जनगणना रिपोर्ट में प्रमुख जातियों की संख्या २३७६ थी गयी है (रिजली-पीपल आफ इंडिया)। रोज ने (इंसा० ब्रिटा०, ख० ४, प० ६७६) इनको संख्या मोटे तौर इसे ३ से ४ हजार तक बतायों है। हिन्तू समाज को आधुनिक जातियों का जान प्राप्त करने के लिए निम्न प्रन्य विसेष क्य से उपयोगी हैं— १६०१, १६९१, १६२१ तया १६३१ की भारत की तया विभिन्न प्रान्तों को जनगणना रिपोर्ट । रिजली-पीपुल आफ इंडिया (१६१४), जे० एन० महा-धार्य—हिन्तू कास्टत् एण्ड सेक्ट्स (१६६६) किट — कम्पेण्डियम आफ कस्टमस् फाउण्ड इन इंडिया (१८८४), तैंस्फील्ड-ए बीफ रिक्र्यू आफ वी कास्ट सिस्टम आफ वी नार्थ वंस्तर्न प्रावित्सेज एण्ड अवध (१८६४), औमेली— इंडियन कास्ट कस्टम्ज (१६३), इंडियाज सोशल होरिटेज (१६३४), सर एप्पेलस्टेन बेनेस-

चारवर्णों से चार हुआर जातियों से विकास का प्रधान कारल वैदिक मुन से ही उच्चता और मुद्धता का विचार<sup>23</sup> तथा इस कारण अपने को अन्य जातियों से पूथक् रखने की भागना है। प्रदेश, वृक्ति और धर्म के भेद से, नधी नस्लों के आगमन से इनकी संख्या बढ़ती बसी गयी। <sup>34</sup> हिन्दू समाज इस समय चार हजार विभिन्न जातियों में किस प्रकार बंदा हुआ है, यह निम्म उदाहरणों से स्थन्ट हो जायगा।

एयनोपाणी (१६९२), इसके अन्त में भारत के जाति भेद पर लिखे गये प्रन्मों की बड़ी विस्तृत सुची है। एम० ए० तीरिंग—हिल्दू ट्राइक्स एण्ड कास्टस्, ३ खण्ड (१८७२-१८६९), जान किल्सन-इंडियन कास्टस् २ खं० (१८७७), स्टील-सा एण्ड कस्टम्ज आफ हिल्दू कास्टस् (१८६८)। विभिन्न प्रान्तों की जातियों वे विस्तृत विवरण के लिए देखिए—इक्सटसन-पंजाब कास्टस् (१८१६), डब्स्यू० कृष-द्राइक्स एण्ड कास्टस् आफ नामं वेस्टर्न प्राविक्तित एण्ड अवध, ४ खं० (१८२६), आर०-ई० ए० एन्योवन-ट्राइक्स एंड कास्टस् आफ बोम्बे, ३ ख० (१८२०), रिजली-ट्राइक्स एण्ड कास्टस् आफ बंगाल (१८६९), आर० वी० रसेल-ट्राइक्स एण्ड कास्टस् आफ सेच्या (१८६९), आर० वी० रसेल-ट्राइक्स एण्ड कास्टस् आफ सेच्या विन्तेत, ४ खण्ड (१८९३) वसंटन एण्ड रंगाचारी-कास्टस् एण्ड द्राइक्स आफ सावच इंडिया, ७ खण्ड (१८०३) एस० वी मंजूब्य्या और राव बहादुर एस० के० अनन्त कृष्ण अय्यर—माईसीर ट्राइक्स एण्ड कास्टस्, ख० १-४ (१६२८-३४), एल० ए० हृष्ण अय्यर—वी ट्रावन्कीर ट्राइक्स एण्ड कास्टस्, ख० १-४ (१६२८-३४), एल० ए० हृष्ण अय्यर—वी ट्रावन्कीर ट्राइक्स एण्ड कास्टस्, ख० १-३ (१६३७-४९), हृष्ण अय्यर—वी कुर्ग ट्राइक्स कास्टस् (१६४४)। हिन्वी में विभिन्न जातियों के परिचय के लिए ज्यालाप्रसाव मिश्र का जातिमास्कर (बॅक्टरवर प्रेस) उपयोगी है।

अवाहरणार्य, शत० बा० (३।२।३।४) में कुरूर्यवाल के बाहरणों की बाणी सबोत्तम बतायी गयी है। कोबोतिक बा० (७)६) में कहा गया कि उत्तर में उत्तम बाणों बोली जाती है, शेळ वाणी तीखने की इच्छा रखने वाले उत्तर में उत्तम बाणों बोली जाती है, शेळ वाणी तीखने की इच्छा रखने वाले उत्तर की दिशा में बाते हैं और उत्तर से आने वालों की बोली सुनने की इच्छा की बाती है। मत्स्य पुराण (१६।१६) में म्लेच्छ देशवासियों, लिक्केंकु, वर्बर, ओंडु (उदीता), आन्ध्र, टक्क, इविड् और कोंकण के बाह्मणों को आंड में बुलाने योग्य नहीं समझा गया। आजकत कोंकण के चित्रपावन बाह्मण सारस्वन बाह्मणों को भोजन को वृद्धि से अपवित्त समझते हैं, भारत के अन्य भागों के बाह्मणों से वे अपने आप को इसलिए अंचा समझते हैं कि अन्य बाह्मण संस्कृत वा बाह्म उच्चारण नहीं कर सकते (इसा० विटा० ४।६८०)।

अर्थ प्रवेशभेद से उपजातियों के विकास का एक मुन्दर उदाहरण बाह्मणों के निम्न दस अर्थ है—सरस्वती नदी के निकटवर्ती प्रदेश में रहते वाले बाह्मण सारस्वत, कन्नीज आसी वर्तमान जातियों के भेद

बाह्यान आजकल न केवल देश भेद से पंच गौड़ और पंच प्रविद्य नाम वाले दम

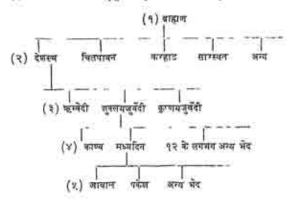
कान्यक्रका, मिथिलावासी मैथिल ब्राह्मण कहलाते हैं। इसी प्रकार आन्ध्र, कर्नाटक, महाराष्ट्र, गुजरात, और इविड देश के अलग बाह्यण हैं। एक मृश्ति, व्यवसाय या पेशा करने वालों का पृथक् जाति के रूप में परिणत होना अस्यन्त प्राचीन काल से चला आ रहा है। वैविक मृग में विभिन्न पेशों वाली जातियों के लिए देन काणे-हिन धन, खन २, भाग १, पन ४६-५० । बौद्ध साहित्य में भी इसका बहुत वर्णन है। वर्तमान काल में इसके प्रसिद्ध उदाहरण व्यापार का कार्य करने वाले महाजन, अधवाल, ओसवाल, खत्री, अरोडा, मुवर्णवणिक, कोमती, बंद्री आदि अनेक वर्ग हैं। इस प्रकार कृषकों, मालियों (अराई, काछी, संगी), वरापालकों (अहीर, ग्वाला, खारी, घोसी,) कारीगरों (मुनार, कम्मलन, राज, लुहार, कसेरा, ठठेरा), बनकरों (जुलाहा, कोरो, तानतो), तेलियों, नाहयों, धोबियों, मछली परुइने वालों, भीनयों, नटों, बाजीगरीं, जीरों और शिकारियों की जातियां है। इनकी विस्तृत सुची सर एथलस्टेन बेनेस की एयनोपाफी प० १४६-१४१ पर मिलेगी। सम्प्रदाय भेद की दृष्टि से जातियों के बनने का उदाहरण गोसाई, बैरागी, जोगी, कर्नाटक के बीररीय आदि हैं। नस्लों के भेद से पुथक जाति के उदाहरण हमारे देश के पर्वतों और अंगलों में बसी हुई कोल, भील, हो, मण्डा, बेगा, ओरांब, गोंड, गारी, बासी, मीरी, इफला आदि जातियां हैं। इनकी सुची उपर्युक्त प्रत्य में पु० १४१-२ है। इसके अतिरिक्त नई जातियां निम्न कारणों से भी बनती रही हैं (इंसा० रिली० ई॰, खं॰ ३, पु॰ २३२)—(१) संकरजनन—विभिन्न जातियों के मिश्रण से नई जातियां बन जाती हैं। (२) पेशे या स्थान के परिवर्तन से नई जाति बन जाती है। कुछ बाह्मणों ने जब अपना प्रजादि कराने दक्षिणा लेने का कार्य छोड़कर कृषि की अपनामा तीवें बिहार में बामन तथा उत्तर प्रदेश तथा (त्यापी) कहलामें। (३) विदेशी जातियां हिन्दु समाज में सम्मितित होकर नये वर्ग बनाती रही हैं। वर्तमान युग में इसका एक अच्छा उदाहरण एक आदिवासी जाति कीच है। अहीर जाति का प्रादुर्माव आभीर नामक विदेशों से आने वाली एक शक जाति ते माना जाता है। (४) कुछ जातियाँ नस्लों के भेद या विभिन्नता से बनी हैं, जैसे पंजाब के जाट, गुजर, मेब, बंगाल के राजवंशी, केवले, चण्डाल, बागडी, उत्तर प्रदेश के दूसाध, पासी, मद्रास के नायर, माल, परंपन, बेल्साल (इंसा० fro to mo 3, 40 239) 1

भागों में यंटे हुए है। 3× अपितु इनमें प्रत्येक भाग की वीसियों अवान्तर गाखाएँ या उपजातियों हैं। पंच गोड़ों में यहला भेद सारस्वत है, विल्सन ने सारस्वतों की ४६९ उपजातियों
गिनायी हैं। <sup>3 द</sup> गोड़ों में आख, जुनद, धरम, सिंह, गौड़ादि ४२ गाखाएँ हैं। <sup>3 क</sup> कारयकुळा
मुख्य क्य से पांच गाखाओं में विमक्त हैं—कनौजिया, सरवरिया, जुडोतिया, मनाइद,
संनाली, ननौजिया। इनमें प्रत्येक गाखा अनेक कुलों में विभक्त है। <sup>3 द</sup> मैथिल ब्राह्मण
ग्यान्त गोंकों, ५७७ डीह अथना मूर्नों और पांच कुलों (श्रोय, मोग, पंजीबढ़, नागर
और जैव) में संटेहण है। विवाह की दृष्टि से में फुल मधोबत कम से परवर्ती कुलों से श्रेष्ट
समझे जाते हैं। पंच इविडों में से गुजर श्राह्मणों में <४ खेंचियां हैं। <sup>3 द</sup> कर्णाट ब्राह्मणों
की आठ नाखाएं और ५५ गोड़ हैं। <sup>8 क</sup> महाराष्ट्र ब्राह्मण पहने देशस्य, चितपावत,
करहाड़ आदि गाखाओं में विभक्त हैं, फिर इनमें प्रत्येक गाखा के ऋत्वेदी मजुर्वेदी आदि
अनव अवान्तर भेद हैं और फिर इनके अनेक उपभेद हैं। श्रीमती कर्वे के पृण् ९ ३४ पर दिमें
चित्र से महाराष्ट्र के ब्राह्मणों की अवान्तर गाखाओं का कुछ परिषय मिल सकता है। <sup>8 के</sup>

श्राधानों ने समान अन्य जातियां भी इसी प्रकार अवान्तर उपजातियों में विभक्त हैं। उदाहरणार्थ, पंजाब ने खत्ती तीन मुख्य वर्गों में विभक्त हैं बारी, युजाही और सरीन। पहले नर्गों में बारह, दूसरे में बावन और नीसरे में १२३ उपजातियां है। ४२

राजस्थान के राजपूतों में न केवल ३६ प्रसिद्ध कुल हैं, किन्त्र इतमें से प्रत्येक के

- उप एक मुप्रसिद्ध श्लोक के अनुसार विश्व्यासल से उत्तर में बसने वाले पांच गौड़ निम्न हैं-सारस्वताः कान्यकृत्वा गौडा मैथिलोत्कताः । पंचगौडा भवन्त्योते विल्ध्या- वृत्तरवासिनः ॥ विश्व्याचात से विकाण में रहने वाले पंच द्रविद् इस प्रकार हैं— द्राविद्वाध्यान्ध्रकर्णाटमहाराष्ट्राश्च गुर्जरा । पंचेते द्राविद्वा प्रोक्ता विश्व्या- हिलिणवासिनः ॥ ये श्लोक स्कन्त पुराण के सह्मादि खण्ड के उत्तरार्छ (१०। २-३) में कुछ अन्तर के साथ पाये जाते हैं। विल्सन के इंडियन कास्टस् के खण्ड २, प्० १७ में ये नाम कुछ पाठमेंद के साथ विये गये हैं।
- विल्सन—इंडियन कास्टस्, खं० २, पू० १२६, बम्बई प्रेजिडेन्सी गर्जेटियर के खण्ड १, पू० १६ में यंजाब के सारस्वतों के ४७० भेद बताये गये हैं।
- <sup>39</sup> हिन्दी विस्व कोश, ख० ६, पू० ४३७।
- उप बही, खण्ड ३, पु० ७३० t
- हिन्दी विश्वकोश, खं० ६, पू० ४३२, विल्सन ने गुजर बाह्मणों की १६० उक् आतियां लिखी हैं (इंडियन कास्टस ख०२, पु० ६२)
- ४० हिन्दी विश्वकोश, खं० ४, प० १३६ ।
- ४१ कर्वे-किनशिप आर्गेनिजेशन इन इंडिया, पू॰ ८
- ४२ यंजाब की १६०१ की जनगणना रिपोर्ट, पु० ३०३-४।



सनेन उपमेद है। कर्नेल टाड के वर्णमानुसार विसीड के सूर्यकारी मृहिलों की २४ शाखाएँ हैं, बीहानों की बीबीस, चानुक्यों की १६, प्रतिहारों की १२। इसके माय ही टाड ने राजपूताने के व्यापारियों की ६४ उपजातिया निर्माय है। १४ वैश्व वर्ग के अय-वालों में १७३ या अठारह गांव अववा कुल माने जांत है। १४ पजाब के ऑसवालों में १९ उपजातिया है। १४ यही दवा अन्य जातियों की है। उत्तर प्रदेश के कायस्थों के १२ भेंद सुप्रसिद्ध है। १४ उपजातियों की प्रवृति से जिन्दुओं के निम्नवर्ग भी अछूत नहीं असे। भगियों में विवाह की दृष्टि से वीसियों उपजातियां कही जाती है।

चारो वर्णों के हजारो उपजेदों से बट नाने था पहला परिणाम यह हुआ कि
धर्मेशास्त्रों हारा प्रतिपादित सवर्ण विवाह के नियम का लोगाचार ने उपवर्ग और
उपजातियों के बहुत छोटे-छोटे वर्णों तक सीमित कर दिवा है। उवाहरणार्थ पहले बताये
गये महाराष्ट्र बाह्मणों के देशस्य नामक बाह्मण वैदिक बाखाओं के भेद में खर्चेदी,
माध्यदिनी, काण्य और मैजायणी वर्णों में बटे हुए है। इनमें परस्पर विवाह नहीं होता

४३ एनल्स एण्ड एण्डीविजटीज आफ राजस्थान, संडन १६५०, अध्याय ७, पू० ६=-१०० ।

४४ कुक--इाइब्स एण्ड कास्टस् आफ दो नार्थ वेस्टर्न प्राविन्सित एण्ड अवस, पृ० १६, सस्यकेतु विद्यालंकार-अप्रवास जाति का प्राचीन इतिहास पृ० १२४।

४× पंजाब की १६०१ की जनगणना रिपोर्ट, पु॰ ३२७ ।

<sup>&</sup>lt;sup>४६</sup> सिद्धेश्वर गास्त्री विवाद-विवाह संस्कार, पू० १६, अब इनके विवाह में बोध नहीं समझा जाता ।

है। मैनूर के बाह्यण ६५ उपजातियों में विमक्त है। ४७ इनकी एक उपजाति स्मार्श (संबर के अनुपायी) ५० उपजेदों में विमक्त है। इनका थी बैध्यव (रामानुज के अनुपायी) और माध्य (माधवाचार्य के शिष्य) श्राह्मणों के साथ विवाह नहीं होता। १५ युजरात के नागर औदीच्य आदि वर्ग अन्तर्जातीय विवाह नहीं करते। यदि कान्यकृष्य कां इस बात पर अधिमान है कि "मी कनौजिये तेरह पूल्हें" तो पूर्वर शह्मण कहता है "सरह गूजरानी तेन्नीशा (३३) पूल्हा।" प्रामः सभी उपजातियों इस बात का प्रयस्त करती है कि उनके जादी ब्याह उनकी तथकाति के भीतर ही हों।

## उपरिविवाह

चार वर्षों में उपर्युक्त जातियों और उपजातियों के विकास का दूसरा महत्त्व-पूर्ण परिणाम है हिन्दू समाज में उपरिविकाह (Hypergamy) की अवृत्ति का प्रवत्त होता। आजवास वर्ण की समानता ही नहीं, किन्तु उपजाति की समानता भी विवाह के लिए आवश्यक समझी जाती है, और उपजातियों में भी पुछ ऊची और कुछ नीजी समझी काती है। \* प्रायः अपनी कन्या को उच्च जाति में देने का प्रयत्न किया

४७ १६२१ की मैसूर की जनगणना रिपोर्ट, साग १, पु० १००।

४ मेसूर गजेटियर, खं० १, ए० २२१ ।

४ । श्रीनिवास-मैरिज एण्ड फैमिली इन मेंसूर, पृ० २७ ।

यह उच्चता अनेक तत्त्वों पर अवसम्बत होही है। ब्राह्मणों में विमन्न उपजातियाँ X . की स्थिति उनके यजमानों की सामाजिक स्थिति से निश्वित होती है। उदाहरणार्थ, खिलपों और अपवालों के धार्मिक कार्य कराने वाले बाह्मण चमारों तथा संधियों का पौरोहित्य करने वाले बाह्याणों से ऊंचे हैं। दूसरा तस्य वृत्ति या व्यवसाय के स्वरूप पर है। अन्तर्पेध्ट संस्कार के समय मतकों का दान लेने वाले बाह्मण होन दृष्टि से बेखे जाते हैं। अन्य जातियों में उच्चता की एक कसीटी मह है कि बाह्मण जिन बातियों से पानी, कच्चा या परका सोजन लेते हैं वे अंची समारी जाती हैं। तीसरा तस्व कुछ सामाजिक रोति-रियाजों का पालन है। विधवा विवाह करने वाली जातियां इसे न करने वाली जातियों से हीन समझी जाती हैं। बक्षिण नारत में मन्दिर के सेवकों का एक वर्ष मा रन अपनी जाति में इसलिए ऊंचा समझा जाता है कि वह विधवा को विवाह नहीं करने देता (इंसा॰ बिटा॰ ४।६=३)। यमुना के अपरी भाग में रहने वाले तागु बाह्यणों के अधःपतन का यह कारण था कि उनके एक पूर्वज ने अपनी सजातीय विश्ववा से साथी कर ली थी (इंसा० ब्रिटा. ४)६=०)। चौषा तत्त्व खान-पान के नियम का है। एक ही बर्ग में पशु, पक्षियों के मांस का तथा मदिरा का सेवन करने वाले उसे न करने

जाता है। इसे उपरिविवाह (Hypergamy) का नियम कहा जाता है। रिजली की परिभाषा के जनुसार उपरिविवाह वह रिवाज है जो फिसी वर्ग जिमेप की स्वी की उससे निस्न सामाजिक स्थित रखने बाने वर्ग के पुष्प में विवाह करने का निषेध करना है और उसे अपने समान अथवा अंचे वर्ग में विवाह के निए वाधित करना है। इस नियम का अनुसरण करने वाला मामाजिक वर्ग उपरिविवाही वर्ग (Hypergamous group) कहलाता है। इसके पुष्प तो इसमें अथवा इसमें निविव वर्ग में लागी कर सकते हैं, किल्तु रिवाम इस वर्ग में नामा इसमें उपरिविवाह की प्रवृत्ति हिन्दू समाज की गयी जातियों में तथा गयी प्रान्तों में गायी जाती है (पंजाब की पृथ्व की जनवणना रिगार्ट, पूण ३००)। भारत की विभिन्न जनमाना रिगार्टो में इसका विस्तृत प्रतिपादन है। श्रीमनी दरावती कर्वे की किर्नालय आर्गैनिजेणन इन इंडिया में भी इसका गोषक विवरण है।

## सजातीय विवाहों के दुष्परिणाम

सनातीय विवाह का प्रतिबंध होते का मुख्य परिणाम यह हुआ कि वर-वधू के युनाय का यायरा बहुत संकुषित हो प्रया है। अवधके जिलों में पंत्रागैडान्नगैत संग्यू-पारीण, द्विवेदी और तिपाठी पंतिस्थावन बाह्यणों में विवाह के संस्थन्त के याय्य व्यक्ति बहुत थोड़े रह गये हैं और कत्या के विवाह में वड़ी कठिनाई होने लगी है। ४१ छपरा के सनाव्य आह्मणों की भी सही दन्ना है। कई जातियाँ इतनी छोटी हैं कि उनमें केवल = व्यक्ति हैं। ४९ विवाह मेंग्य आक्तिमों की संख्या कम होने अनेक दुणरि-णाम उत्पन्न हो गये हैं। कन्या के विवाह को हिन्दू सभाज में रोका नहीं जा सकता, वह तो अवक्य करना होता है; किन्तु उनके लिए वर को अपनी जाति से बाहर नहीं बूंबा जा सकता, अपने वर्ष तक सीमित लड़कों के साथ ही आदी करनी पड़नी है। इन लड़कों के माता-पिता कन्या के बाता-पिता से मौद-वाजी करते हैं और दहेज के लिए बड़ी-बड़ी राधियाँ मौगते हैं। ४३ उस समय या तो साता-पिता को मारी कर्ज लेकर क्याह करना पड़ता है या फिर किसी ऐसे इनी वृद्ध के साथ अपनी लड़की को व्याहना पड़ता है, जो बहेज न मौगता हो।

वाल विवाह की बुराई को भी इससे बहुत प्रोत्साहन प्राप्त होता है। कन्या के

वालों से उत्तम समझे जाते हैं। उड़ीसा में निम्न जातियां ही मध्यान करती हैं (इंसा॰ रिली॰ ई॰ ३।२३६)।

- ४१ भगवानदास-पुरवार्य, ५० ४६०-६९ ।
- <sup>१२</sup> दे॰ बिट्टल माई पटेल का भाषण, १९९६ में अन्तर्गातीय बिल पेश करते हुए ।
- <sup>४.७</sup> बहेज के लिए दे० नीचे पृण्२१४—२२४।

माता-पिता यह चाहते हैं कि वे किसी वर के साथ जल्बी से जल्बी अपनी लड़की को व्याह वें । वें लड़कों के माता-पिता के पास पहले पहुंचने का बला करते हैं और उनको कोशिय रहती है कि आदी जितनी जल्बी हो उतना अच्छा है। यदि शादी देरतक टार्सी गंधी तो संभव है कि लड़के को कोई दूसरा अधिक दहेज देने वाला मिस जाव मा अधिक मौध्य कन्या मिस जाय, जता कन्या के पिता की सही बेक्टा रहती है कि विवाह शीझ हो।

वातियाँ छोटी होने से कई बार मुबकों को वयदेंस्ती अविकाहित रहना पढ़ता है। इस दक्षा में से सुबक दूसरी स्विमों से अनुभित्त संबन्ध रखते हैं, इन सुबकों के लिए स्थियों भगाकर पायी जाती है और इस तरह समाज में स्थितमार की माला बढ़ती है। स्विमों के वेचने, सदला करने और किरासे पर अस्थायी परित्मों के तौर पर रखते के सृणित रिवाज बन पढ़ते है।

जब कम्याओं के विवाह करने में इतनी कठिनता हो तो उनका बध और उनकी उपेक्षा होना स्वाभाविक है। इस प्रश्न पर अन्यतः विशेष रूप से विचार किया गया है। ४४ किन्तु यहाँ यह कहना आवश्यक है कि हिन्दू समाज में कन्याओं की वो दुवैशा है, उसका प्रधान कारण वर बंदने और उसे संनष्ट करने की कठिनाहमां हैं। क्या होते ही घर में जो मोक की सहर दौड़ जाती है, इसका कारण कत्या की विवाहविषयक जिला होती है और इस चिन्ता का प्रधान हेतु सजानीय विवाह का कठिन चन्धन है। जासीय दृष्टि से हिन्दओं को इस प्रथा से बहुत हानि ही रही है। जातिमेद की प्रथा जातीय एकता, संगठन . सामहित चेतना और मेल के लिये सबसे बड़ी बाधा है। डा॰ भगवानदास के क्यनानुसार हम आत्मसंतोष के लिए भले ही यह दाना करें कि मारत में हिन्दुकों की बहुसंख्या है, किन्त यह दावा विलकुल पोषा और गलत है। वास्तव में हिन्दू-समाग आपस में ज़ब्ते हुए अल्पसंध्यक समुदायों का, कोई तीन हजार जातियों और उपजातियों का, जो सब भोजन और विवाह के विषय में एक दूसरे को अस्पृत्म समझती हैं, एक प्रतिक्षण विजी-सैमाण हें रहे। <sup>६ ४</sup> हमारा समाज तीन हजार ट्कड़ों में बंटा है। इन ट्कड़ों की संख्वा दिन प्रति दिन बढ़ती जा रही है। ये टुकड़े कट कर हमसे अलग हो रहे हैं। किन्तु निरन्तर शीम होते हुए भी हम आपस के जाति-भेदों को नहीं भूलते हैं, संगठित हीकर उसति के लिए यल नहीं करते हैं। अतः हिन्दु जाति के विभिन्न बगों में सौहार्द उत्पन्न करने और उन्हें एकमूल में प्रवित करने के लिए अन्तर्गातीय विवाहों का होना अत्यन्त आवश्यक है।

अन्तर्जातीय विवाह और न्यायालय

११४६ के हिन्दू विवाह बंधता कानून के पास होने से पहले तक आधुनिक स्यावा-

<sup>××</sup> हरिवस वेदालंकार-हिन्दूपरिवारमीमांसा, पृ० १६६-२०१।

४४ मगबानवास-पुरुषार्थं पु० ४७०-७१।

लय अन्तर्गातीय विवाहों के सम्बन्ध में एकमत नहीं थे। इस सम्बन्ध में इनके निर्णयों को दो भागों में बाँदा जा सकता है—(१)एक मुख्य जाति की अवान्तर वाखाओं के व्यक्तियों के मध्य में हुआ विवाह वैद्य माना जाता है। <sup>X ©</sup> (२) पहले कुछ समय नक न्यायानय अनुलोम तथा प्रतिक्षोम विवाहों का भेद न करते हुए सभी अन्तर्गातीय विवाहों को अवैध मानते रहे। <sup>X ©</sup> किन्तु बाद में इन दोनों में अन्तर करते हुए बम्बई हाईकोर्ट ने प्रतिनोम विवाहों को अवैध माना और <sup>X ©</sup> अनुनोम विवाहों को वैध स्वीकार किया। <sup>X ©</sup>

प्रतिलोम अर्थात् हीनवर्णं में पुनप के गाथ उज्जवर्णं की स्त्री के विवाह को अवैध घोषित करने के जो परिणाम जनता ने सामने आये, उनसे इन विवाहों को कानून हारा वैध बनाने का आयोजन हुआ। इन क्षवस्था का मबसे बड़ा दुर्ण्यभाव स्त्रियों गर पड़ता था। वस्वई के दो उदाहरणों से यह स्थप्ट ही जायमा; पहले में १६ वर्ष की एक आह्मणी ने अपने से हीन वर्ण के पूष्प जमनावास के साथ धावी की, २५ वर्ष नक दास्परय जीवन विवाह हुए इन्हें आठ सलातों प्राप्त हुई। इसके वाद पति ने पत्नी को छंड़ दिया। पत्नी नी वर्ष तक अवाजत में नहीं गयी, पर अन्त में बुड़ापे में भूख में तन आकर उसने गति से गूबारा पाने के लिए व्यामालय का डार खटखटाया, किन्तु न्यायालय दारा इस विवाह को अवैध माना गया और उसे कोई सहायठा नहीं मिल सकी। २५ वर्ष तक इकट्ठा रहने पर भी न्यायालय में उन्हें शास्त्रीय आधार पर पति-पत्नी स्वीकार करने से इन्कार

- ४व गोपीकृष्ण बनाम मुसम्मात जग्गो (१६३६) ६३ इं० ए० २६४ ४८ अला० ३६७; इन्ह्रासिह बनाम साधुसिह इं० ला० रि० (१६४४) १ कस० २३३; नागव्या बनाम सुब्रह्मण्यम् इं० ला० रि० (१६४६) महास १०३।
- १०० सक्ष्मी बनाम कल्याणसिंह (१६००) २ बं.ला. रि. १२८ (क्षत्रिय और बाह्मण); मुन्नीलाल व. स्थाना (१६२६) ४८ इसाहाबाद ६७० (सूद्र सचा वैस्य स्त्री); सेसपुरी व० द्वारका प्रसाद (१६१२) १० इसाहाबाद ला जर्नल १४९ (ठाकुर और बाह्मणी); पदमकुमारी ब. सुरजकुमारी (१६०६) २८ असा० ४४८ (बाह्मण और क्षत्रिय स्त्री) ।
- xc काशी बनाम जमनादास (१६१२) १४ वं० ला० रि० १४७, ११२।
- अर्ड बाई गुलाब य० जीवनलाल (१६२२) ४६ वं० =७१, नाय बनाम मेहता छोटा-साल। पंजाब में एक राजपुत और खत्री स्त्री (हरिवास बनाम कन्ह्रैया [१६०६] पं० रि० ७२) तथा एक स्नतिय और वैश्य स्त्री के विवाह (व० ककीरचन्द १६०७ पं० रि० १७) वैध माने गये। कलकत्ता हाई कोर्ट ने टिपरा के एक रिवाल के आधार पर वैश्य पति और कायस्थ पत्नी का विवाह जायज समझा (रामलाल व० अखोपचरण ७ कल० बी० ६१६) तथा कायस्थ और बोम का विवाह वैद्य माना (भोलानाथ व० सम्लाट ११ कल० ४४८)।

भिया। इस विश्व दृष्टि से यह निर्णय ठीक होते हुए भी नदी के प्रति घोर अन्यायपूर्ण या। दूस विज्ञाहरण से कल्याणिहिंह राजपूर्त ने सदमी नामक बाहाणी से विज्ञाह किया। विश्व समित को पनि के घर से से जाया गया और उसके साथ न रहे ने दिया गया। कल्याणिहिंह ने पनी प्राप्त करने के लिए अवासन से सालिय की, जवासत ने यह निर्णय दिया कि यर्थाण सच्च विज्ञाह विश्व है। इस निर्णय दिया कि यर्थाण सच्च विज्ञाह नहीं है। कानून की दृष्टि से यह फार्ट विज्ञाह नहीं है, इसलिए कल्याणिहिंह परनी कप से उसे अपने पास स्वाप्त का अधिकारी मही है।

हिंदू कानून के एवं दांच की मुधारने के लिए सबंप्रधम स्वर्शिय विट्ठल भाई पठेल ने अस्म अभिव विवाहों को वैध बनाने का विधेयक (बिल) १९१६ में कावस्थापिका परिषद् में प्रस्तुत किया। इस बिल के प्रस्तुत होते ही कविधिय, कहुरपन्धी हिन्दुओं ने इसका गोग विरोध किया, वयोकि इसने अधि प्रणीत व्यवस्थाओं पर आध आती थी। एक कहुर पंथी के गव्दों में यह बिल जातियक्षम को ट्काइं-ट्रकडे कर देने वाला और उन कुकामियों के मुभीते के लिए है जो हिन्दू परिवार की प्रश्वेक पविल और पिय बीज को पांथ तके गीयना चाहते है, जो बदमाशी और आवारगर्थी का बीवन बिताना चाहते हैं। इन व गावदों में विरोध की उपना का अनुमान किया जा सकता है। उन दिनों माटेंग्यू चैम्स फोर्ड मुधार चानू होने वाल वे, अन्त यह बिल नवीत अमेम्बली के लिए छोड़ दिया गया। हराके १९ वर्ष वाद २६ जनवरी १९३७ को डा० भगवानवास ने केलीय व्यवस्थापिका परिषद् में पटेल वाला विल उपन्यित किया। उन्होंने उत्सक्ष तथर्यन में प्रवक्त गान्तीय प्रमाण रखें, किन्तु वह मब अन्त्य रोदन ही सिंख हुआ। तरकारी विरोध के कारण बिल गिर गया। अन्त से १९४९ में श्री ठाकुरदास मार्गव के भगीरच प्रमान से सब प्रकार के अन्तर्जानीय विवाही को वैध बनाने का कानून भारतीय लोकसथा हारा पास हुआ।

इस कानून के पास ज़ोने से पहले हिन्दू विवाह दो प्रकार से ही सकते थे— १८७२ के विजेष विवाह कानून के अनुमार तथा १९३७ के बार्य विवाह वैधता कानून के अनुसार। पहला कानून बहासमाज वालों ने अपने अन्तर्जातीय विवाही को वैध करने के लिए बनाया था, इसकी तीसरी धारा के अनुसार नर-बधु को यह घोषणा करनी

काशी बनाम जमनादास (१८१२) १४ बं० ला॰ रि० ५४७, ४५२। न्यायाधीश चन्द्रादरकर ने इस विषय के सब शास्त्रीय प्रमाणों की मीमांता करते हुए यह लिखा था कि इस प्रान्त में स्वीकार किये जाने वाले हिन्दू कानून के प्रधान ग्रन्थों के अनुसार बाह्मण पुरुष क्षत्रिय, बैश्य और सुद्रा स्त्री नहीं स्वीकार कर सकते।

६९ लक्ष्मी ब॰ कल्याणसिंह २ बं॰ सा॰ रि॰ १२= ।

सनातन धर्म समा लाहीर ब्राच्य प्रकाशित पैम्फलेट, सन्तचम कृत अन्तर्जातीय
 विवाह पु॰ २२ पर उद्धृत ।

पढ़ती थी कि वे हिन्दू, बौढ़, सिक्ब या जैन नहीं हैं। यद्यपि बहासमानियों की इसमें कीई वापति न बी, किन्तु अधिकांश हिन्दू ऐसी शोषणा करने के लिए नैयार नहीं थे। अन्तर्जानीय विवाहों को बैध बनाने की दिशा में दूसरा महत्वपूर्ण पग १६३७ का १६ वाँ कानून था। वह भी चनप्रयामसिंह गुप्त के प्रयत्न का फल या। आर्यनमाज हिन्दुओं का मुधारक मप्रदाय है, वह जम्म से जातिभेद का विरोधी है, आयंगमाजियों में अनेक अन्तर्जानीय विवाह होते थे. इनकी वैधता स्वीकार करने तथा इस विषय में मदेहां का दूर करने के लिये आयं विवाह वैधता कानून बनाया गया, यह १४ अप्रैल, ११३७ में लागू हुआ। मह कानून नेवल उन हिन्दुओं पर लागू होता था, जो आर्यममात्री थे, अग्य हिन्दुओं में प्रतिसीम अन्त-र्जातीम विवाह अवैध ये और अनुलोम विवाह उपर्यक्त जटिलनाओं की उत्पन्न करने वाल ये । इस समग्र हिन्दु समाज में अन्तर्जातीय विवाहों का रिवाज बढ़ने लगा, उत्तर भारत में 'जात-पांत लोहक मण्डल' ने इस दिशा से प्रशंसनीय बार्य किया। हिन्दुओं के जागून एवं शिक्षित वर्ग में ऐसे विवाहों में बढि हुई। ऐसा एक उल्लेखनीय उदाहरण महारमा 'नाधी के पूर्व देखदास गांधी का राजगोपालाचारियर की पूछी के साथ प्रतिकास विवाह मा । इन दिवाही की संक्या बढने के साथ-साम इन्हें बैध बनाने का आन्दोलन प्रयत हुआ । इसका परिणाम हिन्दू विवाह वैधता कानून था। यह १५ मार्च, ११४६ मे मारे भारत में लागू हुवा। १६५६ के हिन्दू विवाह कानून में इसे सम्मिलित कर लिया गया है।

# हिन्दू विवाह वैधता कानून (१९४६)

यह कानून हिन्दुओं, सिक्बों, जैनों, इनकी विभिन्न नातियों, उपनातियों और सम्प्रदायों में होने वाले विवाहों को वैध करने के लिए बनाया गया है। इन कानून की तीयरी धारा का स्वरूप इस प्रकार है "इन समय लागू होने वाले हिन्दू कानून के किनी प्रत्य, नियम या व्याक्ष्मा के अथवा किसी किह और रिवाज के होते हुए भी हिन्दुओं में कोई विवाह केंबल इस कारण अवैध नहीं समझा नायगा कि उसमें बर-वधू विभिन्न धर्मों, जातियों, उपजातियों या सम्प्रदायों से संबन्ध रखते थे।" यह कानून अनुलोम अतिलोम दोनों प्रकार के विवाहों को वैध बनाता है, अब आयं समाजी न होने तथा विशेष विवाह कानून के अन्तर्यंत भारी न करने पर भी ऐसे विवाह वैध होंगे। इस कानून न असवणे विवाह निर्धेध के सास्त्रीय निवम को पूर्णक्य से विलुत्त कर विया है। यह पश्चिम में होने वाले विवाहों को ही वैध नहीं बनाता, अपितृ इस कानून के पास होने से पहले किये गये विवाहों को भी वैध स्वीकार करता है। निःसन्देह वर्तमान पूर्ण में, हिन्दू विवाह के क्षेत्र में वह एक बढा कान्तिकारी और महत्वपूर्ण कानून है।

वर्तमान काल में हिन्दू समाज में जातिभेद की प्रधा का विघटन करने वाली अनेक प्रवृत्तियों अन्तर्जातीय विवाहों के प्रोत्साहन में सहायक सिद्ध हो रही हैं। औद्यां-विक कान्ति, मशीनों द्वारा कारखानों में वृहत् परिमाण में वस्तुओं के उत्पादन, व्यापार के विकास, रेलद्वारा वातायात में बृद्धि आदि से पुरानी सामाजिक और आधिक व्यवस्था में महत्वपूर्ण परिवर्तन हो रहे हैं। यांचों में पुराने उद्योगों की समाजित से पुराने पेगों का अन्त हो रहा है, सकासत, अक्टरी आदि के नुये पेगे वह रहे हैं। इससे वृक्ति से आधार पर बनी गुरानी जानियों का प्रभाव और महत्व कम हो रहा है। रेलगिहियों में, संदर्जों पर बनी या पुद्धि और पित्रसता के निगमों की रक्षा गंभव नहीं है। स्वतन्त्रना प्राप्ति के बाद हमारे देश के नये मंत्रियान में सब नागरियों के गमान अधिकार स्वीकार नियम गये हैं। कांग्रेस का लक्ष्म वर्तहींना गमाज का निमाण कारमा है, जातिभेद की प्रधा को गुन्द करने वाली अस्पृथ्यता का कानून हाग उन्मुलन ही चुका है, जातिभूवक पदियों को अपने नामों के जाने और पीछ समाना बरा ममझा जाने लगा है। गेनी पत्राम का जातिभेद के आधार पर किये जाने वाले समाजीय विवाह के नियम के पालन में भविष्य में पर्यान्त शिविज्ञता और की सम्भावता है।

## अन्तर्जातीय विवाह के प्रति नवीन दृष्टिकोण

नगरों में नवीन आधिक एवं औद्योगिक परिस्थितियों के बारण हिन्दू समाज में अन्तर्जातीय विवाह के विषय में कुछ उदाश दृष्टिकांण अपनामा जाने लगा है। एलीन डी.० राम द्वारा किये गये अनुमन्धान में इस विषय पर मृत्दर प्रकाण पड़ता है। निम्निलिखत सामिका में यह प्रदक्ति किया गया है कि साधारकार किये जाने वाले कितने पूछ्यों तथा स्वियों ने अन्तर्जातीय (Intercaste), अन्तप्रमें (Interreligious) तथा अन्त:-प्रजातीय (Interracial) विवाहों के पक्ष तथा विषक्ष में मत दिये। विष

|        | अन्तर्जातीय |        |                            |      | अन्तर्धर्मीय |       |      | ञन्त:प्रजातीय |       |  |
|--------|-------------|--------|----------------------------|------|--------------|-------|------|---------------|-------|--|
|        | पक्ष        | विपक्ष | उत्तर देने<br>बालों की संब | पक्ष | विषक्ष र     | तरदे. | वक्ष | विपक्ष        | उत्तर |  |
| नर     | Se          | 98     | 50                         | 70   | 97           | 99    | Şo.  | 38            | KX    |  |
| गरी    | 3.5         | ₹×.    | 59                         | 3    | \$3          | 23    | \$   | 3.8           | 14.18 |  |
| सर्वया | म ७०        | 29     | 939                        | 38   | XX.          | 9×    | 3.5  | ķε            | 20    |  |

इस सालिका से कई मनोरंजक और महत्त्वपूर्ण परिणाम निकारते हैं—(१) पुरुषों पर नवीन विचारों और परिस्थितियों का अधिक प्रभाव पड़ा है। उनका दृष्टिकीच नारियों की अपेक्षा अधिक उदार है। ६६ प्रतिशत पुरुषों ने जन्तर्जातीय तथा अन्त्वधर्मीय विवाहों का समर्थन किया। इन विवाहों के समर्थन में दो बढ़े तर्क दिये गये—पहला तर्क तो यह

एलीन को रास-की हिन्दू फीमली एण्ड इट्स अर्बन सीटिंग, पूठ २७०-७१

या कि इससे आतिप्रया की युराई का उत्मूलन होगा । यूगरा नके विवाह में युवकों को अपने सामी का चुनाव करने की स्वतन्त्रता वेना था। उनके मतानुसार आनिभेद ये वन्धनों हारा युवकों के अणय-विवाहों में वाधा नहीं डाली जानी चाहिए। दम युवकों ने उस जान पर कल दिया कि अन्दर्जातीय विवाह हमारे लिए 'उत्तम समाज' (good society) का निर्माण करने वाले हैं, केवल इन्हों से अस्पृष्यना के कलंच का तथा जानीय भेदपाव या उत्मूलन किया जा सकता है। अन्दर्जानीय अथवा विभिन्न नर्नों वाले विवाहों का समर्थन करने हुए भी नव्युवकों ने इस पान पर बल दिया कि अन्दर्जानीय विवाहों का समर्थन करने हुए भी नव्युवकों ने इस पान पर बल दिया कि अन्दर्जानीय विवाह करने वाले वर-वधू को आधिक दुग्टि से स्वावलम्बी होना चाहिए, वर्मोंकि जानीय बन्धन को नोइन ने कारण माता-पिता तथा अथ संबंधी इनसे कर हो जाने हैं तथा उनसे इन्हें कोई महायवा पान की जाना नहीं रखनी चाहिए। इसके ऑनरिक्स ऐसे विवाह दम्पनी एवं इनके साना-पिता से मनोगालित्य और वैमनस्य पैदा करने बाले तथा वष्णों के लिए कई वियम समस्याएं उत्तम करने वाले होते हैं।

(२) इस सर्वेक्षण में नारियों द्वारा दियें गये उत्तरीं से यह प्रकट होता है कि बे पुरुषों की भांति समाज को उत्क्रप्ट बनाने के लिए अन्तर्जानीय विवाह का समर्थन करने के लिए उत्सुक एवं जात्र नहीं है। वे अन्तर्नातीय विवाह की परापानी होते हुए भी विभिन्न वपनातियों में विवाहों की अनुमति देने के पक्ष में औं। अन्तर्गतीय विवाहों के एक में २६ ने तथा विरोध में ३५ ने अपने मत अभिव्यक्त किये। उनके विरोध का मुख्य कारण यह था कि ऐसे विवाहों में वर-क्यू को अपनी जाति के अन्य रीति-रिवाओं सथा सामाजिक प्रभाओं ने साथ सामजस्य स्थापित करने में बड़ी कठिनाई होती है, वे अपने कुन, आणि और बिरावरी में समुचित स्थान न पाने से उनसे प्राप्त होने वाले संस्थाण और गुरुशा से बंचित हो जाते है, अत: उन्हें बड़ी कठिनाइयां और परेशानियां उठानी पहनी है और ऐसे विवाह सफल नहीं होते हैं। एक युवती ने इस विषय में जिल्हा का--"मुझे यह विश्वास नहीं है कि अन्तर्जादीय विवाह सफल होंगे, क्योंकि बर्म और बाह्रि विषयक नियम हममें इतने अधिक मुद्द और बद्धमूल है कि हम विभिन्न आदशों और रीति-रिवाजी का पासन करने वाले व्यक्तियों के साथ सामंजस्य और आनुकृत्य स्थापित नहीं कर सकती हैं। यह विवाह सफल न होने की दशा में, लड़की के माता-पिता अपनी लड़की का परिवार में बापिस लेने में बढ़ा संकोच करेंगे।" अन्य यवतियों ने भी ऐसे विवाहों का विरोध करने हुए यह कहा कि दूसरी जाति के पूछप के साथ विवाह करने पर लड़की अपनी जाति और अपने परिवार के व्यक्तियों से प्राप्त होने वाली सुरक्षा से बंजित हो जाती है नवा <u>ऐसे विकास के परिणाम माता-पिता की अपेक्षा बच्चों को अधिक भूगनने पडते हैं। पूरुपों ने </u> यचपि अन्तर्गातीय विवाह के प्रति अधिक उदार दिग्टकोण प्रकट किया था, किन्तु उन्होंने अपने विचारों को कियारमक रूप देते हुए स्वयमेव या अपने परिवार के सदस्यों के विवाह

जात-पांत का बन्धन तोड़ कर नहीं किये थे। उनका यह कहना था कि वे यथि इन विवाहीं को बुरा नहीं समझते, फिर भी विवाह करके तथा समाव को कट करके वे अपनी सम-स्याओं को नहीं बढ़ाना चाहते।

इस सर्वेक्षण से रास ने यह परिणाम निकाला है कि अध्युनिक विकास से प्रभा वित युवक-युविता अन्तर्जातीय विवाह का समर्थन करते हैं, किन्तु ने यह भी जानते हैं कि इनसे अनेक प्रकार की विषम समस्याएँ उत्पन्न होती हैं, यदि उन्हें अपनी जाति में, अपना जीवनांगी मिल जाता है तो वे अन्तर्जातीय विवाह नहीं करते हैं। ऐसा विवाह केवल उनी दणा में किया जाता है जब युवक-युवती में प्रेम की भावना इतनी प्रवस हो कि वे सामाजिक प्रयाओं के विषद्ध विद्याह करने को तैयार हों, अपना उन्हें ऐसा विवाह करने से सम्पत्ति अथवा सामाजिक प्रतिष्ठा प्राप्त करने में बहुत बड़ा लाभ मिलता हो, ताकि वे अन्तर्जातीय विवाह से उत्पन्न होने वाली कठिनाइयों का समाधान कर सकें

#### अध्याय ४

# वर-वधू का चुनाव तथा योग्यताएँ

अन्य वैवाहिक प्रतिवन्ध

हिन्दू विवाह की सुलना एक बाधादोंड (Hurdle Roce) से की जा नकती है। बाधादोंड़ का विजेता जिस प्रकार रास्त की अनेक बाधाओं, विषम स्थलों, गहरे गहरों और ऊँचे टीलों को पारकर अपने तथ्य न्यान पर गहुंचता है, उसी प्रकार हिन्दू कथ्या के माता-पिता पिण्ड, गोल, जाति के कठार अतिवन्धों का पासन करते हुए तथा अध्य अनेक बाधाओं का सामना करते हुए यही कठिनता में बर का चुनाव कर पाते हैं। पिण्ड, गोल और जाति के अतिवन्धों की चर्चा पिछले अध्याय में विस्तार से ही चुकी है। इस अध्याय में विस्तार से ही चुकी है। इस अध्याय में वर-वधू के चुनाव के विषय में अन्य प्रतिवन्धों और नियमों का उल्लेख किया जायगा।

विवाह से पहुँच बर और वधू की अनेक बृष्टियों ने जीच की जाती है। उनके स्प, गूम, चुदि, कुल जादि अनेक योग्यताओं का विचार किया जाता है। कुछ विशेष रोग अथवा विकृतियों होने पर उन्हें विवाह के योग्य नहीं समझा जाता। वधू ने नक्षणों की परीक्षा पर प्राचीन ग्रन्थों में बहुत वल दिया गया है। मध्यकाल से विवाह में ज्योतिष सम्बन्धों विचार प्रजल होने लगे। वर-बधू का गोल और कुल देखने के साथ उनके ग्रहीं और नक्षणों के गुणा, नादी, बूट आदि का खूब विचार होने लगा। ऐतिहासिक कम से ग्रहां वर-बधू की योग्यताओं व अयोग्यताओं की वर्षों की जायगी। इन मतौं या प्रतिबन्धों के विषय में यह बात त्यरण रखनी चाहिए किइनका पालन करना अच्छा समझा जाता है। परन्तु इनका भंग करते हुए यदि कोई विवाह कर ले तो वह अवैध नहीं माना जाता है।

# वर की योग्यताएं (वर-सम्पत्)

- (१) ब्रह्मचर्य—वर की सबसे बड़ी योंग्यता यह होनी चाहिए कि वह अखण्ड ब्रह्मचारी हो । बौबायन (४।१।११) कन्या के पिता को स्पष्ट रूप से ब्रह सलाह देता है
- इनका प्राचीन धर्मसूत्रों, स्मृतिमों तथा निबन्धप्रन्थों में विशव वर्णन है,
   देखिये मनु शामन, पाझन ११४५, बीरमित्रोदय संस्कार प्रकाश, पुन ७५४।

कि बहु उस व्यक्ति को अपनी कन्या का दान करे, जिसका ब्रह्मक्येवत भंग न हुआ हो।

मनु (३१२) तथा याज्ञवल्क्य (२११३) न वर के अखण्ड ब्रह्मक्ये के नियम का वर्णन

किया है। श्रह्मक्यंध्या विधाध्यमन के तिए है, गृहस्थ के झंझट विधाध्यमन में बाधक
होते हैं, अतः विधाध्यमन के बाद ही विवाह हो, इस नियम की रक्षा के लिए यह व्यवस्था
की सभी भी कि वर का ब्रह्मक्यं अखण्डित होना चाहिए। किन्तु बाद में बालविबाह का

प्रचानन होने पर यह कर्त किन्युल व्यथं हो गयी। मध्यकान में ब्रह्मक्यंध्यम एवं वेदाध्यमन

की विगाटी विल्युल लुप्त हो गयी, उपलयन मंन्कार का विद्यावाध्यम एवं वेदाध्यमन

की विगाटी विल्युल लुप्त हो गयी, उपलयन मंन्कार का विद्यावाध्यम एवं वेदाध्यमन

की विगाटी विल्युल लुप्त हो गयी, उपलयन मंन्कार का विद्यावाध्यम एवं वेदाध्यम

का आभी काने कामें का संकल्प करना था, किन्तु उसकी वहित या अन्य सम्बन्धी उसे

बहा न जाने की प्रेरणा करने थे और बहु अपना बाणी जाने का निश्चव त्याग देता था।

प्राप्त उसी दिन ममावर्तन मंस्वार ही जाता था। तब उपस्थन और ब्रह्मवर्थ इस प्रकार

एक मजाक या नमावा ही गया। विद वर के लिए यह कर्त आवश्यक समझी वाती तो

इसका एक वड़ा लाम यह होता कि हिन्दू समाज में बेमेल विवाहों का प्रसार अधिक

म होता, ४० या १० वर्ष की आयु वाले पहले से विदाहित वृद्ध अवतर्यानि कन्याओं

का पाणिग्रहण न कर सकते। आवश्यक इस ग्रानं का कोई महत्त नही है।

(२) कुल — वर का कुल उत्तम होना चाहिए। यह समझा जाता है कि उत्तम कुल में जन्म लेने के कारण व्यक्ति वंण-गरभारा द्वारा कुछ विजेवताओं को प्राप्त करता है और कुछ गुवों को बहु अपने मुल के उल्लाप्ट एवं सभ्य वातावरण द्वारा उपाजित करता है, अतः विवाह में कुलीनता के गुण को चहुत महत्त्व दिया जाता है। आप व गृह्ममूल (१।४।१) एक विजेप पूर्वनिदिश्ट विधि के अनुसार वर-वधू के कुल की गरीक्शा करने का

इनका सारांश यसस्मृति के निम्न स्लोक में हैं, जिसमें वर के लिए सात गुण आवस्यक बताये गये हैं—

कुलं व शीलं च वपुर्वयस्य विद्यां च वित्तं च समावतां च ।

एलान् गुणानस्म परीक्ष्य देवा कन्या बुधः शेवसवित्तलीयम् ॥
स्टलंबंक ने विभिन्न स्मृतियों के आधार पर बर के निम्नलिखित गुण बताये
हैं—(१) अपना हो वर्ण रखने वाले (सवर्ण, सद्या) कुल का होना,
(२) धनी होना, (३) मां-बाप तथा अन्य संरक्षक सम्बन्धियों का होना,
(सनावता), (४) उत्तमचित्व (शील) तवा शूर, उत्कृष्ट स्थिरमित, बृद्धिमान् होना, (४) विद्वान् तवा पढ़ा लिखा (श्रोतिय, पंडित) होना, (६) सुन्दर
(अभिन्नय मन् ६।००,) होना, (७) बड़े परिवार बाला होना (मृरि कुटुम्बवान,
नानाकुटुम्बवान्), (०) उदार (बाता) तथा दयालु (बयासागर) होना।
(६) आनन्वोपभोग का प्रेमी होना, जनप्रिय, शिष्ट होना (अपूरिडिकल स्टडीज
इन एशेण्ट इंडिया, खं० २, प०३२-३)।

विद्यान करता है। इस पूर्वनिर्दिष्ट विधि का संकेत आप० श्रीतसूत्र (६।३) की ओर है और यह राजनूय यह में चमत ग्रहण करने के योग्य ब्राह्मणों का वर्णन करती है। इसके अनुसार वर के माला और पिता दोनों जार से दस कुलों तक ऐसे होने चाहिए जिनमें विद्या, तप और उत्तम कर्म पामे जाते हों, अथवा दस पीड़ी तक जो गुद्ध श्राह्मणवंश के हों, अथवा कुछ लोगों की सम्मति में पिता की ओर से ही केवल ऐसी दस पीड़ियों वाले हों। मनु ने उत्तम कुल में शादी करने के लाभ और हीन कुल में विवाह करने की हानियों का स्पाद क्षम से वर्णन किया है। उसने ४।२४४ में बहा है कि जो अपने कुल का उत्कर्ष चाहता है उसे उत्तमोत्तम व्यक्तियों के साथ सन्वन्ध करने चाहिए और अधम नोगों के माण सम्बन्धों का त्यान करना चाहिए। सन् यह समझता था कि जिन कूलों में कुछ बीमारियाँ पायी जावें उनमें कभी सम्बन्ध नहीं करना चाहिए। अतः ३।६-७ में वह स्पष्ट रूप से सब लोगों को चैतावनी देते हुए जहा है कि रोग बाले दश प्रकार के कुलों में भी, भेड़, बकरी, धन-धाव्य से परिपूर्ण होने पर भी विश्वाह सन्यन्ध न करे। ये दस कुल इस प्रकार हैं-जिनमें संस्कारों का पालन नहीं होता, जिनमें स्त्री सन्तानें ही उत्पन्न होती हों, बेदा-घ्ययन नहीं होता हो, जिनमें व्यक्तियों के बहुत-बढ़े-बढ़े बास होते हैं, जिनमें मनासीर, क्षय, मन्दारिन, मिरनी, विवल और कोड़ के रोग होते हैं। याज्ञवस्कय ने भी महाकुल (११४४) या श्रेष्ठ कुल पर बल विवा है। हारीत (बीरमिन्नोदय, प्० १०६) कुल पर बल देने के कारण को स्पष्ट करता हुआ कहता है कि सन्तान माता-पिशा के गुणों वाली होती है। हर्ष चरित में प्रमाकरवर्धन ने यशोवती से कहा है कि बर में अन्य गुण रहते हुए, बुद्धिमान् अपक्ति कुल को ही देखते हैं (नि० सा० सं० प्० १४१) । कुल का विचार करके ही उसने "सजलभूवननमस्कृत" मौखरीवंश ने बहुवर्मा को अपनी करवा देने का विचार किया या। कुल के विचार से, मध्यकाल में बंगाल में कुलीन ब्राह्मण-प्रचा का जन्म हुआ और लोग अपने कौलीन्य की रहा। के लिए एक ही कुलीन बाह्यण के साथ अनेक कन्याओं की शादी बारने लगे।

कुलीनता का इतना महत्त्व होते हुए भी मनु (२।२३८) ने पुख्य को यह छूट दी है कि स्त्री यदि एल हो (अर्थान् एल भी तरह श्रेष्ठ हो) तो उसे नीच शुल से भी अहण कर लेना बाहिए (स्त्रीएल दुष्कुलावपि)।

(३) बुद्ध और गुण-वर बुद्धिमान् और गुणवान् होना चाहिए। आप० गृह्य सूत्र (१।४।२) कहता है कि कन्या बुद्धिमान् घर को देनी चाहिए। बौधा धर्म सूत्र (४)१।२०) के अनुसार कन्या गुणवान् को देनी चाहिए। कालियास ने अभिनान चाकुन्तल में (चतुर्व अंक) गुणवान् वर को कन्या देने का समर्थन किया है। मनु कन्या गुण-वान् वर की देने पर बहुत वल देला है। वह कहता है (१।६९)— "वाहे कन्या को खतु-मती होने पर आमरण पिता के घर पर रहना पड़े, किन्तु उसे कभी गुणहीन व्यक्ति को न दें।" अन्य योग्यताएं

इनके अविरिक्त बर के स्वमाव, स्वास्थ्य, प्रत, यह आदि अनेक मुगों को पुराने बमाने में दें खा जाता था और आज भी देखा जाता है। यम (स्मृति चित्रका ११७८) ने कुल, शील, गरीर, यहा, विद्या, धन, माता-पिता तथा अन्य सम्बन्धियों का होना— ये सात मुख्य गुल बतावें हैं। बृहत्परागर (जीवानन्य सं० पृ० १९६) में वर के आठ गुण बतायें हैं किन्तु वें यम से फिल हैं। वे गुण इस प्रकार हैं—आदि, कान, पौबन, गरिक, स्वास्थ्य, (मितादि की) सहायता, उच्च आकाकाएं और धन।

- (४) स्वास्त्य—वर के ग्रष्ण, स्वस्य और रोगमुक्त होने पर बहुत बल दिया गया है और यह स्वामाविक भी है। आप० गृ॰ सू० (१।३।२०) वर की योग्यताओं में आरोग्य का परिगणन करता है। मनु ने विवाह में जिन दस कुलों का निषेध किया है (३।६-७), जनमें अधिकांग विभिन्न रोगों से पीड़ित हैं। याजवल्य भी संकामक संचारी रोग याले महाकुल में विवाह की अनुमति नहीं वैता। कात्यायन उन्मत्त, कुठी, नपुंसक, स्वगोद्यज, काने, अन्मे, मिर्गी याले वर को कन्या न देने का परास्थों वेता है।
- (४) पुंस्त्व-साजयल्क (१।४५) ने वर की पुंस्त्व परीक्षा पर बहुत अल दिया है। वर के पुंस्त्व की यस्तपूर्वक जीच की जानी चाहिए (यस्तास् परीक्षातः पुंस्त्वे)। पाजयल्क्य ने इस परीक्षा की विस्तृत विधि नहीं बतायी। किन्तु नारत ने (४।१५-१३) इस विषय पर कुछ प्रकास बाला है। उसके मत में जिस पुरुष का वीर्य जल में तैरता है और इनसे विपरीत लक्षणों वाला पुरुष नपुंसक होता है। विवाह से पूर्व वर को इस पुंस्त्व परीक्षा का उद्देश्य पह था कि पति-पत्नी का वास्पत्य जीवन सुखी रहे। पश्चिम में आजकल इस तथ्य को मली-मांति अनुभव किया जा रहा है, वास्पत्य मुख की लिए यौन अनुभूवता (Sexual harmony) जल्पन्त आवश्चक मानी जाती है। यौन वैषम्प कभी-कभी इस मुख का सर्वमा करत कर देशा है। वतः वहाँ वास्पत्य सुख व रोगों की निवृत्ति के लिए शक्टरों हारा वरवृत्व की प्राण्ववाह परीक्षा (Premarital examination) पर बल पिया जाता है।
- (६) वारीरिक सक्षण—वर में उपर्युक्त कोम्यताएँ देखने के अलावा कुछ आरीरिक विशेषताएँ या लक्षण भी देखें जाते हैं। वीरमिलोदव (पू० ७५२-७५४) ने इन सलागों का महुत विस्तार से वर्णन किया है। में लक्षण आरीरिक स्वास्थ्य, सीमान्य एवं आयु के सूचक होते हैं। उदाहरणार्च जिसके दांत, नख, केण, स्ववा और अंनुसियों के पोर सूच्य होते हैं, वह दीर्घजीवी माना गया है। माथा, मन्या, नाक, छाती उन्नत या अंची उठी होनी चाहिए। कनिष्ठ अंगुलि के नीचे से यदि अविच्छित्र रेखा हवेशी के मध्य में आती है तो =० वर्ष की आयु होती है और कनिष्ठा के पोर अनामिका के पोर से वड़ आयें तो पुरुष १०० वर्ष तक जीने वाला होता है (वी. मि., पू० ७५३)। यदि कनिष्ठा के तथा

अनामिका के पौर बराबरहों तो आयु =० वर्ष की होती है, यदि बराबर न हों नो ७० वर्ष की और पोर से आधी हो तो ६० वर्ष। किन्तु वरकी अपेक्षा कन्या में इन प्रकार के लक्षण विशेष रूप से बुंदें जाते हैं।

वर के मुणों को जांच कई बार स्वयंवर में कोई क्षतं रख कर की जाती है।
राम और अर्जुन के बल की परीक्षा इसी प्रकार हुई थी। कई बार वर को अने के प्रतासन की जाती थी। इनका सबसे सुन्दर उदाहरण अप्टावक की क्षमा है (महाभा० १३।१६ अनु०)। अप्टावक ने वदान्य कृति की कन्या सुप्रभा का पाणिक्रहण करना चाहा। कृति ने उसे उत्तर दिला में भेजा जहाँ उसे अने क सुन्दरियों
मिली। वह उनके प्रतासन से बचकर जब बापिन लौट आया नभी बदान्य में अप्टावक से अपनी कन्या का विकाह कराया।

### वर की अवोग्यताएँ

. बर की अयोग्यताओं को हम नीन भागों में बॉट सक्ते है—(१) वारीरिक तथा मानसिक अन्यस्थाा, पागलपन, बहिनपन, मूंगएन वा किसी असाध्य बीमारी से पीकित होना, (२) नपूंचक होना, (३) अन्य अयोग्यताएँ।

बर के पायल होने को कारवायन व नारद (४।३७) ने दांप माना है। पागलों को प्राय: सभी देशों में दीवानी अधिकारों ने वंचित रखा नाता है। धंगलैण्ड में पागल के विवाह को अवध्य समझा जागा है। किन्तु वर्षमान समय में अदालतों ने हिन्दुओं में पायल के विवाह को अवध्य नहीं माना। अधी गुरुदान बैतर्जी ने अदालतों के निर्वय से बड़े पुष्ट प्रमाणों के आधार पर असहमति प्रकट की है। उतका कहना है कि विवाह

- धाम गीतों में वर के गुणों की जाँच करने की कुछ शांकियाँ मिलती हैं। एक वर ज्याह करने जाता है। बीच में नवी पढ़ती हैं, बावल घा गमें हैं, बह नवी के किनारे खड़ा होकर पुकारता है—हें सखुर जी, गांव भेज बीजिए ताकि में उस पर चढ़कर उस पार आ नाऊँ। सखुर ने कहा—न मेरे पास नाव है, न केवट। जो मेरी कल्या चाहता है उसे नवी तैर कर आना चाहिए। वर कहता है—मेरा अंगरका भीग जायगा, मेरी पगड़ी भीग जायगी। हे सखुर, चुम्हारी कल्या के लिए मेरे सोलहों भूंगार भीग जायगें। सखुर कहता है—भीगने वो। में अंगरका दूंगा, पगड़ी दूंगा। हे ध्यारे, में श्रुंगार की सब सामग्री बूंगा, विद सुम गंगा तैर कर आओगें (रामनरेश जिपाठी—कविता की मुंबी, पामगीत, पु० २०८-१)।
- मैरिज आफ लुनेटिक्स एक्ट (१=११) ११ जार्ज ३४, सी ३७।
- देवी जरण मित्र बनाम राधाचरण मित २ मा ६६. मौत्रीलाल बनाम चन्द्रावतो कुमारी (इं. ला. रि. ३८ कत. ७००)

में काया का वान किया जाता है। पावल अ्यक्ति या जन्मजान मूर्ख अ्यक्ति (Idiot) में जब बृद्धि का सर्वया अभाव है तो उसका कन्यादान ग्रहण करना या न करना कोई असन कही रखता, उस अवस्था में इन वियाह की वियाह नहीं माना जा सकता। अधि विन्तु में की विन्तु की का प्रति माने का सकता। अधि विन्तु की का प्रति माने का सकता। अधि विन्तु को के विन्तु इसके आपे अपने मन के समर्थन में उन्होंने मन वा एक प्रवाण उस वान की पुण्टि के लिए दिया है कि हिन्दू आस्त्रकार पनि के पावल होने कर परती गाँ। उसकी उपेक्षा वारने को कहते हैं। हम नक्षतापूर्वक यह निवेदन करना चाहते हैं कि इस प्रवाण का आका श्री विन्तु की महोदय के आमय में सर्वया प्रति-कृत है। मन के उसमें पति वेदन विराण की वामन होने पर भी उसे महोदन का अधिकार दिया है।

हिन्दू गमान में गुर्मों, बहिरों, तथा असाध्य रोगों ने पीड़ित व्यक्तियों को भी विवाह का अधिकार है। " उनका विवाह अवैध नहीं समझा जाता।

नप्सकता को मारद और काश्यायन दोनों में बर का दांध माना है, किन्तु मनु
और याजवल्य की सम्मति ऐसी नहीं प्रतीत होती। नपूसक काल्तियों के यदि अवने पूस
सही होते वे तो वे निर्धाप से पूज उत्पन्न करवा सकते वे और ये पूज अन्य नभी प्रकार
के पूजों की जांति पिला की सम्मति का हिस्ता तेते थे। मनु (१।२०३) व वाजवल्यय
(२।१४१-४२) में स्पष्ट स्पर्ध में ऐसा विधान है। मनु यद्याप नपुसक लोगों के विवाह
यसत्य नहीं करता तथापि यदि कभी उन्हें विवाह की इच्छा हो, उसी दशा में मनु उन्हें
निर्धाण की अनुमति देला है। कियुग्ध में निर्धाण विज्ञत है तो क्या नपूसको का विवाह
भी विज्ञत है? आजवल नीच जातियों में नपूसकता के आधार पर नलाक दिया वा
सकता है। कियुगु उच्च जातियों में पागलपन के आधार पर अदालतें विवाह को नाजा-

### परिवेदन

प्राचीन नाम में वड़े भाई के विचाह से पहते छोटे भाई के विवाह या परिवेचन को महापाप नमझा जाना था। अर्जुन ने डीयदी के नाम विवाह करने से इन्कार किया था, वर्षीकि उसके दोनों वड़े बाइयों, युधिष्ठिर और भीम के विवाह नहीं हुए थे। द्रीपदी के साथ पीचों पाण्डवों का आयु के कम से विवाह हुआ। विवाह होने पर इसी नियम के कारण

- बैनजों—हि. ला. मै. स्त्री, प्०३२।
- मन् ६।७६—उन्मत्तं पतितं वतीवमबीजं पापरोगिणम् ।
   न त्यागोऽतित द्विमन्यास्य न च बामापवर्तनम् ॥
- मोजोसाल बनाम चन्द्रावती ३८ कल. ७०० प्रि० कौ० ।
- 🧮 स्टीस--सो आफ कास्ट्स, पु० १६७
- पुरुषोत्तमवास बनाम बाई नोनी, इं० ला० रि० २१ बं० ६१०

पाँच पाण्यव आयु के अस से पाँच दिनों में हीपदी के पास गये (म० भा० १।१६१।=. १।१६=19३) । इसे भास्त्रीय परिभाषा में परिवेदन कहते थे। गौ० धर्ममूल (११:१=) तथा आप० धर्मसूल (२।४।१२-२२) बढ़े भाई ने विवाह से पहले अपना निवाह (परि-बेदन) करने वाले छोटे भाई (परिवेता) को आद में बुनाने यांग्य नहीं नगप्तने । विष्मुधर्मसूत (३७।९४-९७) परिवेदन की गणना उपपातकों में वरना है। बास्नव में परिवेदन में पाप का विचार बहुत प्राचीन है और तै॰ बा॰ (३।२।६) में दी गयी एक कथा के अनुसार मनुष्यों में पापियों की एक कमबढ़ शृंखला है। इन पापियों में परिस्थित (अविवाहित बड़ा माई) और परिवेता (विवाहित छोटा भाई) की गणना की गमी है। वसिष्ठ धर्मसूल (१।१८) में पापियों की गणना में परिवेक्ता और परिवेक्त सीन गिनाये वर्षे है। तैं ० बा० (३।४।४) के पुष्पमेश प्रकरण में परिवित्त, परिविवदान और दिधिय पति का सम्बन्ध निऋति, असि और अराद्धि (असफलता) के साथ वनाया गया है। रामा॰ ४।५७।३६ में राजधातक, ब्रह्मधातक, गोधातक, बीर, हिमक, नास्तिक के साथ परिवेता की गिनती करते हुए, उसे नरकगामी कहा गया है। महाभा • (१२।१६४।६८-६२, १२।३४।२७-२८) में परिवेत्ता के लिए नान्द्रायण और क्रुन्छ नामक प्राथप्रिक्तों का विद्यान किया गया है। मनु (३।१७१-७२) में कहा गया है कि जो अपना बढ़ा चाई रहने पर भी विवाह करता है और चाईपत्यावि अन्तियों की प्रव्यनित करता है जसे परिवेता (आप० धर्मसूत्र राप्रापरा इसे परिविधियान और वाज ० १।२२३ परिविन्दक कहता है) कहते हैं और वहें भाई की परिविल्ति। परिविल्ति, परिवेता, व्याही जाने वाली कल्या, कल्या का दाता तथा विवाह-संस्कार कराने वाला-में पांची अमक्ति नरकगामी होते हैं । इस महापाप से मुद्ध होंने के निए बांतप्ठ, हारीत, शंख, यम ने कुच्छ, अतिकुच्छ व चान्द्रायण प्राविश्वनों की व्यवस्था की है। विज्ञानेस्वर ने माझ॰ ३।२६४ पर इन मतीं की विस्तार से उद्धत किया है।

कुछ अवस्थाओं में सूलकार परिवेदन को पाप नहीं मानते और छोटे माई की बड़े माई से पहले विवाह की अनुमति प्रवान करते हैं। गी० धर्ममूल (१८१९६) कहता है कि गदि बड़ा भाई विदेश चला जाग तो छोटा भाई १२ वर्ष प्रतीक्षा अरुके अरुवाही कि गदि बड़ा भाई विदेश चला जाग तो छोटा भाई १२ वर्ष प्रतीक्षा अरुके अरुवाधान करे तथा कर्या के साथ विवाह करें। कुछ सोगों का मत है कि वह छः वर्ष ही प्रतीक्षा करें। हरवत्त ने इस मुल पर वसिष्ठ का मत उद्धा किया है कि ६, १० मा १२ वर्ष प्रतीक्षा क करने वाला पापी होता है, १२ वर्ष तक उसकी प्रतीक्षा करना न्यास्य है। मध्यकाल के स्मृतिकारों एवं निवन्धकारों ने इस नियम में कई अन्य अपवाद भी बताये है। अतिसंहिता (१०४-६) बड़े भाई के नपूंसक, विदेशस्य, पतित, मंग्यासी और योग-सारत का अभ्यासी होने पर परिवेदन में कोई दोप नहीं समझती। इतना ही नहीं,

बह बड़े भार्ट के कुबड़े, बीने, नपूंतक, गहित, जड़, अन्धे, बहरे और गूंगे होने पर परिवेदन में कोई दोध नहीं देखती। १०

### परिवेदन का कारण

बड़े भार्र द्वारा पहले विवाह करने के नियम का कारण संयुक्त परिवार पद्धित थी। संयुक्त परिवार में बड़े भार्ष के विशेष अधिकार समझे जाने थे। उसके जिवबाहित रहते हुए दूनरे भार्थों को विवाह का अधिकार देना उचित तहीं प्रतीत होता था। बेरल आस्त के सम्बूदरी आहाणों में बड़े भार्ड का यह अधिकार इतना अधिक है कि विवाह करने का एकमान अधिकार प्रश्चेत नक उसी की था। क्यायाल में परिवेदन का नियम प्रिथिल होने लगा। संयुक्त गरिवार पद्धित के विषठन के साथ-साथ इस नियम का भी भंग होने लगा। अब हिन्दू समाज में इस नियम को विवाह में कहीं भी बायक नहीं माना जाता है। इतनी वाल अवश्य है कि इस पर काफी ज्यान रखा जाता है कि बड़े भार्ष का विवाह गतने ही।

थूरोग में बर की अयोग्यनाओं में गे एक यह भी है कि विवाह के समय उसकी कोई पहली पत्नी जीविन नहीं होंगी चाहिए। हिन्दू धर्मआक्वों ने इस प्रकार की कोई निश्चत क्यवस्था नहीं की। आप० धर्ममूल (२।४,१९११२-९३) धर्म और प्रजाका उदेख पूरा होंने पर अन्य विवाहों का निपेध करता है और तूमरा विवाह करने पर १।९०१२८-९६ में इस पाप का प्रावश्चित्त भी बनाता है। नारद (४,१६४) पूछ सानी, अनुकूल, क्य स्वी की छोड़ने वाले व्यक्ति को गाजा द्वारा दण्डनीय बताता है, किन्तु सामान्यतः पृथ्वों की विवाह के सामते में बड़ी छूट थी और वर की पहली पत्नी होता, बर के विवाह में बाधक नहीं समझा जाता था। थी ईक्वरचन्द्र विधासागर ने मनु० ३,१९२-९३ में यह सिद्ध सरना चाहा है कि एक पत्नी के रहते हुए दूसरा विवाह नहीं होता और सनु (६,६९) से तो त्यस्ट क्ष्म से उनके मत का खण्डन हो जाता है।

### वधू का चुनाव

हिन्दू बास्त्रकारों ने बर की अपेक्षा बधू के पुणों का और चुनाव के ढंग का अधिक बर्णन किया है। यह स्वामाविक है क्योंकि धर का सुख, समृद्धि और शांति पत्नी पर ही

भेधातिथि ने मन् ३।१७०१ में पहले बलोक ने मिलता-जुलता बलोक उब्धृत किया है। गोमिल स्मृ० १।७२-७४ के इस आस्य के ब्लोकों को गृ० २० पू० ६०, विकास्य मण्डन (१।६८।७७) में उद्धृत किया है। स्मृत्यर्थसार पृ० १३ तथा बीरमिलोक्य ने पृ० ७६०-६६ में परिवेदन का विस्तृत वर्णन किया है। परा० (४।२४), अवलम्बित है, पत्नी मृहस्य का मूल आधार है। उसके अच्छा होने पर घर स्वर्ग ही सकता है और बुरा होने गर नरक, अने उसके मुखों का विस्तार में प्रतिभादन जानस्थक था।

# वधू के गुणों का तारतम्य

बर में जो यान्यताएँ या गुण कु के जाते है, बक्रु में भी उन गुणी हा इंदना रवा शांति ह है। बस् का कुल अञ्छा होना चाहिए, धन तथा रण खूब होना चाहिए, बद् का वृद्धिमनी होना भी आवश्यक है। धदि वसू में में सब गुण पावे अपरें तो परम गीमाम्य की बान है। किन्तु सदि इसमें किसी गुण की न्यूनता हो तो क्या किया जाय? इनमें से कीन मे गुण आवश्यक है और कीन से अनावक्यक ? चारदाअ गृह्यमूल (१।११) ने इस पर बहुत अच्छा प्रकाश हाला है। वह कहना है---"यदि सब गुण न गावे जाये ना धन की उपेक्षा करे। धन के बाद क्य की उपेक्षा करे, फिल्तु कुल और वृद्धि में फिसे महस्ता दे, दस निषय में विडानों में गनभेद है। कुछ कहते है कुल को महत्व देना चाहिए, दूसरे बुद्धि को अधिक महत्वपूर्ण समझने है"। आश्वलायन गृहममूत्र (११६१६) ने वधु के वृद्धि, रूप, मील नक्षण युक्त होने नया नीरोग होने पर बल दिया है। मनु० (३१४), माज० (१।५२), बांखा० पु० (१।५।६) ने कन्या के उत्तम लक्षणों वाली होने पर बल दिया है। ये लक्षण घर के लक्षणों की नरह शारीरिक विशेषताओं का मुचित करते हैं, कन्या के साम्य और आयु को बनाने हैं। पुरुषसूत्रों के समय में ही इन नक्षणों की बहुत महिमा गायी गयी है। गी० गू० मू० (२।१।३) कहता है- "म्बी के लक्षणों को जानने वाले चतुर व्यक्ति द्वारा कन्या की परीक्षा कराये। उत्तम नलगों या चिन्हों बाली स्त्री को पतनी बनाये"। मन्० (३१०-१०), वि' व मू (२४११२-१६), ना व ध सू (११३=), वास्यायन कामनुव (३१९१२), बृहत्संहिता (७०।९) में इन लक्षणों की विस्तार में चर्चा है। बा॰ का॰ मू० का वर्णन अधिक संक्षिप्त एवं स्पष्ट होने के कारण पहले यहाँ उसी के आधार पर अध् के गुणों पर विशेष प्रकाण बाला जायगा। काममूब इनका वर्णन करते हुए कहता है-

"सन्या उत्तम कुल वाली, माता-पिताबुक्त, वर से तीन वर्ष कम आयु वाली होनी साहिए। उलाध्य आचार वाले, धन-धान्य परिपूर्ण, म्नेह रखने वाले तथा खूब संबंधियाँ बाले कुल में उत्पन्न, रूपवती, गीलवती, लक्षणयुक्त बिल्कुल पूरे (न अधिक न कम और न नष्ट हुए) बांत, नख, कान, केश, आंखें और स्तन रखने वाली तथा स्वस्थ शारीर की कन्या का वरण करे।"

वात्स्यायन कन्ना के (३।१।१२) सीलह दोधों को गिनाता हुआ कहता है कि

महासार (१२।२४।२७) में सी छोटे साई को उपयुक्त बंगाओं में विवाहका अधिकार दिया गया है। एँगी करवाओं के माथ सम्बन्ध न करे। वे १६ इन प्रकार है—(१) ब्रेनाम बाली कावा, (२) ऐँगी करवा जिसे छिपा कर रखा गया हो, (३) बाग्दना, (४) भूरों या कपिला (भि० सन् ० ३।=), यह पति को मार्ग वाली समझी जाती, (४) सफेद बागों वाली (प्पना), ऐंगी करवा के बारे में यह विचार था कि यह धन का मुक्तमान कराने वाली होती है, (६) मदांनी औरन (यूगभा), (७) धने करवे वाली (=) अनंहन जोगों वाली, (६) बड़े मार्थ बानी, (१०) मृत पिता की किया करने से कारण अनुद्ध, (१५) किसी दूसर गुगप डारा बूगिन अवधानानामा सम्तान घाली, (१०) रवन्वता, (१३) मर्मकर्ती, (१४) मिल, (१४) जिस की छोटी बहिन हो, (१६) जिसके हाथ पैसे ने पसीना निकलना ही (वर्षकरी)।

गल्या पे सदाणों का नथा इन मक्षणों के कालों का विस्तृत उल्लेख ज्योतिय के सालों में पाया जाता है। बृहर्सिहता, ज्योतिनतस्य आदि अल्यों में इतका बहुत विस्तृत अर्थन है। उदाहरणायें, जिस कत्या पे हास में क्लाई से निकली देखा मध्यमा उपली तक जानी गयी हो वह पत्या भाग्याची होती है, ऐसी न्वी के माथ विवाह करना चाहिए। न्वी का नणाट परवा होने से पता नगता है कि उसके देवर का नाम होता, उदर लम्बा होने से पवसुद तथा नितम्ब दीर्घ होने से रवामी का नाम होता है। ऐसी पुलेशणा कत्या कभी नही ब्रह्मण करना चाहिए। आचीन काल में क्लिन ज्योतिय का विवाद बहुत प्रवत्त था और उसी के आधार पर इन पद्मणी की कलाना की गयी। " "

मृतिषिद्धां द्वारा सक्षण परीका— उपमुक्त वालगों की परीक्षा काई आसान वाल नहीं है। गोभनिन गृह्यमू । ११२१२ में इन लक्षणों की परीक्षा कुणन व्यक्ति से कराने का आदेण दिया गया है। कुणल व्यक्ति यदि मुनम न हो तो उस दथा में क्या किया जान ? गृह्य मूल गंभकत इन लक्षणों के गोरअध्ये में बचने के लिए उसके चृताव का एका विचित्र किन्तु मुगम उपाय बताते हैं। इसके अनुसार विभिन्न स्थानों में लांस गये मिट्टी भे देशों से वधु के भविष्य की जानकारी की जाती है। आश्व ० गृब्यू ० (१।४)४-६) ने कहा है कि मिट्टी के आठ पिण्ड वर्गाय जाये। ये आठ पिण्ड विभिन्न स्वानों की मिट्टी से बनाये गये हों— यहला पिण्ड वर्ण ये दो प्रसाल देने वाले क्षेत्र की मिट्टी से, दूपरा गीवाला में, तीमरा यभवेदी में, चौथा कभी न मूखन वाले तालाव से, पांचवों जूए के स्थान में, छठा चौराहे से, मातवां वंजर स्थान से और आठवीं प्रमान से मिट्टी लेकर वनाये जाये। इन आठ पिण्डों पर 'अतमाने' का मन्त्र पढ़े। इस मन्त्र का अये इन प्रकार है— अहत सृष्टि में सर्वप्रकार उत्पन्न हुआ, स्वत्र में सत्य अतिष्ठित है। यह कुमारी जिसके लिए उत्पन्न हुई है उसे अहण करे, जो सत्य है वह दिखायी दे। जन पिण्डों पर यह मन्त्र पढ़ कर

भागेन्द्रताय असु के हिन्दी विश्व कीश खण्ड २५, पू० ४६२-६४ पर कन्या के ऐसे लक्षणों का बिस्तृत विचार किया गया है।

बहु कुमारी से कहता है कि वह उनमें से एक पिष्ड बहुण करे। वह को पिष्ड भूगतीहै, उसमें उसकी परीक्षा हो जाती है और उसके भाग्य का पता लग जाता है। यदि उसने फसलें देने वाले खेत का पिष्ड चुना है तो उसके पुत्र प्रभूर अन्न वाले होंगे। यदि उसने गोगाला का पिष्ड चुना है तो वह खूब पणुओं वाली होगी। इसी तरह देवी के पिष्ड में उनका बहुत्वेज युक्त पुत्र, त मुखने वाले तालाव के पिण्ड से प्रत्येक वस्तु से मुक्तहोंना, जूए के स्थान वाले खेले से जुआरी, चौराहे वाले पिष्ड से स्विरिणी, बंजर में गरीब, और ग्मशान वाले से उस कल्या के पतिभागी होते का पता लगता है।

बोधिल गृह्ससूत्र (२।१।१) भी यही विधि बताना है। असार केवल इतना है कि उसके मत में इन बाठ पिणों के अतिरिक्त मव पिण्डों से बोड़ा-बोड़ा अंग लेकर नवी पिण्ड बनाना चाहिए। "ऋतमणे अधर्म" के मन्त्र से वह धुमारी कोई एक पिण्ड उठावे, वाँद बहु पहुंसे चार पिण्डों में से किसी को उठाती है तो उसके साथ विवाह कर ने, कुछ लोगों के मत में मिसित पिण्ड उठावे पर भी उसके साथ विवाह किया जा सकता था।

आप० गु० सू० (३१९४-१=) में इस विधि का यह सथ दिया गया है कि गाँच पिक्डों को अपर से एक जैसा बनाये और उन के भीतर विभिन्न वस्तुएं छिपा कर रखें। पहले पिष्ट में नाना प्रकार के बीज, दूसरे में येदी की झूल, तीसरे में खेत का डेजा, जोंधे में गांवर और पाँचवें में समझान का ढेला छिपाये। कन्या को इन पिष्डों में से किसी का स्पर्व करने को कहे। पहले चार पिष्डों का छूना ऋदि का सूचक है। इसी प्रकार की बहु परीका की विधियाँ बराह गृ० १०, भार० गृ० १।११, मानव गृ० १।७।६-१० में दी गयी है। यह एक प्रकार की लाटरी ही है।

क्या की गुणपरीका का मुगम उपाय-काया के गुणों की यह पहचान भी बहुत जटिल है। आप० गृ० (३१२१) इस विध्या में एक बहुत सरल नियम देता है। उसकें के अनुसार कुछ व्यक्तिमों का मत है कि जिस कत्या में दिल और आंख लग जाय उसी कत्या से कल्याण प्राप्त होता है, उससे अन्य बस्तुओं की ओर ड्यान नहीं देना चाहिए (यस्यां मनक्ष्यभूपोनिवन्धस्तस्याम् दिनेंतरदाबियेतेरवेको)। मारद्वाज गृह्य० इसी नियम का और भी अधिक महत्ता देता हुआ कहता है कि जिसमें मन और आंख जन गयी है उसमें कान मा पिण्ड के कृष को नहीं इंदुक्ता चाहिए। बा० कामसूत्र ३१९१९४ में बहुत मामूली परिवर्तन के साथ आप० गृ० ३१२९ का उपर्युक्त वाष्य उद्धृत किया गया है। बास्तव में कन्या वरण करने का इससे अधिक सरल उपाय कोई दूसरा नहीं हो सकता है।

गौतम धर्ममूल ४१९, व॰ ८१९, याज्ञ० ९१४२, मनु० ६१४ में अधू के अपनी आति की होने तथा अक्षतयोनि होने पर बल दिया है। सजातीय विवाहों के प्रकरण में हम यह देख जुके हैं कि सजातीय विवाह का बन्धन कैसे प्रारम्भ हुआ और इसके अलिरिक्त शास्त्रों में कन्या का अक्षतयोनि होना भी अच्छा माना गया है। यह स्वाभाविक है कि पुष्प भुक्त-पूर्वा कम्या को पसन्द न करें। नारव (४।३६) संसुष्टमैयुना को विवाह के लिए अथोग्य

(प्राप्त ) करना समझना है। किन्तु दम नियम को एकागी वटारना ने हिन्दु समाज को बाद में बहुत हानि पहुँचायों। यदि पुरप के लिए यह उनयुक्त वा कि वह मुल्ल्यूयों (अन्तपूषों) में मादी न करें मां रखी के लिए भी यह उचिन समझा जाना चाहिए था कि उसे विवाहित गुरम में न व्यक्ता जाय। किन्तु यह नहीं हुआ। ४०-६० वर्ष के खूबे लीग पहली गन्ती सार्गान्तयों के मरने गर या उनके जीवित रहते हुए भी नयी-नयी अद्यानमीन कश्याओं से मादी परन रहे और विश्वाओं को विवाह के अधिकार से यचित रखा गया। इस नियम का आगे (गुल २०६०-५०) विरनार से प्रतिपादन मिन्ना वायमा।

श्व कर्म के ऐंग दोगों। या अवीग्यनाओं की चर्चा की जावनी जिनके कारण विवाद अगुभव माना जाना था सांभव माना जाना है।

परिवेदन-पार्विदन का निमम भाइमों की नरह बहिनों पर भी लाग होता है। शरी बहिन के अविवारित रहते हुए छोटी बहिन की शादी नहीं हो सकती । इस नियम का भंग करके भादी करने वाली छोटी बहित 'अग्रे विधिष' कहलाती है और बड़ी बहित की 'बिधिष' कहने हैं (मिनाक्षरा गाज = ३।२६५ पर) । अग्रेविधिय का विवास जल्पना प्राचीन बास में पाप माना जाना था। तै० त्रा० (३।८) है दिविय-पति का सन्दत्ध अराहि (अमफलता) में बनावा गया है। तै० ब्रा० (३१२)ह) व बीमण्ड घ० मू० (१।९८) में अवेरिक्षिप नथा विधिष के पनि की पाणियों (एनॉन्क्यों) में विना गया है। बसित घ० मुठ (२०१६-१०) में बहा गया है कि असे दिशिय का पनि १२ दिन का कुन्छ प्रायम्बिन करें और अनिकृष्ट प्रावश्चिनी का पानन करें । दोनी एक दूसरे के दीप के निवारण के लिए अपनी परिनयां दें और शिर बड़े भाई की आजा पाकर छोटा भाई उसने विवाह करे। यह भ्यान रखना चाहिए कि विधिय-यनि के लिए अधिक प्रायण्यित है, स्मीकि उसके होंने हुए, उसकी छोटी बहिन का विवाह हो, यह उसके लिए अधिक लज्जा की बात है। आप० ध० मू० (२१४।१२।२२) भी इसे पाप मानता है। हिन्दू नमाज मे इस नियम का भाइयों के नियम की अपेक्षा अधिक दुवना ने पालन हुआ है। यह नियम न केवल हिन्दू ममाज में है, अपिन अनेक प्राचीन व अवांचीन समाजो मे पाया जाता है। बाहबल के जिनीसस के अ॰ २६ से जात होता है कि यहदियों में इस प्रभा का प्रसार था। याकृब रैकल से विवाह करने के लिए ७ वर्ष तक उसके पिता लावान के पास नौकरी करता है। किन्तु उसके बाद विवाह में रैंचल के बदले उसका पिता सावान गामुब को रैंचल भी वडी बहिन लीह देता है। याबुव ने अब लावान से इस धोखे का कारण पूछा तो उसने कहा (जिनी. २६।२६) कि हमारे देश में यह रिवाड नहीं है कि छाटी बहिन (अनुवा) को बड़ी बहिन (अग्रजा) ने पहने ब्याह दिया जाय। १२

अधिनक यूनान में पुत्रों के लिए यह बहुत बुरा समझा जाता है कि कन्याओं के आयु कम से शादी होने से पहले उनकी सादी हो। आयर्लेंब, बंग्लेंब्ब, बेल्स, स्काट-

रधुनस्वन ने उद्वाहतस्व में साता के नाम वाली करवा में बादी का निर्पेष किया है। यदि किसी ऐसी करवा से बादान ही प्रधा है तो उसका नाम वदल कर उससे बादी करनी साहिए। गुरु की करवा के साव भी पाणिप्रहण बॉनन है। महा. (११७०) में देवपानी ने जब कक से विवाह का प्रस्ताय किया तो कवे ने दमे दम आधार पर अन्वीकार किया कि बहु गुरुपुत्री होने के कारण धर्म की दृष्टि से उसको निए पूरण है (१६७०।३)। देवपानी के अधिक आग्रह करने पर कच कहता है—'हे समझे ते, नुम मझे अन्तिन कार्य के लिए यह रही हों। हे मुखू, प्रसद्ध होंओ। तुम मेरे निए गुरुप मैं भी अधिक बारिया के लिए यह रही हों। हे मुखू, प्रसद्ध होंओ। तुम मेरे निए गुरुप में भी अधिक बारिया है। सुक्षावार्थ की जिल्ह कोंचे में मुने वास किया था उसी कोल में मेने वास किया है। इससे धर्मानुसार तुम मेरी बील्ह हुई, मो किर ऐसी बात न कहता (११००१) र-१४)''। इस नियम के दी वारण प्रतीत होंने हैं, पहला नो यह कि आचार्य दूसरा निया समझा आना पर (मन् २१९०१) और पिता की करवा से बादी करना बहिन में मादी करने के समझा अवस्थ वा। दूसरा कारण यह था कि पुराने कमाने में विवाधियों की किया एनडों के कुत्त में होती थी, वे उसके घर पर रहते वे और गुरु के परिवार में उनका प्रभिन्ठ सम्बन्ध होता था। इस बातावरण में अनुचित सम्बन्धों को रोकने के निए यह आवश्यक था कि पुर-कन्याओं के साथ विवाह को निपद्ध ठहराया जाय।

मन् ३१९१ व बाजवल्य ११४३ वधू के आत्मनी होने पर बल देने हैं। उनके मनानृशार जिस करवा का कार्द भाई न हो उसके साम विवाह नहीं करना चाहिए। करनेद (११९४१७) एवं अधर्व (११९७१९) में इसके संकत है तथा बास्क ने निरुक्त में (१३८-४) इसकी विस्तार से वर्षों की है। मनु ने अधात्मनी कन्या के निर्पेध का कारण उम लड़कों की पुरिक्त बनाने की संभावना को माना है। पुराने जााने में अब किमी का पुत्र नहीं होना या ती वह लड़की को पुत्रिका बनाता था और दौहिल को अपना लड़का ममझना था। अपने बामाता से बहु बहु मर्त करता था कि वह उसके घर में रहेगा, उसकी लड़की का लड़का (दौहिल) अपने पिताको पिष्य दान न देकर अपने नामा को पिष्य दान करना था। पिता के पिष्य दान से वैचित रह जाने के कारण अध्यत्म नामा को पिष्य दान करना धहुन बुरा छमझा जाता था। किन्तु आकक्त स्थित विलक्त न वस गयी है। लोग ऐसी कन्या को अधिक पसन्द करते हैं, वर्षोंक उससे स्थात की सम्मत्ति मिलने की संभावना होती है।

मनु ने (३।४) तथा बुसरे णास्त्रकारों ने सपिण्ड, सगोवतथा याज्ञवश्य (१।४३) एवं अन्य सूत्रकारों व स्मृतिकारी ने समानप्रवर वाली कन्या से बादी का निवेध किया है। पिछले अध्यायों में इनका निस्तृत विचार हो चुका है। जिस स्त्री का एक बार विवाह

लेण्ड में पहले इस प्रमा का बहुत अधिक रिवाज था। बाण्ड कहता है कि सबि कभी छोटी वहिन को पहले शादी हो जाती थी तो बड़ी बहिनें उसकी शादी पर जूते उतार कर नाजती थी ताकि उनका दुर्माग्य दूरहो सके बै॰ शा॰ हि॰ सै॰, पृ॰ ३६-३स। 1

हो चूभा हो उस स्वा का दुवारा विवाह नहीं हो सकता, क्योंकि गाणिप्रहण संस्कार के मन्त्र तो केवल कन्याओं के लिए ही पढ़े जाते हैं है एक बार हिन्दू कन्या किसी पुरुष की न्वी होने पर उससे किसी प्रकार अलग नहीं हो सकती है और कन्या का वात एक ही बार होता है है । यह केवल प्राचीन णास्त्रों का विधान हों ऐसी बात नहीं। भारतीय दण्डविधान को धारा ४६४ के अनुमार जीवित गति बाली स्वी का दूसरे पति से विवाह एक दण्डविधान अपराध है।

मन् ने विधवाओं को विश्वाह के अमोग्य ठहरामा है। मनुस्मृति के पंचम अध्याम के अन्त में (११७-१६२) यह उपदेश दिया गया है कि पति के सरने पर वह अहाचर्यपूर्वक रहे, पुत्र प्राप्ति के लालम में भी मृत पति का अतिक्रमण न करे, साध्यी स्वियों का कार्य हुगरा स्थामी नही हुआ करता। यराशर तथा नारद ने यद्यपि विध्याओं को पुनीववाह की अनुमति को थी, तथापि मध्यकाल में इस निविद्ध ही समझा जाता रहा। १ के १८१६ के विध्या-पूर्वविद्याह कान्त से विध्याओं को विवाह करने की आज्ञा मिली।

मेलापक या मेलन—मध्य युग में वर-वश्य की जन्मकुण्डली मिलाकर निवाह फरने की परिपाटी प्रचन्ति हुई <sup>५ के</sup> और आज तक प्रचनित हैं। इसका मूल उद्देश बहुत मुन्दर था। कर और बधू में जितनी अधिक बातों की अनुकूलना होंगी उनका जीवन उतना अधिक मुख्यमत्र होंगा। उनके स्वभाग, किया, प्रवृत्तियों एक जैसी होंगी चाहिए। पूरोप के बुछ आधुनिक विचारक इस बात पर बात देते हैं कि विवाह से पहले बर-बधू इसाइट रह्न कर पारस्परिक अनुकूलता की देख में, किन्तु भारतीयों ने इसका हम ज्योतिष से बुंद निकाला था। इसके अनुगार प्रत्येक व्यक्ति का स्वभाव अपने जन्म के समय के

- 1.3 सन् =1२२६—वाणिग्रहणिका मन्त्राः कन्यास्थेष प्रतिष्ठिताः।
- १४ मनु १।४६—न निष्क्रयविसर्याच्या मतुर्मार्या प्रमुख्यते ।
- १४ वही १।४७ सक्तवंशी नियतित सक्तकन्या प्रवीयते ।
- 🧚 दे० आगे---विद्यवा विवाह का प्रकरण, 'पु०३३६-४२
- भ सकमान (Backmann) में On the Soul of Indian Woman (पू० प्रदर्भ में यह मत प्रकट किया है कि जन्मपित्रयों का मिलाना ४०० ई० से हिन्दू समाज में प्रचलित हुआ है, इसी समय से बाल विवाह होने लगे थे। माता-पिता एक ऐसी व्यवस्था चाहते थे जिसके अनुसार उनके द्वारा किया गया शिवुओं का वैवाहिक सम्बन्ध ईक्वरीय व्यवस्था की स्वीकृति प्राप्त कर सके तथा उन्हें इस बात का विश्वास हो सके कि उनके बच्चों का वाम्परवानीवन मुखमय होगा। आजकल बालविवाह की प्रचा कम हो जाने पर भी माता-पिता जन्मपित्रयों के मिलाने पर बहुत बल देते हैं, क्योंकि वे इससे वर-वधु के चुनाव के मारी उत्तरदायित्व से बहुत कुछ मुक्त हो जाते हैं। वैवाहिक जीवन दु:खमय

मक्षवों से निवित्त होता है। अतः यो व्यक्तियों में अनुकूलता देखने के लिए जरमकुण्डनियों का मिलाना आवश्यक हो जाता है। विवाह के समय वर और वपू की कुण्डनियों देख कर शुभानुभ स्थिर करने को योटक या मेलन कहते हैं। यह मेलन जाठ भागों में बांटा जाना है—पहमैत्रीकृट, राशिकृट, वर्णकृट, वरयकृट, ताराकृट, यानिकृट, गण मैत्रीकृट, विनाड़ी कृट। तकंबाद के वर्तमान यूग में भितत ज्यांतिय तथा उसके आधार पर की गयी कल्पनाओं का अमान्य होना सर्वेषा स्थापादिक है। यदि थोड़ी देर के लिए यह मान भी लिया आप कि प्रहों और नक्षतों का हमारे गरीर और स्थापाद पर अमर पड़ना है, भी भी विवाह में कई कारणों से इनके फलाफल और मुधायुभ की मुद्धता में भन्देह करने के प्रयक्त कारण हैं। पहला कारण तो यह है कि ६९ प्रतिग्रत जन्म-कुण्डनियों में जन्म के ममय के सिहों और राशियों की गणना किएत होती है। ज्योंतियानार्थ कहते हैं कि जन्म के ममय के आते हैं। यह वो पल का अन्तर होते हैं का अमर पाता के स्थाप के स्

जनमध्य बनाने वाले पाँजवाबी को मायव ही कभी किसी बच्चे के जन्म का ठीक समय बताया जाता हो। वेहात में भण्टे नहीं लगते, धिहयी नहीं होती और बच्चा गैवा होने के कई दिन बाद पाँजवाजी की बताया जाता है कि अमुक दिन माम के समय करल् के अहका हुआ है। यदि पाँजवाजी ने माम के समय कर कुछ अधिक बारीकी में आनना चाहा तो यह उत्तर मिलता है कि गायें चर कर आ गयी था। ज्यांतिथी भी के लिए इतना संकेत पर्याप्त है। समय के इसी निभ्नांत और अच्चक ज्ञान के आधार पर ज्योंतिथी भी जे लिए इतना संकेत पर्याप्त है। समय के इसी निभ्नांत और अच्चक ज्ञान के आधार पर ज्योंतिथी भी अन्य अरेर प्रहादि की स्थित का नियम करते है। किर इसी पर अवचल विश्वास करके विवाह काल उपस्थित होने पर सड़के-अड़ियां में आजीवन भाष्य विधान का अनुष्ठान होता है। इससे बढ़कर मया विश्वन्त होंगी? उपमुक्त कारणों से जनमकुण्डित्यों के आधार पर वैचाहिक विचार को प्रामाणिक एवं आवश्यक नहीं समझा जाना चाहिए। किन्तु हिन्दू विवाहों में इनका बहुत महत्त्वपूर्ण स्थान है। कार हमने आठ कुछ विनाय है। इनके आधार पर १६ गुण निमत किये गये हैं। जिस प्रकार विश्वविद्यालयों की परीक्षा में नियह अंक लेना आवश्यक होता है और उत्तरे कम संको वाला परीक्षार्थी अनुत्तीन समझा जाता है, वैसा ही नियम बर और वधु के लिए भी है। उन्हें ५० प्रतिशत अर्थात् १० मुण

होने पर वे इसे माग्य का परिणाम समझते हैं। वैकमान ने लिखा है कि जन्मपत्नों में विश्वास रखना एक ओर तो यह सुचित करता है कि माग्य की रेखा अटल है और दूसरों ओर इसे पहले से ही जानने तथा अनुकूल बनाने का प्रयत्न किया जाता है। वर्तमान वैज्ञानिक युग में भी जन्मपत्नों मिलाना आवश्यक समझा जाता है तथा कई बार वैवाहिक विज्ञापनों में इसका स्पष्ट रूप से उल्लेख किया जाता है। अवस्य प्राप्त कपने चाहिए और उपयुक्त = कूटों में अलग-अलग ४० प्रतिशत गुण भारने चाहिए। इस विषय में जिन्हें अधिक कृतृहन्द हो वे मृहुर्तिचन्तामणि, दीपिका, राजनातेण्ड आदि प्रन्य देख सकते हैं। १ प

## वैवाहिक प्रतिबन्धों के दुष्परिणाम

हिन्दू विवाहों के उपर्युक्त प्रतिवन्धों के कारण वर और वधू के चुनाव में बड़ी कठिनाइसों का सामना करना पढ़ता है। लड़के तो फिर भी कुछ देर तक अविवाहित रह सकते हैं, किन्तु कन्याओं का विवाह तो लाचार होकर करना ही पढ़ता है। कन्या के पिता को वर बूँ इने और उसे सन्तुष्ट रखने में जितनी कठिनाइसी उठानों पढ़ती है उन्हें भुक्तभोगी ही जानते हैं। एक प्रामगीत में यह वित्कुल ठीक बहा गया है कि जिस के घर में क्वोरी कन्या हो कला उसे कैसे नीद आ सकती है। इन कारणों से हिन्दू घरों में कन्या के जन्म पर बहुत दुख मनाया जाता है। \*

## वर-वधू के चुनाव की आधुनिक प्रवृत्तियां

वर्तमान युग में वर-बधू के चुनाव में तथा इनके लिए आवश्यक पूणों के स्वक्ष्य में कई महत्वपूर्ण परिवर्तन हो रहे हैं। पहला परिवर्तन वर-बधू हारा अपना जीवन सावी चुनने में स्वतवता की मांग करना है। पहले वर-बधू का चुनाव माता-पिता काया करते थे। बाल विवाह के प्रवत्तन के बाद यह सर्वथा स्वामाविक था, माता-पिता द्वारा निर्धारित विवाह के प्रवत्तन के बाद यह सर्वथा स्वामाविक था, माता-पिता द्वारा निर्धारित विवाह (Arcanged marriage) हिन्दू समाज का सार्वभीम निगम था। किन्तु वर्तमान पुग में शिका के प्रसार से विवाह की बायु ऊंची उठने परसमानता और स्वतंत्रता की भावना से ओलप्रोत हिन्दू पृथक-युवतियाँ इस बात की माँग करने लगे हैं कि विवाह जैसे महत्त्वपूर्ण विवासों के निर्धारण में उनकी सम्मति और सहस्वति की जानी वाहिए। इस विषय में हिन्दू समाज में होने वालापरिवर्तन एक हिन्दू नारी के निम्नालिखित कवन से स्वष्ट होगा- ''जब हमारा विवाह हुआ वा तो गेरी आयु० वर्ष की तथा पति की आयु० ६ वर्ष की थी, मेरे माता-पिता ने विवाह संस्वार पे पहले एक दूसरे को नही देखा था। किन्तु पिछले कुछ वर्षों में एक नयी प्रया का औगणेक हुआ है, इसे लड़की देखाना कहा जाता है। जब नेरी सदकी की वादी हुई तो उत्त समय यह प्रथा प्रचित्त हो कुकी थी। उसने तया उसके भावी पति ने

इस विषय के संक्षिप्त वर्णन देखिए हिन्दी विस्वकीश (कलकता) खण्ड १८, योटक सन्त, पुन ७४६-५२ ।

३६ इसके विशव वर्णन के लिए बेखिए हरियत वेबालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा पूर्व १६७-२०७ ।

एक दूसरे को देखा, जिन्तु उन्हें एक दूसरे से बात करने की अनुमति नहीं दी गयी थी। जिन्तु जब मेरी पोती का विवाह हुआ तो लड़के-सड़की ने आपस में बातचीन की और विवाह में पहले उन्हें घर से बाहर भूमने जाने की अनुमति भी मों मों भी। वस्ति उनका यह विवाह माता-पिता ने तय किया था दे ।" माता-पिता हारा विवाह तय करने में न केवल मुक्कों को उनके परिषय अनुभव का पूरा लाभ मिलता है, अपितु वे अपने माथी का चुनाव करने में होने वाली परेखातियों और क्षेत्रटों से यब जाते हैं। यह तथ्य बस्बड़ में स्वतन कम में आजीविका कमाने वाले तथा अनुसंधान कार्य करने वाले एक तथ्य बस्बड़ में स्वतन कम में आजीविका कमाने वाले तथा अनुसंधान कार्य करने वाले एक तथ्य बस्बड़ में स्वतन कम में वालीविका कमाने वाले तथा अनुसंधान कार्य करने वाले एक तथ्य बस्बड़ में स्वतन कम में विवाह करना चाहता है, किन्तु मैंने इस प्रक्र पर विचार नहीं विवाह कि में किया प्रकार की सहजा करने के बाद कोरन विवाह करना बाहता है, कि में इस प्रक्र पर विचार नहीं विवाह करने वाले कोर है कि में अपने किया में नहीं उठानी पड़ेशी। मेरे माता-पिता ने मुस कुछ इस विवाद में चुनाव करने का अनित्य अधिकार दिवा है, जागद वे इस बात की अच्छी दरह जानते हैं कि मैं उनकी इच्छाओं के प्रतिकृत कार्य नहीं करने । "" "

रास द्वारा किये गये एक सर्वेक्षण में बर-वधू वे चुनाव के विषय में अविवाहित (unmarried), हाल में निवाहित (young married) तथा चिरकान में विवाहित (older married) स्वी-पुरुषों से यह पूछा गया वा कि वे अपने जीवन-मायी के जुनाव के बारे में पूरी स्वतंवता (complete choice) चाहते हैं, कुछ स्वतंवता चाहते हैं या कोई स्वतंवता नहीं (no choice) चाहते। इस विषय में गर-नारियों के उत्तर निम्ब-लिखित तालिका में प्रविक्त किये गये हैं। २२

| नारियाँ                 | चुनाव में पूरी<br>स्वतन्त्रता | कुछ स्वतंत्रता | स्वतंत्रता का<br>न होना | गर्वयोग |  |
|-------------------------|-------------------------------|----------------|-------------------------|---------|--|
| अविकाहित                | 10                            | ×              | ×.                      | 98      |  |
| कुछ समय पहले विवाहित    | 1.0                           | 100            | X.                      | 39      |  |
| चिरकाल से विवाहित       | 9                             | 90             | 9.                      | 33      |  |
| स्त्रियों की कुल संख्या | 99                            | ₹0 0           | . 30                    | 13      |  |

एलीन रास-ची हिन्दू फीमली इन इट्स अर्बन सीटिंग, पृ० २४२

२१ एलीन रास—पु० पु०, प्० २४२

२२ एलीन रास-पूर पुर, पुर २४६

| पुरुष                 | चुनाव में पूरी<br>स्वतंत्रता | बुद्ध स्वतंत्रता | स्वतंत्रता का<br>न होना | सर्वयोग |  |
|-----------------------|------------------------------|------------------|-------------------------|---------|--|
| अविवाहित              | 9=                           | 31               | 1                       | *4      |  |
| बुष्ट समय से विवाहित  | E                            | ¢                | 90                      | २०      |  |
| चिरगाम से विवाहित     | -                            | U                | Y                       | 39      |  |
| पुरुषों की कुल संख्या | 7.0                          | 15               | 90                      | ৬৭      |  |
| तर्व योग              | 93                           | 44               | ইও                      | 93%     |  |

इस नानिका से यह स्पष्ट है कि चिरकान से विवाहित न्वी-पृथ्यों की अपेक्षा अविवाहित नर-नारियों में यह इच्छा निक्तित रूप से अप्रिक्ष माना में है कि उन्हें वैवाहिक सावी चूनने में स्वतंश्वन होनी चाहिए। '४२ पृष्ठपी में केवन तीन ही पत्नी का चूनाव माता-पिना पर छंड़ना चाहते थे। अविवाहित स्त्रियों में पे४ पूरी मा अंधिक स्वतंत्रता चाहती थी और पौच अब भी जपने पति के चुनाव का भार माता-पिता के कन्यों पर ही डानना चाहती थीं। इस तालिका की बाहवा करते हुए इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि यद्यपि अविवाहित स्त्री-पृथ्य वैवाहिक सावी के चूनाव में पूरी स्वतन्त्रता चाहते हैं, तथापि यह संभव है कि उन्हें यह स्वतन्त्रता न मिने। अब भी नर-नारियों की ऐसी संख्या पर्याप्त है जो चूनाव का मार माता-पिता पर डालना चाहती है। कुछ पृथ्यों ने माता-पिता पर डालना चाहती है। कुछ पृथ्यों ने माता-पिता द्वारा निर्धारित विवाहों का समर्थन इस अधार पर किया है कि ये विवाह कई बताव्यियों से के आ रहे हैं, से सुखमय होते हैं, विवाह का निर्धाय इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसमें माता-पिता का परामर्थ और प्रथम्व की अधार पर किया है कि ये विवाह कई बताव्याप्त निर्धाय का परामर्थ और प्रथम होते हैं, विवाह का निर्धाय इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसमें माता-पिता का परामर्थ और प्रथम होते हैं, विवाह का निर्धाय इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसमें माता-पिता का परामर्थ और प्रथम होते हैं, विवाह का निर्धाय इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसमें माता-पिता का परामर्थ और प्रथम होते हैं, विवाह की निर्धाय इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसमें माता-पिता का परामर्थ और प्रथम होते हैं, विवाह का निर्धाय इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसमें माता-पिता का परामर्थ और प्रथम होते हैं, विवाह का निर्धाय इतना महत्त्वपूर्ण है कि इसमें माता-पिता का परामर्थ और प्रथम होते हैं, विवाह का निर्धाय इतना महत्त्वपूर्ण होते हैं।

आधुनिक हिन्दू युवक और युविता अपने वैवाहिक सानी में जिन गुणों को आवश्यक समझते हैं, उन पर नवीन सर्वेक्षणों ने बढ़ा मनीरंजक प्रकाश पढ़ता है। पहले वर-यधू के गुण माता-पिता द्वारा देखें जाते थे, अब बड़ी आमू में विवाह होने के कारण युवक-युवती इन पर विचार करने नमें हैं। रास द्वारा किये गये सर्वेक्षण के आधार पर अधिवाहित तथा विवाहित नर-गारियों ने अपने साथी में जिन गुणों को सावश्यक समझा है, उनको प्राथमिकता एवं महत्ता के कम से निन्निक्षित तालिका में स्पष्ट किया नता है।

बर-वधू के अभीष्ट गुण

|                | गर       |                       | नारी     |                       |  |
|----------------|----------|-----------------------|----------|-----------------------|--|
| मुण            | अविवाहित | कुछ समय पूर्व विवाहित | अविवाहित | कुछ समय पूर्व विवाहित |  |
| चरित           | ¥9.      | 3                     | 90       | 99                    |  |
| समानता         | 2.8      | 19                    | 93       | 3                     |  |
| उत्तम शिका     | 25       | ٩                     | 8        | ₹                     |  |
| धर का कार्य    | 29       | b                     | -        | -                     |  |
| रूप            | 4.5      | ₹                     | 4        | -                     |  |
| सामाजिकता      | 93       |                       | ×        | -                     |  |
| वैमक्तिक संबंध | 90       | 2                     | 98       | ×                     |  |
| सर्वयोग        | 953      | ₹•                    | 22       | 29                    |  |

जपर्येक्त तालिका में दिये गये गुणों का स्वरूप इस प्रकार या-स्तियों के लिए चरित्र का अभिप्राय सती, साध्वी, गुद्ध, पवित्र और नैतिक होना तथा पतियों के लिए इसका अर्थं उदारता, सच्चाई, ईमानदारी तथा विश्वसनीयता के गुण थे। नर-नारियों ने समानरूप से चरित्र-सम्बन्धी इन गुणों को अपने वैवाहिक साथी के चुनाव में पहला स्थान दिया था, इससे यह स्पष्ट है कि दीनों एक दूसरे में विश्वास, शरीसे और गण्नाई को रूप, धन आदि अन्य गुणों की अपेका अधिक महत्त्वपुर्ण समझते हैं। दूसरा गुण गमानता का है। यह हिन्द-विदाह में पति-पत्नी के सम्बन्ध में एक नृतन प्रवृत्ति को सुचित करता है। २३ अब तक भारतीय नारी को सीता जैसे आदशों का अनुसरण करते हुए पति की सेवा करने के लिए कहा जाता रहा है। पति-परनी में स्वामी-सेवक का सम्बन्ध माना जाता रहा है, किन्तु अब उनमें समानता की भावना को अभीष्ट समझा जाने सना है। अविवाहित स्वी-पुरुषों ने उपर्यक्त सर्वेक्षण में यह भावना नड़ी प्रबलता से प्रकट की है, सात अविवाहित प्रवीं ने स्पष्ट शब्दों में वह लिखा है कि वे अपनी पत्नियों पर शासन नहीं करना चाहते, चार स्तियों ने कहा कि वे पति को अपना स्वामी (Boss) बनाना पसन्य नहीं करती हैं। तेरह पुरुषों तथा चार स्तियों ने पति-पत्नी में सखा भाव (Companionship) का तथा सात पृथ्वों ने पित्रता (Friendship) का सम्बन्ध बनाने का समर्थन किया। इसके बाद शिक्षा की महत्त्व दिया गया। २८ प्रथ्यों ने श्रीवित स्तियों की माँग की, आर्थिक दृष्टि से स्वावलस्वी होने के कारण

२३ एलीन रास-पू० पु०, पू० २५६-६

परिनमों के लिए भी शिक्षा को बहुत महत्त्व दिया जाता है। इसके बाद पुख्यों ने स्तियों के लिए घरेल, कार्यों में दक्षता को तथा मुग्हिणी होने को अधिक महत्व दिया।

एक पुराने संस्कृत श्लोक ३४ के अनुसार काया विवाह में कथ को विशेष महत्व देती है। किन्तु इस सर्वेक्षण की स्त्रियों ने पुरुषों में रूप के मूल को कोई महत्व नहीं दिया। १० पुरुषों ने सामान्य १० में मुन्दर पानी की मीण की, किन्तु इसके साथ ही दस ने यह भी कहा कि पानी अरयधिक मुन्दर नहीं होनी चाहिए, क्योंकि अति मुन्दरता वहीं सानरताक होती है। यह हमें 'भाया अपवाती पालु:' की पुरानी कहावत का स्मरण कराती है। मारल में यद्यपि पति उजले रंग को अधिक पसन्द करने हैं किन्तु पुरुषों में केवन एक व्यक्ति ने पत्नी के व्येत रंग पर सल दिया। सिसयों ने सामान्य रूप से पुरुषों के रूप के मूल को विशेष महत्त्व नहीं दिया। वैशक्तिक सम्बन्ध का आग्रय एक हुसरे के प्रति प्रेमपूर्ण, सहानुभूति रखने वाला तथा एक इसरे का सहयोग स्था सहस्थित अरोत प्रेमपूर्ण, सहानुभूति रखने वाला तथा एक इसरे का सहयोग स्था सहस्थता अरोत वाला व्यवहार है। इसे पुरुषों की अपेक्षा सित्रयों ने अधिक महत्त्व दिया। सत-मन्पत्ति को केवल एक विद्यादिन स्त्री ने तथा एक अविवाहिन पुरुष ने महत्व दिया। साल पुरुषों का यह कहना या कि पत्नी के चुनाव में धन उनके लिए कोई महता नही रखना। कुछ युवकों ने यह भी आवका प्रकट की कि धनी पर की नदी में अपनी सम्यत्ति का अभिमान होगा, यह अपने को पति ने अधा ममझेगी, नये परिवार ने उसका निभाव पतिन होगा, अतः धनी घर की लहकी से विवाह करना श्रेक गत्नी है। १४ ४

रथं करपा बरयते रूपं माता वितां पिता श्रूतम् । बान्धवाः कुलमिक्छन्ति निष्टाश्लमितरे जनाः ॥ मि० यमस्मृति, कुलं व शीलं च सनापतां च विद्यां च वित्तं च वपुर्वेपश्च । एतान्गुणारसप्त चिकिन्त्य देया कन्या बुधैः शेषमचिन्तनीयम् ॥ २४ एलीन रास—पू० पु०, पु० २५६

#### अध्याम ६

# विवाह के प्राचीन तया नवीन रूप

हिन्दू विवाह के रूपों की विभिन्नना

हिन्दुओं में अत्यान प्राचीन काल में विचाह के बनव क्या या भंद प्राचीन करह है। हिन्दू समाज में बहुत-भी जानियों, सम्प्रदायों मनी और मन्द्री त्या का राम्य हुआ है, "अतः उसमें वैविध्य सर्वेषा स्वाभावित है। गाँद ये भेद न हाने और एक ही प्रवास का विवाह प्रचीनत होना तो नि.सन्देह यह एक बढ़े आक्यों की बान होनी।

सास्त्रकारों ने विवाही के इन भेदी को रवीपार विमा है और उनका विम्तृत वर्णन किया है। आख्नलायन मृद्यमूत (११६) के समय में मृत्रवार एवं रमृतिवार इनका निममित कप से उल्लेख करने रहे हैं। गौनम (४१६१९३), बीधायन धर्मपृत (११९१), कौदिस्य (३१२), मृत्र (३१२), मृत्र (११९०), मृत्रभारन (११५६१०-१६), वाह्न (११५६), नारद (१९१५म, १८-१६), विष्णु धर्मपृत (२४१९८-१६), वाह्न (११५६), नारद (१९१५म, १८-१६), वेह्न के स्वाह्म और वैधाय नामक काठ प्रकार के विवाहों का लक्ष्य एवं स्वक्ष बनावा गया है। इन प्रवाम के इन विवाहों का लक्ष्य एवं स्वक्ष बनावा गया है। इन प्रवाम के इन विवाहों का एक निरिध्त कम नहीं पाया जाता। अपर मृत्र मृत्र के प्रशिद्ध क्या को ३ थी और ४ थी एक्स में अक्तर है, वहीं पहले प्राजापस्य का और बाद में आप का उल्लेख है। इमी तरह जिल्ला दो में पैशाय को राहास से पहले माना गया है। आपन्यस्य एक गृत (२।४)१९।

 इनके संविद्य वर्णन के लिए देखिए हरिदल वेदालंकार—भारत का सांस्कृतिक इतिहास इसरा अध्याय पु० १४-२१ ।

सुप्रसिद्ध पोलिश विद्वान् सुविविक स्टर्नवेक (अूरिविकल स्ट्रहोज इन ऐसेक्ट इंडि-धन ला, भाग १, ५० ३४७) मे इन आठ प्रकारों के बस्तुल: कानुनी बुध्ट से १९ प्रकार या भेद माने हैं। उसका यह पत है कि रोध तीन प्रकार ये हैं—गाम्धर्व विवाह का राक्ष्स विवाह के साथ संयुक्त होने वाला प्रकार, गान्धर्व विवाह का राक्षस विवाह के साथ संयुक्त न होने वाला प्रकार तथा स्वयंवर नामक प्रकार। आगे प्रवास्थान इनका वर्णन किया जायगा। प्रभाव श्रीर शालापरय की भी छोड़ देता है और विनाद धर मूर्व अन्तिम दो को मानूप मंगान और शालापरय की भी छोड़ देता है और विनाद धर मूर्व अन्तिम दो को मानूप नाम से नवा शालापरय की शाल से नाम से कहता है। महाभारन का अनुवासन पर्व (४४ अ०) शाला, क्षाल, मान्यवं, आमुर और राक्षस-भी वांच भेद ही मानना है। मानव-मूझमूछ के मत में विवाह के केवल दो भेद हैं—शाला और गौरका। किन्तु अधिकांच नेन्यकी ने विवाह से उपर्युक्त आठ भेद माने हैं और मनु ने निम्नजिनित रूप में इनके स्वाह किये हैं।

#### विवाह के आठ भेद

- (१) बाह्य-अब कन्या का पिता वेदीं के विद्वान् एवं आचारवान् वर को स्वयं बुलाकर अपनी कन्या को बस्त्रों तथा बूपणों ने अलंकृत करके उसे दान करता है तो उसे बाह्य विवाह कहते हैं (३।२७)।
- (२) बैक—क्योतिष्टोमादि वजी ने निस्तृत मा दीर्घकाल आणी होने पर समाविधि यज का कार्य करने वाने ऋतिक् ने लिए आभूपणी से पुगिज्जत कन्या के दान की दैन विवाह कहते हैं (३।२०)।
- (३) आर्थ— बतादि के धर्म-कार्य की निद्धि के लिए बर में भी-वैज की एक जोड़ी या दो जोड़ी लेकर विधिपूर्वक कन्यादान करना आर्थ विवाह कहलाता है (३।२६)।
- (४) प्राजापत्य—'तुम दोनीं एक साथ मिलकर धर्म का आचरण करो' इस प्रकार जब आदेश दे करके तथा वर की पूजा करके कन्या का दान किया जाता है, उसे प्राजापत्य कहते हैं (३।३०)।
- (५) आसुर—कन्या के पिता शादि को तथा सम्बन्धियों को कन्या के बदले में सथाणत्तिधन देने पर जो कोई इच्छापूर्वक कन्या का प्रहण करता है, उसे आसुर विवाह कहते हैं (३।३१) ।
- (६) गानधर्व—कन्या और वर का अपनी दक्का से एक दूसरे के साथ जो संयोग होता है वह नान्धर्व विवाह कहनाता है (३।३२)।
- (७) राक्षस—जब कन्यापक्ष के लागों का हनन करके, कन्या के घर की रक्षा करने वाली दीवार आदि का भेदन करके, रांती हुई और विल्लाती हुई कन्या को जबर्दस्ती घर से अगा लिया जाब तो उसे राक्षस विवाह कहते हैं (३।३३)।
- (=) पैशाच—संति हुई, नशे में बेहोश था उन्मत्त कन्या की एकान्त में जब बर मैयुनपूर्वक ग्रहण करता है तो सब विवाहों में अध्य इस विवाह को पैशाच विवाह कहते हैं (३।३४) ।

#### विवाहों की श्रेष्ठता का तारतम्य

इत आठ विवाहों में धर्मवास्तों ने पहले चार को श्रेष्ठ व अन्तिम चार को निन्दित सतासा है (मन ३।२४)। पहले चार में भी श्रेष्ठता का तारतम्य, है। इनमें बाह्य विवाह सबसे अधिक श्रेष्ठ है और श्राजापत्य की श्रेष्ठता सबसे कम है। व बाह्यण के लिए पहले चार प्रकार के विवाह वैद्य माने जाते हैं। विव्यों और एंट्रों के लिए साम्यर्व, आमुर और राक्तस विवाह भी वैद्य समसे जाते हैं। वैद्यों और एंट्रों के लिए आमुर, साम्यर्व और पैशाल विवाह वैद्य माने जाते हैं र (मनु ३।२३)। बीठ धठ (१।१९।१९) वैप्यां व सूर्यों में इत विवाहों को वैद्य ठहराने के लिए दो विचित्त कारण देता है। पहला ना यह कि स्त्रियों की कोई, मर्यादा नहीं होती और दूसरा यह कि दोनों खेती और सेवा का निकृष्ट कार्य करते हैं । मनु (३।९४) व महामारत (४४।६–१०) ने पैगाच और आगुर विवाह की खूब नित्या की है।

इन विवाहों की सन्तानों के विषय में भी शास्त्रकारों ने कुछ रोचक वार्ते कही है। आप० (२।४।९२।४) स्पष्ट रूप से यह कहता है कि जैसा विवाह होना है, सन्तान उसके अनुसार विवाह होना है, सन्तान उसके अनुसार विवाह हुना तो सन्तान जनकी होगी और राखस व पैयाच विवाहों में सन्तान बहुत बराब होगी। सनु ने (३।३६-४२) वापस्तम्ब के उपर्युक्त सूल का लगभग भाष्य करते हुए यह बताया है कि बाह्यादि चार विवाहों डारा कमशा जानी और तंजस्की, स्पवान, गुणी, धनी और ९०० वर्ष की आयु तक जीने वाले गुल पैदा होते हैं। आमुर जादि विवाहों डारा कूर, कुठे, वेद व धर्म से डेप करने वाले पुत्रों की उत्पक्ति होती है। धर्मशास्त्रों को प्रतन्ते से ही सन्ताय नहीं है। वे इस बात का भी विस्तार से प्रतिपादन करते हैं कि विभिन्न विवाहों डारा उत्पक्त सन्ताय नहीं है। वे इस बात का भी विस्तार से प्रतिपादन करते हैं कि विभिन्न विवाहों डारा उत्पक्त सन्तायों से कितनी अपसी और पिछली पीढ़ियों के पागी का मोचन हो आता

वी० घ० सू० १।११।१०—तेष्विप पूर्वः श्रेयान्। आप० ध० सू० २।४।१२।३— तेषां लय आद्याः प्रशस्ताः पूर्वः पूर्वः श्रेयान्। यहाँ तीन विवाहाँ का ही उल्लेख किया गया है, वर्षोक्ति वह प्राजापत्य विवाह का उल्लेख नहीं करता। गौ० ध० सू० १।४।१२, वत्वारो धम्याः प्रथमाः।

भिन्तु मन् ने ३।२३ में बाह्मणों के लिए छः विवाह धर्म्य माने हैं और पिछले चार शित्य के लिए अच्छे समझे हैं।

अबै॰ छ॰ सु॰ १।११।१२ 'अजापि पष्ठसप्तमी आलधर्मानुगती तत्प्रत्यव्यवात् अजस्येति ।' वही १।११।१६ 'गान्धवॅमप्येके प्रशंसन्ति सर्वेषां स्नेहानुगतत्वात् ।' मनु २।३६ 'गान्धवॅ राक्षसर्वव धम्यो' अलस्य तौ स्मृतौ ॥'

वौ० ध० पु० १।११।१४-१४, अनियन्त्रितकलता हि वैश्यश्रुद्धा भवन्ति ।

आ० ध० मू० २।४।९२।४ यथापुनतो विवाहस्तथायुक्ता प्रजा भवति ।

है। मन के मन में (२।३७-२०) बाह्य विवाहों द्वारा उत्पन्न पुत्र पूर्वजों की ९० और बंबनों की ९० नथा अपनी एक — इस प्रकार कुल २९ पीड़ियों को निष्पाप बनाता है। वै भ विवाह से उत्पन्न मन्तान ९४ पीड़ियों की आजापत्य विवाह की मन्तिन ९३ पीड़ियों की और आप विवाह से पैदा हुई सन्तान मात अपनी नथा पिछनी पीड़ियों की पाय मुक्त करनी है। धर्मणान्त्रकार पहने बाद प्रकार के विवाहों की अन्छा मनझते से और उनकी प्रतामा करने के लिए ही उन्होंने ऐसे बनन निष्ये है। विध्वनम पाझ प्रवच्य स्पृति पर सीका करना हुआ विश्वता है कि से सब बातें आहापि विवाहों की प्रधंमा के लिए हैं (स्तुनिमात्रसंन्त्)।

#### विवाहों का नामकरण

न गेवल उत्तम मन्तान को पाने तथा कई पीड़ियों को पाप मुक्त करने के लिये पहले चार विवाहों की प्रशंना कई क्लोकों हारा की गयी है, अधित उनके नाम भी बहत अच्छे रखे समें हैं। ब्राह्मणों, देशों और क्यियों के स्वभावानकृत विवाहों को ब्राह्म. दैव और आर्थ कहा गया है। निकृष्ट समझे जाने बाये विवाहों को राक्षस, आसूर, पैशाच नाम दिये गये हैं। कुम्लूक भट्ट ने मन् ३।२१ की ठीका में लिया है-प्राह्म, राक्षम आदि नाम शान्त के व्यवहार तथा म्लूनि और निन्दा प्रदर्शिन करने के लिए हैं। अनेक बिदानों ने यह कल्पना की है कि आसूर, राक्षस आदि जातियों में प्रचितत होने से प्रम विवाहों को राक्षम, आधुर आदि नाम दिये गये हैं। बम्बई हाईकोर्ट के जब श्री बैस्ट ने विजयनगरम बनाम लक्ष्मण के मकदमें में यह निवा था--"हिन्दू शास्त्रों धारा स्वीकृत विवाह के विभिन्न रूप ऐतिहासिक इंप्टि में उन विभिन्न ग्रमुदायों और शांतियों के आधार पर थे, औ समुदाय बाद में एक हिन्दू जाति के रूप में परिणत हो समें। आसूर नाम यह मुख्ति करना है कियह इस देण के मूल निवासियों या आयों के आक्रमण से पहले यहाँ वसनं आले व्यक्तियों में प्रचलित था। है श्री जिल्लामणि विनायक वैदा असीरिया के रहने वालों को असूर बताते हैं और यह कहते हैं. कि उनमें यह रिवाज या कि वर कन्या के पिता को कुछ ग्रस्क देकर करुया के साथ भाषी करता था, अतः ऐसे विवाह को आसुर विवाह कहते थे। आसे प्रत्येक विवाह के प्रकरण में, उसके नाम पर विशेष रूप से विचार किया नायगा, यहां इतना ही कहना पर्याप्त है कि नाधुनिक विद्वामों की कल्पना की अपेका कुल्लूक की यह व्याख्या अधिक सच्ची प्रतीत होती है कि में नाम निवाहों की निन्दा या प्रशंसा को सुचित करने के निए रखे गये हैं।

मन् (३।३७।३६), मि० याज्ञवल्य १।४६-६०। जारवलायन गृह्म्यूल (१।६)

विजयनगरम् बनाम सक्ष्मण = ब० २४४।

आठ प्रकार के विवाहों का कमिक विकास

इन विवाहों में एक स्वामाधिक कमिक विकास दिखायी देता है। मानव म् ० स॰ (१।७।६) दों ही प्रकार के दिवाह मानता है-बाह्य और गौल्क। बाह्य विवाहीं में कत्या को अलंकृत करके दान किया जाता या और गौरक में कत्या के पिता की कत्या का मल्क बा दाम देना पढता या। वसिष्ठ (१।३५) मौल्क विवाह की मानुष का नाम देता है। इस नाम से यह जात होता है कि यह बिवाह उस समय साधारण अनना में बहुत प्रश्नातित था, किन्तु क्षातिय न तो बाह्मणों की भौति कन्या को दान में विना पर्यन्द करते थे और न ही वे उसे खरीदना भाहते थे। ये उसका अपहरण करना अधिक पमन्द करते थे। युद्ध में प्रायः उन्हें इस प्रकार में अवसर मिलते थे, अनः उनमें राधम वा काल विवाह की परिपादी प्रचलित थी। इस प्रकार ब्राह्मण, क्षत्रिम, बैंग्य तीनी बातियाँ में बाह्म, राक्षस (शाल) और अस्मूर (मानुष) बिवाह बहुत पहले से प्रचलित थे। इनके जितरिक्त प्रणय विवाहों को (Love marriages) गान्धर्व विवाह कहा गया है। यह विवाह संभवतः गन्धवं नामक जाति में प्रचलित होने से ऐसा कहलाया। श्री जायसवाल आदि विद्वानों की कल्पना है कि गान्धर्व विवाह के नाम के आधार पर बाद में अन्य विवाहों को जातिपरक नाम दिसे गये। " बाह्य विवाह के बाद आये, दैंस और प्राजापत्य नामक अवान्तर भेद उत्पन्न हुए और इस प्रकार हिन्दू ग्रास्त्रों में आठ विवाहों का विकास हुआ। 175

### विवाहों का वर्गीकरण

आठ प्रकार के विवाहों के लक्षणों को ध्यानपूर्वक देखने से यह विदित होगा कि इनको चार बगों या श्रेणियों में बौटा जा सकता है—(१) वे विवाह जिनमें करवा

#### <sup>६</sup>० जायसवाल—मन् एष्ट यात्रवल्य

स्टर्नबंक (Sternback) ने लिखा है कि सद्यपि प्रमाणों के अलाव में भारतीय विवाह पद्धति के विकास के सम्बन्ध में कुछ कहना कठिन है, फिर भी समाजवास्त्रीय साहित्य के अनुसार विवाह की संस्था के विकास को देखते हुए आठ प्रकार के विवाहों के विकास के सम्बन्ध में यह कहा जा सकता है कि इनमें सबसे प्राचीनतम रूप राक्षस और पैद्याव विवाह का है, इनसे आसुर विवाह (Marriage by purchase) तथा आर्थ विवाह (Marriage by Sham purchase) का विकास हुआ, इसमें माता-पिता द्वारा कच्या से विना पूछे उसके विवाह करने की व्यवस्था (बाहा विवाह, वैवविवाह, प्राजापत्य विवाह) विकासत हुई, अना में बर-बारू की अपनी स्वतन्त्र सहानित से होने वाले विवाह (गान्धवं विवाह) तथा स्वयंवर का विकास हुआ (अपूरिडिकल स्टडीव, पु० ४२२-२३)।

का धान मुख्यवस्तु है । इस वर्ग में बाह्य, दैव, आपे और प्राजापत्य नामक चार प्रकार आहे है। (२) कुछ विवाहों में वधु के लिए कुछ धन या भूनक देना गड़ना था (आसूर विवाह)। (३) अब बर और वधु अगनी इच्छा से प्रेमपूर्वन विवाह गरें (गान्धन विवाह)। (४) जब करवा का हरण किया जाय, उस समय हरण के प्रकार-भेद मे--राधस और पैशाच दो प्रकार के विकास होने हैं।

भारतीय विवाहों के इस भेवों को समझने के लिए, इन विवाहों को विनाम कम में देखना अधिक भृतिधाजनक है। एक समाजनान्वियों ने यह कल्पना की है कि पहले मनमाओं की अवहरण करने नाने या राधम विवाह की वहांत प्रचलित की, इसमें बहुत खुनखराबी होती थी। इसमें बचने के लिए करवा की खरीद कर लावा जाने लगा और अन्त में वर्तमान प्रथा मुक्त हुई। यह कल्पना मनोरंत्रक अवश्य है, किन्तु आगे चलकर इस देखेंगे कि सत्य नहीं है। विषय की मण्डला और सरलता के लिए गहाँ पास्तों के कम में मर्बधा विपरीत कम में इन विवाहों के भेदों का वर्णन किया जायगा अशीन पहले राक्षम और पैशाच का, फिर गान्धवे का और अन्त में ब्राह्म, आपे, प्राजापत्य और देव का।

राक्षस व पैशाच दिवाह

राक्षम एवं पैशाच नामक दोनीं प्रकारों में कन्या का अपलस्य किया जाता था। स्मृतिकारों ने इन विवाहों की घार निन्दा की है। मनु ने पैशाच को अधम विवाह कहा है। इन विवाहों के नाम औ इस वानकों मूचित करते हैं कि मान्सकार इन्हें मूणा की दृष्टि से देखते थे । राक्षस और पिशाच दोनों ऐसी जातियों के नाम हैं जो प्राचीनकाल में भूगा तथा निन्दा भी दृष्टि से देखी जाती थी। कहा जाता है कि इन जातियों में इन विवाहीं का विशेष प्रचार था, अनएव इन्हें ऐसा नाम दिया गया था। ये राक्षन और पिशाच हिन्दुस्तान की मूल जातियों में ने थे । ये जातियां लंका तक फैली हुई थीं । रावण राक्षसों का राजा था। उसने रोनी हुई सीता का पंचवटी से बलपूर्वक अपहरण किया था।

किन्तु हमें यह कल्पना ठीक नहीं प्रतीत होती। इस कलाना के ठीक न होने का मुख्य कारण यह है कि प्राचीन भारत में इस प्रकार के विवाह शक्तियों में विशेष रूप से, प्रचलित थे । महाभारत के समय अरवन्त मान्य तथा पूजनीय समझे जाने वाले महापूरप भीष्मपितामुद्ध, तथा श्री कृष्ण ने कन्याओं का अपहरण या राक्षस विवाह किया था। श्रीकृष्ण ने तो स्पष्ट रूपे से बहा है-- "अतएव शूरवीर क्षतियों के लिए सियों की बलात्कार हर से जाना उत्तम गार्ग है" (महाभा० १।१२९।२९-२३) । अतएव कई स्थानों पर इसे सात्र अर्थात् क्षत्रियों के लिए उचित विवाह कहा गया है। दिस० ध० सू० (१।३१।३४) और महामा० (१३।४७।१०) में इसी शब्द मा प्रमीग है। यह नहीं कहा जा सकता कि राक्षसों में प्रचलित होने से इस विवाह का यह नाम पढ़ा।

राज्ञस नाम का असली कारण यह है कि स्मृतिकार इसे नापसन्द करते थे। उन्होंने इसकी बहुत निन्दा की है। वे इस विवाह को समाज में बन्द करना चाहते थे, अतः उन्होंने इसे राज्ञस और पैशाश्व के बूरे नाम प्रदान किये हैं। अंग्रेजी में कहा जाता है कि कुत्ते को बुरा नाम दे दो और फासी पर लटका दो (Give dog a bad name and hang it)। राक्षस और पैशाश्व विवाहों के सम्बन्ध में संभवतः स्मृतिकारों ने यही किया। पहले दम विवास में कुल्बुक का कथन उद्धन किया जा चुका है।

उपर्यक्त करूपना के आधार पर यह गंका उठायी जा सकती है कि यदि धर्मनाग्व-कलांओं को में विवाह नापसन्द से तो उन्होंने इनका वर्णन क्यों किया ? इनका वर्णन करने से क्षो उन्हें मैद्यता प्राप्त हो गयी। श्री मैकनाटन ने इस विषय पर आक्नवं प्रनद किया है कि इन विवाहों को वैध मानकर हिन्दुशास्त्रों ने विवाह में धोखें की जायज माना है। वस्तुतः स्मृतिकार इन्हें नामसन्द करते हैं, इनकी धीर निन्दा करते हैं। पदि इन विवाहों का उन्होंने उल्लेख किया है तो वह इनको निन्यित एवं निकुष्ट बनाने के लिए, ही किया है। दूसरा कारण यह है कि महाभारन के समय से समाज में अक्षतयीनि एवं अनुपभुक्तः बन्दाओं का विवाह प्रशस्त समझा जाने लगा। उस समय राक्षस विवाह या कन्या-अपहरण की पद्धति भी प्रचलित थी। यदि शास्त्रकार इन विवाहीं का उल्लेख न करते तो उन कल्याओं के साथ घोर अल्याय होता। वे कल्याएं एक बार भगा निये जाने पर विवाह के अमोग्य समझी जाती। उस अवस्था में इन कन्याओं को जबरदस्ती जाजीवन विधवा रहना पढता। ऐसी जभागी कन्याओं की रक्षा जायस्यक थी। मन् और याज्ञवलय ने ऐसी कन्याओं की रक्षा के लिए विस्तृत नियम बनाये। मन् (=1335-३६१) तथा ग्राज्ञवानम (२।२०७-००) से यह स्पष्ट है कि कन्या का हरण करने वासी को कन्या ने साथ होन और सप्तपदी द्वारा निनाह कर लेना चाहिए, यदि कोई ऐसा मही करता है तो यह वण्डनीय होता है। किन्तु इस अवस्था में कत्या की क्या स्थिति होंगी-यह बात मनु ने स्पप्ट नहीं की, किन्तु वसिष्ठ (१७।७३) ने स्पप्ट रूप से बाहा है कि यदि क्या का अपहरण बलपूर्वक हुआ हो और मंत्रों से उसका संस्कार न हुआ हो ता वह कन्या विधिपूर्वक दूसरे को देनी चाहिए, १९ उसे कन्या अर्थात अधिकाहित ही समझना चाहिए। बौo घ० सू० (४।१।९७) ने भी यही व्यवस्था की है। इन कन्याओं की रक्षा के लिए स्मृतिकारों को लाकारी में ये दोनों विवाह मानने पढ़े। इस प्रसंग में यह स्मरण रखना चाहिए कि आपस्तन्य और विषय्ठ धर्मसूल ने पैशाच विवाहों का उरलेख नहीं किया। इसका एक कारण हो यह हो सकता है कि वे ऐसे विवाहों की पसन्द नहीं करते थे, किन्तु दूसरा कारण गह हो सकता है कि उनके समय में समाज में इन विवाहों की प्रथा उठ चुकी थी।

<sup>&</sup>lt;sup>९२</sup> वसिस्ट धर्मसूत १७-७३, बीधा धर्मसूत्र ४।१।१७

राक्षतः और पैणाच विवाहीं के नक्षणों और क्रम में धर्मग्रन्थों में कुछ मतभेद दिनाई देना है। आस्पर एर मुरु (११६१७) पैयाच दिवाह को राजन में पहले स्थान देता है और उसे राक्षण में अधिया उत्कृष्ट समझता है। इनका कारण यह है कि वह पैजान का लक्षण मन में सर्वधा भिन्न करता है। उसके मन में पैशाच का अर्थ मोरी में बधु का अगहरण है और जब बह चोरी से मंभव नहीं होता नो बर शक्ति द्वारा कर्याका अपहरण करना है, अतः पैणाच विवाह राक्षण की अपेक्षा अधिक उत्तम है। कामसूत्र भी आव्यानायमं में मत भी पुरिंद बरना है। बाल्यायन मामपूर्व (३१५) वैभाज का वर्णन करना हुआ निखता है कि 'अप्टमी चन्द्रिका' आदि के दिन गांविका की वासी या गोनंजी बहिन उमें बादक गराब आदि पिलाकर नायक के पास सुरक्षित एकान्त स्थान में निगी चहाने में के आये और उसी अवन्या में नायक या बर उसे पूर्णित करके बाह्याण के घर में आग लाकर विवाह संस्कार करे। यदि यह भी संभव न हो तो अला में बारस्यायन राक्षस विवाह की अनुमति देता है। जब करवा इसरे ग्राम या उद्यान की जा रही हो, तो उस समय नायम अपने मिलों के साथ बन्या के रक्षकों पर हमता करे, उन्हें परा बार भना दे या मार दें और कत्या का अपहरण करे। राक्षस और पैग्राच में बाहे लक्षणों में अनार हो, किन्तू इस दोनों में बच्या मा हरण मुख्यपन्त्र थी। किन्तु राक्षम विवाह में कन्या का अपहरण बलपूर्वक किया जाता या और पैशाब में प्राय: यह कार्य उसे धीखा देकर होता था। १ ३

पंतास विवाह के थोखे वा छल पर आधारित होने का स्पष्ट वर्णन यात्र० १।६१ (मि० संख ४)६) में है। मिताक्षराकार ने इसकी व्याख्या करते हुए कहा है कि कल्या जब सीवी हुई हो, उस समय उसे धोखे से अपहरण करके ले जाना पंतास विवाह है। अल्य धर्मसूत्रों तथा स्मृतियों में विये गये विवरण से यह स्पष्ट है कि कल्या के धोखे या छल से अपहरण में निम्नलिखित परिस्थितियाँ होती थीं—(क) कल्या सी रही होती थीं। (ख) कल्या सद्यपान या अल्य किसी प्रकार के नशे से बेहोश या अल्वेत होती थीं। इस यशा में कल्या की इक्छा के विषय उससे मैंयून सम्बन्ध करके उसका अपहरण किया जाता था। पंतास में छल का तथा राक्षस में बल का तस्व महस्वपूर्ण होता था।

पैशाच विवाह भी राक्षस विवाह के समान निन्वत, अप्रशस्त, अधम्ये समझा जाता था। मेन (ट्रोटाइज आन हिन्दू ला) ने इसकी तुलना औरंगउतान नामक बनमानुव में सहसा पैया होने वाली पाशविक कामोत्तेजना के साथ की है। शास्त्र-कारों ने इसे जधन्य बताते हुए बाह्मणों के लिए इसे सर्वथा बजित उहराया है (मनु, ३।२५, महाभारत १३।४४), किन्तु काविम, वैश्यों और सूहों को ऐसे विवाह की अनुमति हो है (मनु ३।२३, बौधायन धर्मसूल १।११/२०।१३)। मनु राक्षस विवाह के प्राचीन उदाहरण

प्राचीन भारत में राक्षस विवाहों के सबसे अधिक उदाहरण महाभारन में जपलब्ध होते हैं। भीष्मपितामह जैसे महापुरुषों ने कन्याओं का अपहरण किया था। महाभारतबार ने बन्या अवहरण के कार्य की श्रीष्म के बीरतापूर्ण कार्यों में विना है (६।१६) ६, १२, ४६, १३)। भीष्म की मृत्यु पर गंगा अपने पूल के इस कार्य का विजेष क्य से उल्लंख करती है। महाभारत में थास ने दो बार भीष्म डारा काशीराज की कम्याओं के अपहरण मा बिस्तृत वर्णन किया है (१।९०२, १.१५३३) । पहना वर्णन यहन रोचक एवं प्रमायजनका है। विचित्रवीयं के युवा होने पर भीष्म कल्याओं के स्वयंत्रर की चर्चा सुनकर काशी गये। स्वयंत्रर में जब कल्याओं ने उस बुढ को देखा नो वे बहा से बंधी गयी और राजाओं ने बद्ध, मफेंद बालों से युक्त, निर्लंडन बनकर वहाँ आने वाने भीव्य की यह कह कर खिल्ली उडायी कि भीव्य बहाचारी के नाम में प्रसिद्ध है, किन्तू उसके बहानारी होने की बात सर्वधा मिथ्या है। भीष्म ने इस पर कुपित होकर सारे राजाओं को प्नौती देते हुए उन तीनों कल्याओं की हर लिया, अपने रच पर विठाया और राजाओं से महा कि "आठ प्रकार के विवाहों में क्षक्षिय स्वयंवर की प्रणंसा करने हैं, किन्तु धर्मवादी यह कहते हैं कि श्रवियों का मर्दन करके लायी हुई कन्या श्रेप्ठ होती है। मैं इनकी बलपूर्वक हरण करके यहाँ से ले जाना चाहता हैं। तुम अपनी मक्ति से विजय या पराजय के लिए प्रयत्न करों" (महाभा० १।१०३।१६३)। राजाओं के साथ भीष्म का भीर युद्ध हुआ, राजा परास्त हुए। शाल्य राज ने भीष्म कर मार्ग रोकना भाहा, किन्तु वह भी अपने उहेरयः में विफल हुआ। भीषम ने तीनों कन्यामें विचित्रवीर्य की सींप दी। इस प्रकरण में भीरम का यह बाक्य ध्यान देने योग्य है कि धर्मवादी इस प्रकार लावी हुई कर्या की उत्तम समझते हैं। दूसरे वर्णन (४।१७३) में भीषम यह कहते हैं कि में कल्याएँ वीर्यशक्ता (क्रक्तिद्वाराप्राप्त होने वासी) थीं, जतः यह उन्हें हर लाया।

दूसरा उदाहरण अर्जुन का है। अर्जुन ने सुभद्रा का हरण किया और कृष्ण ने इस कार्य में उसकी पूरी सहायता की। अर्जुन को डीपदी के पास असमय में जाने का प्राथिश्वत करने के लिए, १२ वर्ष का बनवास मोगना पड़ा था। इसी पाला में बहु द्वारका में कृष्ण के पास जाता है। रैवतक पर्वत के उत्सव में बहु सहेलियों से अलंकृत मुभद्रा को देखकर मुख्य हाँ जाता है। कृष्ण ने उसका मुख्या उड़ाते हुए कहा—"क्या बनवासी का सन भी कामभाव से खुक्य होता है"। अर्जुन ने कृष्ण के आगे अपना सारा मनोभाव खोलकर कहा और सुभद्रा की प्राप्ति का उपाय पूछा। कृष्ण ने उसे यह सलाह दी कि

(३।४२) इस विवाह की सन्तान की निन्दा करता है। आस्वलायन गृह्मसूब के अतिरिक्त अन्य सभी शास्त्रकार पैशाच विवाहों को आठ प्रकार के विवाहों में अन्तिम स्थान देते हैं इसे निकृष्टतम या अधम विवाह मानते हैं। "साजियों में स्वयंवर के विवाह का तो नियम है लेकिन यह संज्ञयास्पद है, क्योंकि (न्द्रियों के) स्वभाव का कोई कारण (मा ठिकांना) नहीं है कि वे किसे पमन्द करें। अखियों के लिए बन्तपूर्वक हरण ही उत्तम उपाय है, धर्मवेत्ता विद्वान् इसे सूरवीरों के विवाह का तेतु सानते हैं"। (महा० भा० ११९२९१२९-२३)। मृष्ण के इस परामर्थ पर अर्जुन उत्तम पर वहा और देवों की पूजा कारके लौटती हुई मुभद्रा को रव पर बैठा कर उसे अपने नाम भगा ने गया। वृष्ण बहुन कुद्ध वे। उन्होंने अपनी सभा बुनाई। इस गमा में मृष्ण वे वृष्ण्यमें का काम बान्त करते हुए कहा-- "अर्जुन ने जो काम विया है. उगमें हमारा अगमान मही हुआ, बास्तम में इसमें सब्देह नहीं कि उसमें हमारा गम्मान हुआ है। अर्जुन ने जानता है कि गातवा धन के लोगी नहीं हैं, जत उसने धनदेकर विवाह की वेपदा नहीं की, स्वयंवर में जैना रहनी हैं, जतः उसने प्रवदेकर विवाह की वेपदा नहीं की, स्वयंवर में जैना रहनी हैं, जतः उसने अन्यंवर नहीं किया। गणु की भीति कन्या का दान पहण करना कियी क्षतिय को कच्छा नहीं लगता और कन्या बेचने में भी कोई पुरुप सहमत नहीं है। मेरी यह सम्मति है कि अर्जुन ने इन दोपों को देखा है, अतः अर्जुन ने धर्मपूर्वक सन्तात्वर करवा का अपहरण किया है" (मजाभार ११९३३-८)। कृष्ण के इस उद्धरण से स्पष्ट है कि वे क्षतिमों के लिए राक्षण विवाह को ही और गम्मतं हैं।

दुर्मोधन कलं के साथ कॉलगगड की कत्या के म्बयंवर में गया (शालिएके ४ था अध्याय)। ग्वयंवर में राजकत्या जब दुर्पोधन को छोड़कर आगे वकी तो दुर्योधन से सह आमान नहीं गहा गया। उनने कत्या को अपने रस पर बिठा कर खही से प्रस्थान किया। दुर्मोधन पर गजाओं ने आक्रमण किया। किन्तु कर्य ने उन सस आक्रमणों का मुकाबना किया और गजाओं को युद्ध में हरा दिया। स्तिकों को सफलतापूर्वक मया कर लाना अद्वियों की विभेषता समझी जाती भी और इस कारण उनकी प्रशंसा होती थी। बीणपर्व (१०१५०।३३) में सारयंक की प्रशंसा करते हुए कहा गया है कि उसने सीवीरराज की महान् मेना को मर्दन करके सर्वोग मुन्दरी भीजा को प्राप्त किया था। इसी अध्याय में बाईसोम की यह प्रशंसा की गयी है कि उसके कियों की कन्या का अपहरण किया था।

उपर्युक्त अपहरणों के सम्बन्ध में कुछ बातें ध्यान देने गाम है। अपहरण अधिकत्तर अविवाहित करवा का ही होता था। सुमझा, अस्था, अस्थानिका, अभ्यिका आदि कुमारियाँ ही थी। यदि इनमें हे, कोई अपने मन में किसी पति का अरण कर ने तो उसे बहुझा अपने पति के पास जाने दिया जाता था। अस्था मन से शाल्वराज का नरण कर चुकी थी, अतः भीष्म ने उसे झाल्यराज के पास आने की अनुमति दे दी। किन्तु कुछ अवस्थाओं में कई व्यक्ति अपने पराक्रम से प्राप्त कन्या को इस प्रकार दूसरे के पास आने देना पसन्द नहीं करते थे। सान्तिपर्व (अ० ६६) में कहा गया है कि हरण करके साथी हुई कन्या से एक वर्ष तक कोई पूछताछ न की आय, शायद वह अवधि बीत जाने पर,

उसके साथ अवरदस्ती विवाह किया जाता था। यह अपहरण कई बार विवाहित कन्याओं का भी होता था। जयद्रेष ने द्रीपदी के हरण का प्रयत्न किया था। धीम्य ने जयद्रय की यह कहा है कि "पाण्डवों को जीते बिना तुम इसे नहीं ले जा सकते। पुरातनकान से अक्रियों का जो धर्म पला जाता है, उसकी ओर ध्यान दो"। धीम्य के इस वचन में यह ध्वनित होता है कि माझू को जीतने पर विजेता को उसकी विवाहिता स्त्री को सरण करने का अधिकार होता होगा। पर

महाभारत ने स्वियों के अपहरण की पर्याप्त निन्दा की है। महाभा० (१२। ३४।२४) ने बहा है इसरे की स्वी को चुराने बाता एक वर्ष ना वस रखकर इम पाप से मुक्त होता है। शिक्युपाल के अपराक्षों में एक वह भी पिनाया गया है कि उसने एक स्वी का अपहरण किया था। चोरों से यह आला की जाती थी कि वे स्वी का अपहरण या स्वी-गमन का पापकर्म नहीं करेंगे। (१२।१३३।२७)। ज्ञान्तिपर्व के १३५ वें अध्याय में मयादा का पालन करने बाले एक बालू की कथा है। उस बालू ने अपने साधियों को पहला उपवेश यह विया है (१२।१३४।१२ म०) कि तुम तसस्वी, स्वी, भीत और बालक का बध मत करना, लढ़ाई स करने बाले को मत मारना और स्वियों को वय-पूर्वक स पकड़ना।

धीर-धीर राक्षस विवाह की प्रधा यूपी समझी जाने लगी। स्मृतिकारों ने इनकी निन्दा की और यह प्रधा समाज से उठने लगी। मध्यकाल में इनके एक दो उवाहरण ही विवाह देते है। जमीधवर्ष के ७६३ सक संदत् के संजात ता प्रपत्तों में यह तस्य उत्कीण है कि इन्प्रराज ने खेड़ा के चालुक्यवंशी राजा की कन्या के साथ राक्षस विवाह किया (एपि० ई०, खब्छ १८, पू० २४३)। पूच्चीराज चौहान ने जयक्द्र की कन्या का अपहरण किया था। चन्द्रवरदाई की इस घटना में ऐतिहासिकों को पूरा सन्देह है, किन्नु जिस समय पूच्चीराज रासों जिसा गया, चाह वह १२ वी वाती हो या १४ वीं वाती—राजपूत राजाओं में उस प्रधा मो बुरा नहीं समझा जाता था। श्रीकृण्य की तरह गायद वे भी अतियों के लिए इस प्रकार के विवाह को श्रेष्ट समझते थे, क्योंकि ऐसं विवाह में अतियों को अपना और दिखाने का अवसर प्राप्त होता था, अतः उनके लिए ये विवाह स्वाभाविक माने जाते थे।

अर्थ विजेता विजिलों की पिलपां प्रायः सभी देशों में प्रहण करते हैं। मूला ने डिट्रान्समी (२९।९०-१९) में यह व्यवस्था की है कि तू विजित की पत्नी को प्रहण कर सकता है। जहालत के अभाने में अरबों में शबू की पत्नी लेना बहुत अच्छी बात समझी जाती थी। प्राचीन त्यूतन जाति में भी यह पद्धति प्रचलित थी।

## राक्षस विवाह की कानूनी विशेषता

इसके सम्बन्ध में विभिन्न धर्मणान्तों में दिवें गये वर्णनों से इसकी निम्नलिखित विशेषताएँ स्पष्ट होती है-(१) यह बनपूर्वक अपहरण एवं वृद्ध द्वारा किया जाता था। कुछ धर्मेशस्त्र इस प्रकार के युद्ध में जड़की के माता-पिता तथा अन्य सम्बन्धियों को मारने (मनु० ३।३३, आस्व० १।६, ८ महाभारत १३।४४) का वर्णन करते हैं। बध का यह अवहरण आसंकारिक या प्रतीकात्मक (symbolical) न हांकर वास्तविक होता था, क्योंकि इम समय लड़की अपहरण किये जाने पर खब जिल्लाती और रांती थी। (२) इस विकास में करवा के माता-पिता कोई भाग नहीं नेते थे, इनमें करवा को किसी प्रकार का दहेज नहीं दिया जाता था, इसके लिए करवा के माता-पिना किनी प्रकार का कोई मून्क नहीं लेते थे। इसमें कन्या अपहरण या डकैती हारा गाणविक शक्ति के प्रयोग से वर का प्राप्त होती थी। (३) धर्मशास्त्रकार इस प्रकार के विवाह गो निन्दित (मनु ३।४२), अप्रणस्त और लघम्यं (मनु ३।२३, २४, २६) मानते थे। (४) धर्मशास्त्रों के समय में यह एक पुरानी प्रथा का अवगोप या स्मृतिमाल रह गया था। और वें बलपूर्वक अपहरण द्वारा प्राप्त करवा के विवाह की वैध बनाने के लिए इसका विवाह संस्कार करना आवश्यक समझते थे। विशय्त (१७१७३) के गतानसार यदि किसी कन्या का अपहरण करने के बाद बैदिक सन्तों के साथ उसका विधिपूर्वक पाणिप्रहण नहीं फिया जाता, तो वह अविवाहित कन्या ही ममझी जाती थी और किसी दूसरे व्यक्ति के साथ उसका विवाह हो मकता था। (१) राक्षस विवाह बाह्मणों के विए बजित वा (मन् ३।२४, नारद ९२।४४) । यह राजाओं के लिए (महाभारत बादि-गर्व ब॰ ७३) तथा क्षक्रियों के निए ही उचित माना जाता वा (बौधायन धर्मसूब १।१९।२०।१२, मन् ३।२४, २६)। (६) इस बिवाह से उत्पन्न सन्तान निन्दित समझी जाती भी (मन ३।४२)। (७) अधिकांग म्मृतियों में इसे बाठ प्रकारों में सातवाँ स्थान दिया गया है, केवल आम्बलायन गृह्यमूत इसे पैमाच विवाह के बाद आठवाँ स्थान देता है।

## अन्य जातियों में राक्षस विवाह के उदाहरण

करमा का अपहरण करके उसके साथ विवाह करने की प्रथा भारत से बाहर संसार के अन्य बहुत से देशों की जातियों में पायी जाती है। दक्षिण अमेरिका के इण्डियन कन्या अपहरण के उद्देश्य से ही मुद्ध करते हैं। बाजील के अनेक कबीलों में स्थियों दूसरे कबीलों से पकड़ कर लायी जाती हैं। कैलिफोर्निया के तट वासी लुइसैनी (Luiseau) इण्डियनों में विवाह का एक यह इंग प्रचलित है कि बर अपने कुछ मिलों के साथ जिस स्ती को स्याहना चाहता है, उसे बलपूर्वक पकड़ कर ले जाता है। उ० पूर एकिया में रहने वासी चकची जाति के युवक मुमती को पकड़ कर, उसके हास-पैर बाँधकर, उस व्यक्ति के घर ले जाते हैं जो उसे श्याहना चाहता है। कालमुक सांगों की प्रथा वातस्यायन के पैमाच विवाह का स्मरण कराती है। कई बार जब वर कत्या को चुराकर लाता है तो कत्या के माता-पिता उसके विवाह के लिए तैयार नहीं होते, किन्तु यदि वह कन्या वर के झांपड़े में एक बार सो लेती है तो उसके माता-पिता को बाध्य होकर उससे सावी करनी पड़नी है। मलामा और आस्ट्रेलिया में ऐसे हमलाघर तैयार किये जाते हैं जो शबुओं का मंहार कर उनकी त्थियों को पकड़ कर ने आयें। अरबों और यह विवाह मुंब में कन्यामें या निवयी पकड़ लाने का पहले उल्लेख हो चुका है। प्राचीन आर्य जातियों में भी यह प्रथा सर्वेत प्रचालत थी। हायोगिसियस यह बताता है कि किसी समय यूनान में यह प्रथा सर्वेत प्रचालन थी। सकेलिरियोस कहता है कि वह प्रथा यूनान में आज तक पार्थी जाती है। त्यूवन लागों में स्थापि इसे दण्डनीय अपराध बना दिया गया था वो भी यह चलती रही। स्कैण्डे वियन और स्थाव लागों में भी इसका प्रचलन था। १ थ

#### राक्षस विवाह के प्रचलन के कारण

राक्षस विवाह के प्रचाित होने के कई कारण हैं—(१) स्त्री जब सामान्य उपाय से न प्राप्त हो सके तो उसका बलपूर्वक हरण किया जाता है। किसी ममान में स्त्री के प्राप्त न होने का कारण यह भी हो सकता है कि स्त्रियों की संख्या कम हो अपना स्त्री और उसके माता-पिता बर के साथ अपनी कन्या का विवाह करने के लिए उद्यत न हों। बाजील की तथा बास्ट्रेलिया की विभिन्न जातियों में राक्षस विवाह इसी उद्देश्य से प्रचलित है।

- (२) बहुत सी आतियों में कन्याएँ घन देकर खरीदी जाती हैं। हम आगे भलकर देखेंने कि भारत में इसी प्रकार की आनुर विवाह की प्रतित प्रचलित भी और वर को कन्या पाने के लिए मुख्क देना पढ़ता था। जब बीर युवक इस गुल्क को देने में असमर्थ होते थे तो वे कन्या का अपहरण किया करते थे। क्स की समीयद (Samoyed), बुतियाक (Votyak) और उस्तियाक (Ostyak) आदि जातियों में जो मुक्क कन्या का गुल्क नहीं देसकते थे, वे कन्या का अपहरण करते थे।
- (३) बीर पुरुष अपहरण द्वारा प्राप्त की हुई कल्या को श्रेष्ठ समझते हैं। कहते हैं, येर दूसरे का मारा हुआ शिकार नहीं खाता; शक्तियों को दूसरे की दी हुई कल्या पसन्य नहीं आती। श्रीकृष्ण ने तो स्पष्ट रूप में कल्यावान को पशुओं के विकय जैसा एक व्यापार कहा हैं, क्षावय वान नहीं लेता है। उसके लिए दान के लिए अपना हाथ पसारता आत्मप्रतिष्ठा एवं आत्मसम्मान की हत्या करना है। अतः भीष्म और कृष्ण

१४ वंस्टरमार्क--गार्ट हिस्टरो आफ सेरिज, पू० ११०-११३; स्टर्नबैक--ज्यूरि-डिकल स्टडीज इन एंशेच्ट इंडियन ला, पू० ३१३-६।

100

ने रासस विवाह को सहियों के लिए पत्नी प्राप्त करने का श्रेण्ट्रिस साधन कहा है।

कुछ समानवास्त्रियों ने यह कल्पना की है कि प्राचीन करने में मानव समान

में राक्षस विवाह की पढ़ित मार्चभीन भी 1<sup>12</sup> इस कल्पना की पुष्टि में, कुछ ऐसी प्रधानों

का उल्लेख किया जाता है जो प्राचीन राधन विवाहों का अवलेख कहे जाते हैं। कुछ

स्थानों पर वधू के भर पर नकली हमने किये जाते हैं और कृतिन मृद्ध (Mocklight)

होने हैं। बरमा में बरान को रांगने के लिए रास्ते में रस्मी लगा दी जाती है। पूरोप में

बरान के रास्ते में लट्टे रान दिये जाते हैं, वर की गांधी के आगे रस्मा बाध दिया जाता
है और कुछ धन देने पर हो मार्च की यह बाधा हटायी जाती है। बेला में विवाह

में अगल दिन जब वर नधु को मांगन है तो उसे साफ इस्कार कर दिया जाता है। इसके

बाद वह बधु की जबरदस्ती अपने भोड़े पर बिठा कर भागता है, वधू के पत्न वाले उसका
पीछा करते हैं और वह गंधर्ष के बाद उसे बधु को ने जाने की अनुमति मिलती है।

कुछ जानियों ने यह प्रया अवश्य मानी जा सकती है, किन्तु इन अवश्यो के बाधार पर इन प्रया को सार्वभीम कहना ठीक नहीं है। अनेक जवस्याओं में इन अवश्यो (Survivals) की कई अन्य प्रकार ने भी क्याक्या हो मकती है। विवाह की प्रत्येक प्रया के बारे में यह कल्ला नहीं की जा मकती है कि वह किसी बास्तिक घटना की मूखित करनी है। वैस्टन्याफें ने इमका एवा बटा मनीन्यक उदाहरण दिया है। वहुत सी जातियों में पनि-वस्ती को राजा-रानी कहा जाता है। क्या इस प्रया से यह परिणाम निकाल जा सकता है कि प्राचीनकाल में केवल राजा और घनी का ही विवाह होता था और यह प्रया उस काल का अवजीय है? उक्त लेखक के मत में कृतिय बुद्ध (Mockfights) वास्तव में कन्या को सम्बन्धियों की कन्यादान की जिनक्छा को सूचित करते है।

विकली शलाखी के अधिकांग समाजशास्त्री मैकलीनान (Mclennan), सर आन लम्बक (John Lubbock) तथा स्पेन्सर इसी मत के थे। इनका यह विचार था कि स्त्रियां आरम्म में समूचे परिवार, कुटुम्ब या कवीने की सम्पत्ति होती थीं, इन पर किसी आफि का निजी या विशेष अधिकार तभी स्वीकार किया जाता था, जब वह किसी अन्य कवीले या जाति की स्त्री को बलपूर्वक जीतकर अपने घर में ले आता था। मैकलीनान का यह मत था कि इस प्रकार राक्षस विवाह के प्रायुभाव का कारण कन्यावध की दूचित प्रथा थीं, इसते अपने समाज में स्त्रियों की कमी होने के कारण पुरुषों की अन्य बातियों से स्त्रियों का बलपूर्वक अपहरण करना पड़ता था। लम्बक इस कल्पना को बोधपूर्ण मानते हुए यह कहता है कि राजस विवाह का प्रचलन इसलिए हुआ कि किसी स्त्री पर अपना वैयक्तिक स्वाधित्व स्थापित करने का एकमात उपाय स्त्रियों का बलपूर्वक अपहरण करना था। (स्टर्नबैक-स्यूरिविकल स्टबीज, पु० ३१२)।

उन्हें इसमें संकोध हांता है कि उनकी कन्या किसी दूसरे पुरुष द्वारा उपभुक्त हो। कन्या स्वयमेव इस विषम में बहुत संकोध करती है। म्यूलर ने स्पार्टी की कन्याओं के बारे में लिखा था कि वे अपने कोसामें एवं विश्व करती है। म्यूलर ने स्पार्टी की कन्याओं के बारे में लिखा था कि वे अपने कोसामें एवं विश्व कर देता था। कई स्थानों पर वधू के सम्बन्धी अपनी कन्या का कौमार्यहरण वरदापत ही नहीं कर सकते। मोव के अरबीं में यह रिवाज है कि जब वर वधू को लेने जाता है तो के उम पर हमला करने हैं। वे उनके आगमन को अपनी नाति का अपमान समझते हैं (वै० बार हि० मै० पू० ९२४)। किसों में कौमार्य के भय के कारण संकोध या अनिष्ठा हो, यह बात नहीं। कई बार पुरुषों में भी यह संकोध पाया जाता है। आसाम की गारो जाति में वधू पक्ष के साथ वर के पास दत उद्देग्य से जाते हैं कि वे उस विवाह के निष् पर पर ले आये। वर यह मुनबार बंगल में भाग जाता है। वे उसकी तलाण वरते हैं, उमें तरह-नरह के प्रलोधन देकर ब्याह के लिए तैयार बरते हैं और अप वह नहीं मानता यो उने एक नालाथ में अनेज वेते हैं और पानी में उसे तब तक यो किलात रहते हैं जब तक वह विवाह के लिए तैयार न ही अप। इस तरह के सब रिवाज वास्तव में कन्या पक्ष वालों की अनिच्छा को ही सुचित करते हैं, न कि राक्षस विवाह की ब्यायकता को।

एक लेखक (लग्नप्रपंथ पू० ५०५-०) ने यह सिश्च करने का यत्न किया है कि हिन्दुओं में पहले यह प्रचा प्रचलित थी और उसके बाद दूसरे विवाह प्रचलित हुए। अपने पक्ष के समर्थन में उसने वो मुक्तियाँ दी है, यहाँ इनका प्रतिपादन करते हुए इनकी आलोचना की जायगी।

(१) विवाह-वाचक सभी एव्ट राष्ट्रास विवाह की प्राचीनना की मिछ करते हैं। राखस विवाह में कल्या की अपहरण किया जाता है और विवाह का अर्थ भी वस्नू की डीकर के जाना है (वह प्रापणे)। वस्नू और नवेंद्रा एव्ट भी 'वह' धातु से वनते है और उनके अर्थ के जावी (डोई) जाने वानी स्त्ती है। परिचय भी 'णीज, प्रापणे' में बना है और इसका अर्थ वस्नु को ने जाना (पहुँचाना) है।

किन्तु इस युक्ति से अपहरण को व्यापकता को नहीं सिद्ध किया जा मकता। कल्या तो प्रत्येक विवाह के बाद पति के घर में जाती है, चाह वह राक्षल विवाह हो या दैव। पति का घर उसका स्थामायिक निवास स्थान है, वह वही आयशी। परिणय और विवाह शब्द इसी भाव को सूचित करते हैं कि कल्या पिता के घर से पति के घर की ओर जाती है। इससे यह नहीं सिद्ध किया जा सकता कि यह अपहरण करके ही लायो जाती रही है।

(२) विवाह प्रधा के कुछ अववीप इस बात को पुष्ट करते हैं। विवाह में सिन्दूर बान की प्रधा है। सिन्दूर साल होता है। यह इस बात को मूर्चित करता है कि प्राचीन जमाने में कन्या के अपहरण में बहुत खूनखराबी होती थी। यह उसी काल का एक अवभेग्र है। जब लडाइयाँ बन्द हो गई तो उस प्रथा के न्मृति चिल्ल के तौर पर बग्नु की माग में सिन्द्रर भराजाने लगा।

वास्तव में मिन्दूर-दान की प्रया अनार्य है—सिन्दूर का न तो कोई वैदिक नाम है और नहीं मिन्दूर मरने की विधि का कोई मन्त है। गामवेदीय घटस्यापन में सिन्दूर को स्पर्ध कर को मन्न पड़ा जाता है वह यह है—''ओ देम् सिन्धोक्ष्ण्यासे पनयन्तम् उदिन्तम्''—उत्यादि। यज्वेदीय घटरयापन में ''ओ देग् निर्धारिय घाठवने'' का मन्त और विवाह मे''मिन्दोर-प्रवाद। यज्वेदीय घटरयापन में ''ओ देग् निर्धारिय घाठवने'' का मन्त और विवाह में 'मिन्दोर-प्रवाद। यज्वेदीय घटरयापन में ''ओ देश् मिन्दोर-प्रवाद। यो स्वाद के प्रवाद का का स्वाद साम्य मान्न से वह निर्माय जाना है, यहा मिन्द्र मान्य मान्न से वह निर्माय मन्त्र के स्वाद का प्रवाद को मन्द्र से स्वाद की प्रवाद को प्रवाद की मन्द्र पर प्रवाद को मन्द्र से स्वाद की से प्रवाद की से

(३) कहा जाता है कि बरान के समय अधिक से अधिक समुद्ध ने जाते की परिपाटी भी राक्ष्म विवाह की प्राचीनना का सिद्ध करती है। उस समय कन्या का अप-हरण करने हुए युद्ध अनिवास होता था। उस युद्ध में क्षिमने अधिक नाची हो, विजय की आणा जनती ही अधिक होनी थी, अन वधी-बडी बराने ने जाने का रियाज चन्या।

यह युक्ति भी उपर्युक्त युक्तियों की तरह सारहीन है। प्राचीन काल में अगहरण के जो उदाहरण जिलते हैं उनमें बरात का वर्णन नहीं है और जहाँ बरात का वर्णन है वहां अपहरण की गन्ध तक नहीं है। भीम्मने एकाकी काणीराज की कन्याओं का अपहरण किया था। मुभद्रा को भी अर्जुन ने अकेंग ही हरा था। बरात का निवाल भारत में अस्यन्त प्राचीन गाम से हैं। अथवेंबेद में बरात का बहुत मुन्दर वर्णन है, किन्तु उसमें राह्मम विवाह था कोई सकेंत नहीं। भ

अतः यह नहीं कहा जा सकता कि प्राचीन काल में राक्षस विवाह ही प्रचलित या। क्षत्रियों में उसका अवत्रय प्रचलन था, किन्तु वह धीरे-धीरे कम होता गया। आजकल भारत में कुछ जमती आतियों में इस प्रथा का जीवित क्य दिखायी देता है। उडीसा राज्य

भी क्षितिमोहन सेन--भारतवर्ष मे जातिमेद, पृ० ७७

वानटर जाली के प्रसिद्ध अर्मन प्रत्य के अंप्रेजी अनुवादकर्ता श्री घटकृष्ण घोष ने एक दिस्पणी (पृ० १०६) में लिखा है कि दक्षिण में विवाह के बाद गले में ताली बीधे जाने का रिवाल यह मुचित करता है कि पहले कन्याओं का अपहरण किया जाता या। दक्षिण की ताली उस पुन का एक स्मारक अवशेष है। ताली की यह बड़ी उपहासास्यद व्याख्या है। घदि यह सच माना जाय तो यह मी मानना पढ़ेगा कि खूड़ियाँ स्थियों की हथकड़ियाँ है और पालेब बेड़ियाँ।

की भइया जरति में यह प्रया है कि यदि कोई युवक किसी युवतों से प्रेम करता है, किन्तू वह कन्या या उसके माला-पिता विवाह के लिए तैयार नहीं होते, तो वह युवक अपने सावियों का एक जल्बा तैयार करता है और मौका मिलने पर उस कन्या का अपहरण करता है । उसके साथी अपहरत में उसकी सहायता करते हैं। इससे कई बार बढ़ा रक्तपान और भीषण मुद्ध हो जाता है। बंगाल की कुछ जातियों में मण्डी में हो रहे नाम में से कुछ व्यक्ति किसी बन्या को पकड़ लाते हैं और बाद में कन्या का मुल्क तम होता है। भटगांब में जिनके पास बोड़ी स्तियां होती है वे अस्त्रणस्त्रों से मुसज्जित होकर बाहर निकलते हैं और कमजोर कबीओं में से कन्याओं की बलपूर्वक छीन कर से जाते हैं। १६ राजपूर्ती में तचा कमारों, ओराबों, भील, कुनबी, गोंड और कोदो जाति में कुछ ऐसी प्रधाएँ प्रचयिन हैं जिनमें राक्षस विवाह के तत्त्व मिलते हैं। २ \* किन्तु इन प्रशाओं के बारे में बहुत सन्देह हैं। बदाहरणार्थ, पंजाब में कई जगह यह रिवाज है कि दुल्हा कुपास से अण्ड के पेड़ की एक हाल काहता है, बन्दन-पार की भी काट पिराता है और मिट्टी के व्यान कांड़ता है। इन प्रवाओं के बारे में यह कहा जाता है कि ये राक्षस विवाह का अवसेंप हैं। किन्तु यह वर्यी न माना जाय कि में बर की बीरता को प्रविध्त करती हैं। बर्तमान काल में राक्षम विवाह के जो निश्चित उदाहरण हैं, वे बंगाल और जासाम की मल जातियों में ही पाये नाते हैं।

#### स्वयंवर विवाह

स्वयंवर विवाह राक्षस विवाह का विलोम था। राक्षस विवाह में पित को कृताव करने का अधिकार था, किन्तु स्वयंवर में कन्या स्वयं अपने पित को कृतती थी। ऐसा प्रतीत होता है कि स्वयंवर पढ़ित कई अवस्थाओं में से होकर गुजरी है। प्राचीनकाल में उसका बहुत रिवाज था। धीर-धीरे उस रिवाज को मर्यादित एवं सीमित किया जाने लगा। प्रेणपी और सीला के स्वयंवर सच्चे अयों में स्वयंवर नहीं थे। स्त्री को वर चुनने की पूरी स्वाधीनता देना संभवतः उचित नहीं समझा जाता था। धर्मशास्त्रों ने स्वयंवर विवाह का उल्लेख करके ही चुप हो गये हैं और उसका उल्लेख करके ही चुप हो गये हैं और उसका उल्लेख भी उन्होंने अपनी नापसन्दर्गी जाहिर करते हुए किया है। यह सम्पट है कि वे ऐसे विवाहों को अच्छा न समझते हुए भी उन्होंने इन विवाहों को अच्छा न समझते हुए भी उन्होंने इन विवाहों को उल्लेख किया है, किन्तु स्वयंवर का उन्होंने स्पष्ट रूप

१ है के शार हिर् मैर, पुर १९१-१२

२० जा० हि० ला० क०, पू० ९०६ की तीसरी टिप्पणी में इन सब जातियों के नाम विस्तार से विधे गये हैं।

में उल्लेख नहीं किया। (१) बाज ने कादन्वरी (पू० ४७६) में पत्नेत्वा से यह कहलवाया है कि यदि ऐसी बात नहीं (अर्थात् कत्वाएँ पित्यों का वरण न करती हों) तो धर्मेशास्त्रों द्वारा उपिष्ट स्वयवर की विधि व्ययं है। बाण का आगत गायव नहीं मार्ग आदि में वाणत स्वयंवर विधि से है। यदि धर्मशास्त्रों का आगय धर्मसूत्रों एवं स्पृतियों से हो तो उत्यं यह विधि नहीं मिलती। धर्म मान्धर्व विवाह को अन्तर्गत समझा नाय दो बाण का यह कपन ठीक हो सकता है। १७ वी जती का 'वीरिमत्रोदय' इस कलना को उष्ट करता हुआ कहता है कि स्वयंवर को गान्धर्व विवाह का अंग ही समझना वाहिए। १९ वास्त्र में यह बात ठीक नहीं है। गान्धर्व विवाह का अंग ही समझना वाहिए। १९ वास्त्र में यह बात ठीक नहीं है। गान्धर्व विवाह में युवव युवती दोनों एक दूसरे को समान रूप में नाहले हैं और विवाह में दोनों की सहमति आयग्यक हो जाती है। किन्तु स्वयंवर में अन्तिम अधिकार करवा का है। स्वयंवर की वदित अधिय राजाओं में विशेष रूप से प्रचलित थीं; सावित्री, तीता, वस्त्रन्ती राजाओं की कत्याएँ वी। बाह्मणों में इस पदित का निवाल बहुत कम या, अतः बाह्मजों हारा निवी गर्मी स्मृतियों में स्वयंवर का उल्लेख भी नहीं है।

#### स्वयंवर के तीन भेद

न्वसंबर की पढ़ित को विकास की दृष्टिसे तीन अवस्थाओं में बीटा वा सकता है।
(१) इसमें अत्यन्त प्राचीन काल में कन्वाओं को पति चुनने की पूरी स्वाधीनता होती थी।
(२) न्वसंबर में कीई मतें रख दी जाती थी। इस मर्त को पूरा करने वाले पुरस्य को ही कन्या बरण करती थी। (३) जब पिता रजस्वना हो जाने पर भी कन्या की निश्चित अविध तक मादी नहीं करता था तो म्मृतियों ने इस दशा में कन्या को अपना बर स्वयं तनाम करने की था स्वयंवर करने की आशा दी थी।

- (१) पहली अवस्था के स्वयंवर का सर्वोत्तम उदाहरण कुन्ती और दममन्ती है। यह प्रथा बहुत प्राचीन थी। वैदिक काल में वधुएं परिवर्धों का स्वयं वरण करती थी, <sup>२ ड</sup>
- स्वतंबंक ने स्मृतिकारों द्वारा स्वयंवर का उल्लेख न करने का यह कारण बताया है कि जब कत्या पिता द्वारा विवाह न करने पर अपना पित स्वयंवे बुन लेती थी, तो वह कत्या के पिता को कोई शुरूक नहीं वेता था, क्योंकि समुचित समय में कत्यावान न करने के कारण उसका पिता अपनी कत्या पर स्वामित्व खो बैठता था। स्मृतिकारों के लिए उत्तम विवाह बही या जिसमें कत्यावान होता था। कत्या द्वारा स्वयंभेव पित हूँ कु तेने में ऐसा संभव नहीं था, अतः उन्होंने इस प्रकार के विवाह का उल्लेख करना उचित नहीं समझा (ज्यूरिडिकल स्टडींज, पू० ३००)

२२ वी० मि० सा० १।६१ 'एवं च स्वयंवरोऽपि विवाहः।'

२३ ऋ० १०१२७।।२२ 'भद्रा वधू भंवति यत्सुपेशाः स्वयं सा मिलं कृपुते जने इत्।'

फिन्तु उसका विस्तृत वर्णन नहीं मिलता। महाभारत में ऐसे वर्णन विस्तार ने उपलब्ध होते हैं। कुन्तिभीज ने पृथा या कुन्ती के स्वसंवर में राजाओं को बुनाया। कुन्ती ने रंगभूमि में राजाओं में शार्युल, महावानी एवं सूर्य की तरह सब राजाओं की प्रभा को वापने वाल पाण्यु को देखा और उसने कामभाव ने विज्ञाल होकर लजाते हुए अपनी माला पाण्यु के गले में डाल दी (महाभा० १।१९२)।

महाभारत में नल-दमयाली उपानवान बनावें में बड़े विस्तार में (५३ ४० में ७६ तक) दिया गया है। दमयन्ती के गिता विदर्भ गज भीम ने अपनी कर्या की प्राप्त-मौबना देखकर, राजाओं को स्वयंबर का निमन्त्रण भेजा (XXI=-E)। राजा नन का प्रणय-संदेश दमयन्ती के पाम हंग द्वारा पहुँच ही चुका था। दमयन्ती हदय में नाच को चाहती थी । दमयन्ती के अरवन्त कायशी होने के कारण ग्रन्द, अस्ति, बस्य और यम लोकपाल यह चाहते वे कि दमयन्ती उन्हें प्राप्त हो। ये मौकपान नम की प्रपता दूत बनाकर दमयन्त्री के पास भेजते हैं। पर दमयन्त्री नस की ही पति रूप में वरण करने की वृद्ध निज्ञाय करती है। स्वर्धवर के दिन चारों देवता नल का रूप धारण करके, उस समा में आये । दमयन्ती पांच नलों को देखकर बड़े असमंजस में पड़ी और उमने देवनाओं की छावा रहित, अनिमेप, पत्तीना रहित और न मुर्शाने बाली माला में युक्त देखकर पहचान लिया किये देवता हैं, इसप्रकार दमयन्ती ने अत्यन्त सुन्दर माला नल के गले में डाल दी। राजाओं ने इस पर हाहाकार किया और ऋषियों ने प्रमन्नता का जगनीय (५७।३०)। यहां दमवन्ती को अपना पति चुनने की पूरी स्वाधीनता मिली वी। यह बाल अवस्य विचारणीय है कि अब दमयन्ती का नल से प्रेंग हो चुका था तब स्वयंवर का आडम्बर रचने का बया लाभ वा? दमयनती का जुनाव तो पहले में निष्चित था, दूसरे राजाओं को बुलाकर उन्हें स्पर्भ में दृश्वी नमीं किया नया ?

बौद्ध साहित्य में जिन स्वयंवरों का उल्लेख है, वे ग्रसी कोटि के हैं। धम्मपद की टीका (खण्ड पू० २७६-७१) के अनुसार अमुरराज वेपविति ने निनी भी अमुर राजकुमार को अपनी कन्या देना पसन्द नहीं किया। उसने कहा— "मेरी कन्या इच्छा ने अपना पित चुनेगी।" उसने सब अमुरों को बुलाया और अपनी कन्या को एक माना देने हुए कहा— "जो पित तुम्हें अनुकूल प्रतीत हो उसे चुन जो।" कन्या ने अपनी इच्छा के अनुसार पित का वरण किया और उसके गले में जयमात्रा डाली। कुणाल जातक (सं० ५३६) में बीपदी और पांची पाण्डवों की क्या एक दूसरे ही उंग से कही गयी है। इसमें कन्हा (इएणा) नामक राजकुमारी के स्वयंवर का वर्णन है। वह स्वयंवर में राजा पाण्ड के पांच पुत्रों अर्जुन, नकुल, भीमसेत, युविध्ठिर और सहदेव को देखती है और उन पर मुख्य होकर पांचों के गले में बरमाला डाल देती है और माता से यह कहनी है कि मैं इन पांचों को पसन्द करती हूँ, ये पांचों आक्ति उसके पित बनते हैं। उसके स्वयंवर को माता-पिता स्वीकार करते हैं।

काव्यों में ऐसे अनेक स्वयंवरों का वर्णन है, जिनमें कन्या को वरण का पूरा अधि-कार था। कालिदास में रचुवंश में अब और इन्दुमनी के स्वयंवर का यहा भावपूर्ण और सुन्दर चिल बीचा है। प्रत्येक राजा इन्दुमती के पास आने पर कितना प्रमन्न और उसके आमें निकार जाने पर कितना दुन्धी सीता था, कालिदास में इस तथ्य की एक अध्यन्त मावश्यंकर उपमा में क्या है और इस उपमा ने कालिदास को अगर बना पिया है तथा उसे 'दीर्पाणव्या-कालिदास' का नाम प्रदान किया है। <sup>२४</sup> विल्ह्म ने १२मी नती में आना काल्य निकार हुए विक्रमांकरेव चरिल के देवें समें में एक स्वयंवर का यहा सनी-रंजक वर्णन किया है। दम स्वयंवर में करहाट के विलाहार राजा की कन्या चन्द्रतेया कल्याण के राजा चालुवय विक्रमांक देव का घरण करती है। चन्द्रवरदाई ने संगीमता के स्वयंवर का बड़ी आंजस्थिनी आपा में वर्णन किया है। पृथ्वीराज बौहान का कन्नीव के राजा जयनन्द की पुत्री संगीनिता के साथ विवाह आधा स्वयंवर और आधा राक्स विवाह है।

महाभारत और काव्यों मं न्ययंवर का यणैन होने पर भी इसके ऐतिहासिक प्रमाण बहुत कम मिलते हैं। जिलालेखों में स्वयंवर कर का प्रयोग मिलता है। किन्तु मह सर्वेथा वर्लकारिक अर्थ में हैं। उदाहरणार्थ, नग्नाट् बुधगुन्त के ४६४-६६ ई० के एएम प्रस्तार लेखों में यह उल्लीणों है कि महाराज मानुविष्णु को राजकश्मी स्वयंवर द्वारा प्राप्त हुई थी (स्वयंवरायेंव राजलदम्मधिगतेन)। स्वयंवर्ण के जूनागढ़ किलालेख में यह कहा गया है कि राजलदमी ने चन्द्रगुन्त का वरण किया। हीलादित्य सम्यम के ७६६-६७ के अलीना ता स्वयंत्रों पर यह उल्लीणों है कि ध्रुवसन नृतीय का राजकवमी द्वारा स्वयंवर किया गया है। राजा के राज्य श्रान्त करने का यह काव्यमय वर्णन है। इन वर्णनों को ऐतिहासिक महत्य नहीं दिया जा सकता।

(२) स्वयंवर का दूसरा वप यह था कि कत्या के विवाह के लिए कोई शर्त या पण निश्चिम कर दिया जाता था। उस गर्त की जो राजा पूरा करना चा, उसके साथ उस कत्या का विवाह कर दिया जाता था। इसमें कत्या के चुनाव का कोई प्रधन नहीं था। इसमें कियों में गिल्त वा वीर्ष की परीक्षा होती थी। जो क्षत्रिय वीरता और शूरता में सबसे अधिक बढ़ा-खड़ा होता था, वहीं कत्या के साथ विवाह के लिए योग्य समझा जाता था। अतः वे वीर्यशुक्क स्वयंवर कहलाते थे। वास्तव में इसे स्वयंवर नहीं कहना चाहिए, क्योंकि इसमें कत्या के बरण का कोई महत्व नहीं या। बीपदी की अर्जुन के साथ और सीता को रामचन्द्र के साथ विवाह करना पड़ा था। उन्होंने मह विवाह इसिएए नहीं किया कि वे अर्जुन और औराम को बाहती बी, किन्तु इसिंसए किया था

रघुवंश ६।७, संचारिणी दोपशिखेव राजी यं यं व्यतीयाय पतिवरा सा ।
 नरेखमार्गाटट इव प्रयेवे विवर्णमार्थ स स भूमिपालः ॥

कि उन्होंने मरस्यवेध और णियजी का धनुष उठाने की कर्ते पूरी की वीं।

स्वयंवर की इस पढ़ित के प्रचलित होंगे का यह कारण दिखाई देना है कि पित का चुनाव करवा पर छोड़ देने पर, करवा जिस राजा का स्वयमेव बरण करती थी। दूसरे राजा उससे बाह और ईच्या करते थे। दमयन्ती के मामले में तो राजा हाहाकार करके ही जुए हो गये थे किंदु कई बार भीषण मुद्धों की नौदन आ जानी थी। इन मुद्धों में दचने का यह वरीका या कि कोई ऐसी जाते रखदी जाय जिसे पूरा करने गर विवाह किया जाय। उस अवस्था में असन्तुष्ट राजाओं की झगड़ा करने के लिए कोई विशेष आधार या कारण नहीं रहता था। यदि वे स्वयंवर में सफल नहीं हुए को इसका कारण उनकी अपनी असेव्या थी। जय तक कन्या से चुनाव में कोई कर्माटी नहीं थी, उसमें मुद्ध होना अधिक संभव था, किन्तु एक करतेटी या परीक्षा नियत हो जाने पर, राजाओं को इस नन्त की शिकायत का हि अवसर नहीं रहता था। दूसरा कारण यह था कि माना-पिना की यह स्वागिविक एच्छा होती है कि वे योग्यतम और सबसे अधिक बीर पुरुप को अपनी कर्या का दान करें, अदियों को भी इसमें अपनी सूरता दिखाने का अवसर मिनना है।

लाक्षागृह से जीवित बचकर निकलने के बाद पाण्डव बाह्यण वेश में धूम रहे थे। धीम्य ऋषि के परामर्श से वे पंजाल देश में ब्रीपदी का स्वयंवर देखने के लिए रवाना हुए। भाग में उन्हें कुछ ब्राह्मभ मिले। उन बाह्मणों ने भी पाण्डवों को स्वयंवर में जाने के लिए उत्साहित किया कि गायद द्रौपदी उन दर्शनीय देवरूप ब्राह्मणों में से किसी का करण कर लें (१।१=६-१=)। दूपद ने अर्जुन को अपनी कत्या देन के उद्देश्य में एक दुढ़ धनुप बनाया था, जिसे कोई दुसरा व्यक्ति नहीं झुका सकता या और आकाश में एक यन्त्र में एक लक्य बनवाया था। उस धनुष में डोरी चढ़ाकर उक्त लक्य को विद्व करने वाले वर की करमा देने का निश्चम किया गया था। द्रपद ने इस निश्चम की सूचना तथा अपनी करमा के स्वयंवर का समाचार सब राजाओं को भिजवाया था। यह समाचार मूनकर राजा वहां जाने लगे। १६वें दिन द्रौपदी उस समा में आई और धृष्टचुम्न ने स्वयंवर की वर्त की उद्योगणा की-"यह धनुष है, यह लक्ष्य है, ये पाँच बाण है, इन पाँच बाणों से यंत के छिड़ को विद्ध करना है। जो राजा इस कार्य को करेगा, मेरी बहिन कृष्णा उसकी पत्नी होगी।" राजा लोग धनुष पर डोर चढाने का प्रयत्न करने लगे, किन्तु उसमें सफल नहीं हुए। कर्ण उठा, उसने प्रत्यंचा चढ़ा सी और धनुष पर बाण भी लगाने लगा। द्वीपदी सह देखकर उच्च स्वर से कह उठी कि मैं मूत के साम विवाह नहीं करूँगी (१।१९०।२२)। कर्ण ने रोषपूर्वक धनुष नीचे फेंक दिया। अन्त में अर्जुन ने देखते ही देखते धनुष उठाया, उस पर डोरी चढ़ायों और पाँच गरलेकर लक्ष्य वेध कर दिया। बाह्यण इस पर अत्यधिक प्रसन्न हुए किन्तु क्षविमों ने कहा कि 'स्वयंवर क्षविमों में होता है, यह बात प्रसिद्ध है (१। ११७:७) । ब्राह्मणों का उसमें कोई अधिकार नहीं है। यदि हम दब गये तो अत्य स्वयंबरीं में भी नहीं दना होगी।" स्वधमें की रखा के लिए श्रुवियों ने द्रपद पर हमला किया।

भीम और अर्जुन ने उनके आक्षमणों का नफलतापूर्वक निराकरण किया और डोपदी पाण्डवों के साथ उनकी कुटिया पर बनी गयी।

ब्रीपदी के स्वयंवर में दो वार्त विशेष हम से उल्लेखनीय हैं। पहली तो यह कि स्वयंवर में प्रविष्ठ प्रत जरूरी की कि लक्ष्य भेद करने वाने को ही ब्रीपदी प्राप्त हो, किन्तु द्रीपदी ने वरण में पर्याप्त स्वनंता विश्वासी। कर्ण भी संभवता लक्ष्यभेद कर नेता, किन्तु द्रीपदी ने वरण में पर्याप्त स्वनी थी; अतः उसने वर्ण का सम्बद्ध रूण में तिरस्कार किया। दूसरी यात यह है कि स्वमंबर की पहलि शिवामों के लिए ही थेष्ठ समझी जाती थी। अतिवय राजाओं ने द्रीपदी के विवाह पर यह आपत्ति उठायी है कि ब्राह्मणों को इस प्रवार बरण बारने का अधिकार नहीं है। धृष्टशूम्त ने प्रारंभ में स्वयंवर के पण के सम्बन्ध में जो घोषणा की है, उनमें झविय या बाह्मण होने की कोई वर्त नहीं नगायी थी। वाद में द्रूपद भी युधियित से कहता है—"चाहे झविय, बाह्मण, बैनस, सूद कोई हो, वह प्रतिवा पृरी करने वाले को द्रौपदी देगा।" किन्तु फिर भी यह मानना पहला है इस प्रवा का अधिक प्रवानन शिवामों में ही या। इस वीरतापूर्ण कार्य की जर्त हारा न्ययंवर को बीर्यमुल्क स्वयंवर की प्रवर्त करते थे।

वीर्यमुल्क स्वयंवर का दूसरा उदाहरण सीताका है (बा० रा० ११६१६७)। जनक ने मीता के विवाह के लिए यह कर्ने तम की भी कि जो शिवजी के धनुष को उठाकर उस पर प्रत्यंचा चढ़ायेगा, वह सीता के पाणिष्रहण का अधिकारी होगा। रामचन्द्र के मिश्रिका अने पर, हेंद्र सी व्यक्ति उस लोहे की मेटी को घसीट कर लागे जिसमें वह धनुष रखा था। राम ने उसे वही आसानी से उठाया, उस पर प्रत्यंचा चढ़ायी और उसे खीचकार जब बाण छोड़ना चाहा नो छनुष टूट गया। इसके बाद सीता का राम से विवाह हो गया।

कई बार इन स्वयंवरों के बाद, भयंकर संघर्ष होते थे। म० मा० ७।९४४ में कहा गया है कि देवक की कन्या के स्वयंवर में शिति विजयी हुआ। वह देवकी को अपने रथ पर बिठा कर चला, किन्तु सोमदत्त से यह बरदाका न हुआ, उसने पिति पर हमला किया। आधा दिन दोनों में घूमेबाजी और भयंकर युद्ध चला। अन्त में सोमदत्त इस युद्ध में ब्री तरष्ट मारा गया।

(३) सीसरी कांदि के वे स्वयंवर हैं जो लावारी में किये जाते थे। जब माता-पिता कन्या के लिए वर नहीं बूँढ़ सकते थे तो सावारी में वे कन्या को स्वयं अपना पित कुंवें की अनुमति देते थे। साविश्वी के पिता जब वृद्ध हो गये तो उन्होंने साविश्वी को अपना पति स्वयं बोज लाने के लिए कहा। साविजी ने बहुत देशों में धमण कर लेने के बाद सख्यवान को अपना पति चुना। गौतम (१८१२०) और विष्णु धर्मसूल (१४।४०-४९) यह व्यवस्था करते हैं कि यदि माता-पिता कन्या के रजस्वता होने के बाद तीन महीने (तीन ऋतुओं) तक विवाह न कर सके लो कन्या स्वयं अपने पति का वरण कर ले। किन्तु वासिष्ठ छ० सू० (१७-६७-६८), मनु (६।६०), बौधायन छ० सू० (४।११ १३) यह अवधि नीत वर्ष तक बढ़ा देते हैं <sup>६४</sup>। बाझयत्वय (१।६४) ने पिता मा संरक्षक के अभाव में प्रत्येक कत्या को न्वयंवर का अधिकार दिया है। यह वास्तविक न्ययवर मही था, किन्तु सावारी थी।

रामायण और महाभारत में इस प्रकार के स्वयंवर की पर्योप्त निल्दा की गयी है।
रामायण (११३२) में राजा बुलगाम की १०० तत्याओं की क्या है। से मुवती कत्याएँ
असंकृत होनार वन विहार के लिए जाती हैं, वहां खेलती-सूदनी नावती है। बाय देवता
उनने मप और गोन्वयं से मुख्य होनार, उनमें प्रणय की यावता करता हुआ कहता है—
'मैं सुमसे प्रेम करता हूं सुम मेरो न्विया बता। मतृत्य जाति के विवास और देवों को छोड़ी
क्योंकि मनृत्य जाति का मौवन सलमंगुर होता है। मेरे गाय तुम असर होजी।'' कत्याओं ने
वायुवेवता की प्रार्थना सुनने पर उनका खूब भजाक उड़ाया और कहा—''से मुक़!
वह समय न आये, जब हम अपने सत्यवादी पिता से घूणा करके अपनी इच्छानुमार स्वयवन
करें। इमारा पिता हमें विस व्यक्ति को प्रवान करेगा वही हमारा पित होगा।'' महाचारत (१३१४४१४) में भीष्म ने साविती के स्वयंवर की निन्दा की है। माविती
ने पिता की आज्ञानुसार सत्यवान को स्वयं वरण किया था। उसके इस कार्य की कुछ
सोग प्रजंसा करते है, किन्तु धर्मज उसके इस कार्य की श्रांसा नही करते। भीष्म धर्मजी
के प्रजंसा न करने का कारण स्पष्ट करता हुआ कहता है—'क्योंकि दूसरे माधु पुल्पों
ने ऐसा आवरण नही किया है, और साधुओं का आवरण ही धर्म का सबसे बढ़ा लक्षण

२४ विष्णुस्मृति के टोकाकार नन्द पंकित ने यह लिखा है कि ऋतु का अर्थ वर्ष करना चाहिए। यदि इस व्याख्या को सही माना जाय तो विष्णु और मन् के तीन ऋतुओं तथा तीन वर्षों को अवधि में कोई विरोध नहीं रहता है। किन्तु नन्द पंकित की व्याख्या ठीक नहीं प्रतीत होती है। ऋतु का अर्थ यहां मानिक धर्म ही करना चाहिए। प्राचीन शास्त्रकार रजस्वता होने से पहले ही स्त्री के विवाह की व्यवस्था करते हैं ताकि उसका कोई भी ऋतुवाल व्यर्थ न जाय और अधिक से अधिक सत्तान उत्पन्न हो सके। कौटिल्य ने जनसंख्या की वृद्धि को वृद्धि से ऋतुधर्म (तीर्ष) की उपेक्षा को धर्म को हत्या करना बताया है (की०, तीर्थोपरोधों हि धर्मवधः।) अतः माता-पिता का यह कर्तव्य था कि ऋतुकाल से पहले ही कत्या का विवाह कर दिया जाय (मि०गौतम धर्ममुझ १६१२२ — प्रवान प्राण्ताः)। यदि पिता किसी कारणवश अपनी कन्या का विवाह ऋतुकाल या रजोदर्शन से पहले नहीं करता है तो तीन ऋतुकाल बौतने पर कन्या को अपना विवाह स्वयं कर लेने का अधिकार था। अतः विष्णु स्मृति में ऋतु के स्वाभाविक अर्थ को छोड़ कर उसे वर्ष का पर्याय मानना उचित वहीं प्रतीत होता है।

है।" भीष्म ने जनक के नाती मुख्तु का बचन उद्धत करते हुए अन्त में स्वयंकर के विरोध का ठीक-ठीक कारण यह बताया है-"स्विधी को स्वाधीनता देना आसरधर्म है। पुराने जमाने के विचाह कार्यों में हमने इसे कभी नहीं सुना।" महाभारत (३।९८०।३६) में कन्याओं द्वारा पतियों के बरण करने के रिवाज की प्रलय का पूर्वेलक्षण बताया गया है। मार्कण्डेय ऋषि कलियम के अविकय का कथन करते हुए कहते हैं--- "उस समय न कोई करना को मांगता है और न बोर्ड करना दी जाती है। यस के अस्त में नव लोग स्वयं एक दुसरे के साथ परम्पर विवाह करते हैं।" धर्महास्वकारों ने स्त्री को पति वरण करने भी आज्ञा गजदरी की तालत में थी भी। अधिनपुराण (२२६।४९) कियों के इस अधिकार को अनिच्छापूर्वक स्वीकार करता है। स्वयं पति का बरण करने वाली स्वी राजा द्वारा दण्डनीय नहीं होती। किन्तु ब्रह्मपुराण (२।५६) स्वियों के लिए स्वयंवर को न्यप्ट गर्दों में दग बनाते हुए एक स्त्री के बारे में कहता है कि "पिता के होते हुए इगने स्वतंत्र होकर और धर्म को छोड़ कर पतियों का बरण किया है, अल: यह अधोनति पाने वाली हो।" स्वयंत्रण के निर्पेश का कारण यह था कि जास्तकार स्त्री को पति के चुनने में अप्रतिबद्ध एवं पूर्ण स्वतंत्रता नहीं देना जाहते थे। बाल विवाह के प्रचलन के कारण करवादान को अध्यक्षिक पवित्र एवं धार्मिक कर्तव्य बना दिया गया था । जतः स्वयंवर की प्रधा का क्षाम होने समा। मध्यकाल में लॉक भीतों में इस प्रधा के कुछ अवगेर पाये जाते है और आवकल भी इस प्रकार के एक दो उदाहरण कभी-कभी देखने-मुनने में आ जाते है।

### आसुर-विवाह

स्वष्ठप-आगुर विवाह में कर्या प्राप्त करने के लिए वर करना के माता-पिता की धन देता है। यूनी महदों में, इस विवाह में कर्या धन द्वारा खरीदी जाती है। महाभारत (१३।४७)३) में भीष्म ने आगुर विवाह का लक्षण यह किया है—'प्रायः धन से (कल्या को) खरीद कर और उसके मन्विध्यों को धन का तालच देकर को विवाह होता है, विद्वान लोग उस अपूरों का धम कहते हैं।' आजकल कल्या के सिए दहेन की चिन्ता काने वाले माता-पिता को संभवतः यह बात आवर्षजनक आन पहेंगी कि किनी यूग में वर कल्या के माता-पिता को विवाह के लिए धन दिया करता था। उस समय वर के माता-पिता को वैशा ही चिन्ता और परेणानी उठानी पहती होगी वैसी आजकल कन्या के माता-पिता को उठानी पदती है। इस समय अधिकांश हिन्दू-समाज में वर का विकय होता है, आयुरविवाह में कन्या का विकय होता था। आज कन्या के माता-पिता वर की सब तरह से खूणामद करते हैं और दहेज आदि से उसे संयुष्ट रखना चाहते हैं, आयुर विवाह में वर को कर्या के माता-पिता की ख्वामद करनी पदती वी। कन्या विकय की प्रवा न

4

केवल प्रारत में अपितु संसार के अल्य देशों में भी बहुत व्यापक रूप से पायी जाती है।<sup>६ ६</sup>

असम्य समझी जाने वाली जातियों में वो तीन प्रकार का मूल्य या कत्या गुरुक कत्या के पिता की विया जाता है: (१) कई स्वानों पर कत्या विनिमय (Exchange) ग्रारा ग्रहण की जाती है। ग्रा० हातिट ने आस्ट्रेलिया के मूल निवासियों के सम्बन्ध में लिखा है कि जनमें यह आम रिवाज है कि माता-पिता अपने सड़कों के लिए दूसरे घरानों से लड़कियां लाते हैं और उनके बदले में अपनी लड़कियां उन परानों में विवाह के लिए मेज देते हैं, जहां से वे सड़कियां लाये थे। कई बार पुवक यह अवला-ववली स्वयं करते थे। जे अपनी वहिन या किसी यूसरो जड़कों को बूसरे कुल में वेकर, वहां से अपने लिये पत्नों प्राप्त करते थे। आस्ट्रेलिया में अत्यन्त निर्धनता के कारण पत्नों पति के लिए मूल्यवान् सम्पत्ति होती है, अतः वह बर को अपनी कोई बहुमूल्य स्त्री सम्बन्धी वेकर हो बदले में प्राप्त हो सकती है। भारत में विनिमय ग्रारा होने वाले विवाहों की कमी नहीं। पंजाब का 'वट्टा-सट्टा' इसी प्रया

का कप है।

(२) कत्या के शुरूक का एक रूप यह भी है कि बर बधु के घर पर कुछ जिल तक नौकरी करता है। इस नौकरी के बाद यह बेतन वा भृति के रूप में कन्या को प्राप्त करता है। उत्तरी व बक्षिणी अमेरिका, साइबेरिया, मलाया प्रायश्चीप और हिन्द चीन में इस प्रया का प्रचलन है। यहां सेवा का काल 9 से १४ वर्ष तक होता है। बाइबल में बताया गया है कि माकुब ने इराक में आकर लाबान की बेटी रैंचल को पाने के लिए लाबान से यह प्रतिशा की कि मैं रैंचल को पाने के लिए ७ वर्ष तेरी सेवा करूंगा (जिनीसस २६।१८)। लाबान इससे सहमत हो गया और याक्व ने लाखन की ७ वर्ष ईमानदारी से सेवा की। इसके बाद उसने लावान से कहा कि मेरी अवधि पूरी हो गयी है, रेसल से मेरी शादी कर दो। इस पर लाबान ने रात को रंचल के बदले अपनी बड़ी बेटी लीह की माक्त के पास भेज विया। सबेरे जब याकब की इस धीखें का पता लगा तो उसने लाबान से इसका कारण पुछा। लाबान ने कहा कि बड़ी लड़कों के अविवाहित छने पर छोटी सहकी का ब्याह नहीं किया जा सकता, तू ७ वर्ष और सेवा कर, में तुसे रैचस भी वे दंगा । पारुव ने दूसरी बार ७ वर्ष की सेवा के बाद रेवल को प्राप्त किया । सेवा द्वारा वधुको प्राप्त करने की प्रशा के मूल में कन्या की मुपत देने की अभिक्छा तो है ही, किन्तु इसके साथ वो कारण और भी हैं। पहला तो यह कि निधंनता के कारण जो रूप्या का बाम या गुल्क न दे सके अथवा जिसके पास विनिमय करने के लिए अपनी कोई बहिन आदि स्त्री सम्बन्धी न हो यह सेवा द्वारा अपने इन दोनों अभावों की पूर्ति कर सकता है। दूसरा कारण यह है कि इससे कव्या पक्ष

वैदिक युग में आसुर विवाह

उपमा के रूप में कन्याविकय का संकेत केद में है। ऋ० १।१०१।२ में कहा गया है—हें इन्द्र और अग्नि, मैंने यह सुना है कि तुम दोनों कुछ दाँप रखने वाले जैंबाई

बर की पोप्पताओं को भली-शांति जान जाता है, सेवाकाल में इस बात को अच्छी तरह जांचा जा सकता है कि वह जामाता बनाने लायक है या नहीं। बाव ओकल्सन ने साइबेरिया के कुरवाक लोगों के बारे में लिखा है कि उनमें बर को सेवाकाल में तरह तरह के कच्ट विये जाते हैं। उसको रही से रही खाना और कपड़ा बेकर कड़े से कड़ा परिश्रम कराया जाता है। वर को अच्छी तरह परीक्षा करने के बाद ही कन्या का पिता उसे विषाह की अनुमति बेता है। मोडोबेसीस (Naudowessies) नामक जाति (उत्तरी अमेरिका) में कन्या का पिता इस परीक्षा से यह जान खेता है कि वर अपने परिवार के सरण-पोषण में भी समर्थ होगा या नहीं।

(३) कन्या का शुरूक या दास क्यमों, पशुओं तथा सम्पत्ति के क्य में भी दिया जाता है। यहवियों में इस प्रकार के कन्या शुक्क (Bride price) को महर कहते हैं। यहवियों में विवाह की एक यह भी विधि थी कि दो साक्षियों की उपस्थिति में बर बध को एक सिक्का देता हुआ यह कहता या कि आज से तु मेरे लिए बैध हुईं। इस विधि को कसेक कहा जाता या और इसके बिना कोई विवाह जायज नहीं माना जाता था। मध्यकाल में सिक्के के स्थान पर अंगुठी का प्रयोग होने लगा। अरबों में भी इसे महर कहा जाता था, और घारत के मुसलमानों में यह इसी नाम से प्रसिद्ध है। प्राचीन आर्य जातियों में यह प्रया बहुत प्रचलित थी। अरस्तू बताता है कि युनानी प्रारम्भिक युग में अपनी स्वियों की खरीबा करते थे। जर्मनी के स्पृतन (Teuton) लोगों में पानी खरीदने के मुहाबरे का प्रयोग मध्यपुग तक खूब होता था। हालैन्ड में आज तक वधू को बरकोस्ट (Varkocht) अर्थात् बेची हुई कहते हैं। क्स में बर का पिता बधु के घर पर जाकर पहली बात यह कहता है-हमारे पास एक प्राहक है और तुम्हारे पास माल है, क्या तुम अपना माल बेंबोगे ? इसके बाद जो बातचीत होती है, यह बेंसी ही होती है जैसे गी आदि के लिए सौदे की बातचीत की जा रही हो। पिछली सदी में सर्विया में कन्याओं का दाम इतना बढ़ गया जा कि वहां के राजा जार्ज की इसे एक इयुकेट तक मर्यावित करना पडा।

कन्या का शुल्क या बाग लेने का कारण अपर यह बताया गया है कि कन्या के माला-पिता कन्या को बेने में अनिक्छा प्रकट करते हैं, अतः वे उसे मूल्य लेने पर ही बेते हैं। किन्तु इस अनिच्छा के अन्य भी अनेक कारण हैं—(१) कन्या आदिम .

12.7

और साले के लिए अधिक दान देने वाले हो।" इस मन्त्र से यह ज्ञात होना है कि नैने आजकल कन्या के रूप रंग में किसी प्रकार की कमी या दीप होने में उनके बाता-पिना

समाजों में आधिक बृध्दि से बहुत लामकर होती है। इन समाजों में औरतों से मजदूरों को भांति काम लेने का रिवाज बहुत प्रचलित है। कन्याएं घर का तथा खेती आधि काम करती है, उनके क्याहे जाने से पिता को आधिक हानि उठानी पढ़ती है, अतः यह आवश्यक है कि पिता कन्या का बाम ले। इस प्रसंग में यह बात ध्यान बेने योग्य है कि समाज के उच्चवर्ग में क्वी पुक्य पर मारकप होती है। पुश्य को उस क्वों के पालन-योषण को जिम्मेवारी लेनी पढ़ती है। कोई भी पुश्य इस जिम्मेवारी को लेते हुए संकोच करता है, अतः कन्या के माता-पिता वर को बहुन आदि वेकर उसके इस भार को कुछ हल्का करते हैं। यहाँ माता-पिता को कन्याओं के व्याहने की गरज अधिक है और पुश्य उसमें अनिच्छा प्रकट करता है, अतः उसे बहुत सा देपया वियर जाता है। किन्तु जिन समाजों में स्त्री कमाने वाली होती है वहाँ उसे पाने के लिए पित को रुपया बेना पढ़ता है। यह अर्थशास्त्र के मौग और पूर्त (Demand and Supply) के नियम का सुन्वर उदाहरण है।

कन्या को बिना मूल्य देने का यह अर्थ भी लगाया जा सकता है कि वह बिल-कुल निकम्मी थी, व्यॉफि निकम्मी वस्तु का कोई बाम नहीं होता। कन्या के सम्बन्ध में इस तरह के प्रवाद को अपने कुल के लिए कलंक समझा जाता है। अतः कई जातियों में कोई व्यक्ति अपनी कन्या को किसी हालत में मुगत देने को तैयार नहीं होता है। याकूतों में इसका अर्थ यह समझा जाता है कि वह बहिन्कृत और मिलशून्य थी, उसका कोई मूल्य नहीं था। अफ्रीका की कार्किर स्विम्मं उस स्वी को अत्यन्त पृणित समझती हैं, जो किसी पशु से न खरोदी गयो हो। ऐसी स्त्री को वे बिल्ली कहते हैं, क्योंकि बिल्ली को इतना निकम्मा प्राणी समझते हैं कि उसकी कभी कोई नहीं बेचता है। कन्या का गुल्क उस की योग्यता की कसीटी है।

कुछ समाजशास्त्रियों के मत में पहले राक्षस विवाह प्रचलित या। इसमें खूनकारायों और हत्या देखकर लोगों ने धन देकर स्त्रियों खरीदनी शुरू की। अपने इस कथन के समर्थन में वे यह तर्क उपस्थित करते हैं कि कई स्थानों में कन्या को पहले हर लिया जाता है और बाव में उसका दाम तथ हो जाने पर उसके साथ शादी हो जाती है। इसे मोचन धन (Ransom) कहते हैं, इससे यह सिद्ध होता है कि पहले कन्या को भगा कर से जाने की पद्धति का रिवाझ था। किन्तु कन्या का दान मोचन धन नहीं है; कन्या का वाम लिये जाने के

जैवाई की प्रचर धन का लालच देते हैं, धन के दल पर अपनी क्या के दोष औपते हैं और बहुत बढ़े दहेज के साम उसकी णादी करते हैं, उसी तरह वैदिक काल में, बर के रूप रंग या गरीर में कोई दोप होने पर, वह कन्या के पिताओं खब रूपवा देता था। उपमा उसी वस्त की दी जाती है भी खब प्रसिद्ध या प्रचलित हो। शायद ऐसे जैबाइगों की उस समय बहुत संख्या रही होगी, सभी इस तरह की उपमा दी गयी है। मास्क (६।६) ने उस्त मंत्र की ब्याख्या करते हुए लिखा है--"मैंने मुना है, तुम दोनों विज्ञामाता या सदोप जवाई से अधिक धन देने वरते हो। दाकिणात्म खरीदी हुई स्थी के पति को विजानाता कहते हैं"। इससे क्षात होता है बिक्तण में यह प्रधा अधिक प्रचलित थी। यास्क ने अर्थ में इस प्रधन पर विचार किया है कि कत्याओं को संपत्ति में उत्तराधिकार मिलना चाहिए या नहीं। इस प्रकरण में भी उसने स्त्रियों के खरीडे जाने का संकेत किया है। स्त्रियों की संपत्ति दिये जाने के विरोधी लोगों का पक्ष रखते हुए यास्क ने अनेक यक्तियां दी हैं। इनमें एक पक्ति यह भी है कि स्त्रियों का दान, विकय और त्याग होता है, अतः वे संपत्ति की अधिकारिणी नहीं हैं। इसके उत्तर में कत्या को मंपत्ति देने के पक्ष का समर्थन करने आलों ने स्तियों के विक्रम या येथे जाने के तथ्य से इन्कार नहीं किया, अपित, यह कहा है कि यदि यह गक्ति नान को जाय तो प्रम्यों को भी संपत्ति में अधिकार नही रहेगा, नवीकि पुरुष भी बेचे जाते हैं, जैसे खुन जोप को उसके पिता अजीवते ने राजां हरिक्चन्द्र को बेचा या (निरुक्त ३।४)।

िन्नयों के खरीदे जाने का एक स्वष्ट प्रमाण मैकावणी संहिता (१।१०)११) में है---"यज्ञ कृत और सत्य है, स्त्री कृठ है, निक्चय से यह स्त्री झूठा(या पाप का)काम करती है जो पति से खरीदी जाने पर भी दूसरे स्वित्त्यों के साथ विचरण करती है"। २० मीमांसा यगान में जैमिन ने तथा इस से भाष्य में तबर में भी इस प्रकृत पर विचार किया है। जबर जैमिनीय सुत्र के ६।१।१० का पूर्व पता इस प्रकृत रखता है २८---"स्त्रियाँ क्यानिवक्त्य से

कारण कुछ और ही हैं जो अपर विधे गये हैं। कन्या का गुल्क लेने की प्रथा ऐसी जातियों में भी है जिनमें अपहरण द्वारा विवाह करने की प्रथा कभी नहीं रही और राक्षस विवाह के बारे में यह नहीं कहा जा सकता कि पहले कहीं यह विवाह पद्धति सामान्य रूप से प्रचलित थी (वै० सा० हि०, मै० पृ० १४६-७०)।

में में तं (१।१०।११) 'ऋतं वे सत्यमतोऽनृतं स्त्री अनृतं वा एषा करोति या पत्यः श्रीता सत्यथान्यस्त्ररति ।

वं मुं० (६।१।१०) पर शबर का भाज्य 'क्यविकय संयुक्ता हि स्त्रियः । पित्रा विक्रियन्ते भर्ता कीयन्ते । विक्रमा हि स्त्रूपते । शतमतिर्भ दुहित्मते ददात्' । जै० सू० (६।१।१४) पर शबर भाज्य 'यस् क्यः श्रूपते धर्ममानं नृ तत् । नासी क्य इति नियतं त्विवं दानम् । शतमतिर्भ शोभनामशोमना च कर्मा प्रति ।

मुक्त होती हैं, वे पिता द्वारा मंत्री जाती है और पिता द्वारा खरीबी जाती है। श्रुति में उनके विक्रम का वर्णन है—''लड़की के पिता को १०० मीएं और एक रच दे।" फिर उसने मै० सं को उपर्युक्त बाक्य की व्याख्या करते हुए कहा है कि कल्माओं के पिता को दिया जाने वाला उपर्युक्त मुक्त निश्चित धन राशि है; बाहे कल्मा मुन्दर हो, मान हो कह हरहालत में दिया जाता है। वास्त्रव में कल्या मुक्त की प्रमा इतनी अधिक बढ़ चूकी भी कि उसे स्वीकार किये बिना काम नहीं चल सकता था। जब उसे नेना ही था ना धर्म के नाम पर लेना सबसे अच्छा था। बबर ने ऐसा ही किया।

## महाभारत में आसुर विवाहों के उदाहरण

इसमें करपाणुल्क के कई ऐतिहासिक उदाहरण उपलब्ध होते हैं। उनमें जान होता है कि यह प्रचा दक्षिण में ही नहीं, अपितु उत्तर भारत के भी अनेक प्रदेशों में प्रचलित भी।

कुली में साथ पाष्ट्र का विवाह करने के बाद, भीरम ने उसका दूसरा विवाह करना चाहा। वे अपने मंत्रियों के साथ महदेन (स्पालकोट) गये। भीरम ने महराज गास्य से उसकी बहिन माद्री पाण्डु के लिए मांगी। महपति मास्य ने कहा "मेरी यह सम्मति है कि मेरे लिए आपसे अच्छा कोई वर नहीं होगा, जिल्लु हमारे कुल में पूर्व में द्वारा कर्या के लिए खुल्क लेने का नियम चला आ रहा है, वह भला हो या चुरा, मैं उस नियम का उल्लंघन नहीं कर सकता। आप उस नियम को जानते ही हैं, अतः कत्यादान की बाल आपके लिए उचित नहीं है। जुल्क लेना हमारा जुलधम है और पहले लोग इस विधि का अनुसरण किया करते थे, अतः इसमें कोई दोप नहीं है।" भीरम ने इसके उत्तर में शाल्य से कहा कि यह सुनहारी साधुसम्मत मर्योदा है।" भीरम ने इसके उत्तर में शाल्य से कहा कि यह सुनहारी साधुसम्मत मर्योदा है (महाभाव ११९१३:=-१३)। अतः भीरम ने, शल्य को सोना, विविध प्रकार के रतन, हजारों हायी, मोड़े, रय, कपड़े, आभूषण मिया, मोलीन मोती, मूंगें आदि मादी को गाने के लिए दिये। शल्य ने यह सब धन लेकर नाना अलंकारों से सजी हुई लपनी वहिन भीष्म को दान कर दी।

आरो पत्तकार हम देखेंगे कि भीष्म स्वयं इस प्रधा की घोर निन्दा करता है जिन्सु यहाँ वह आसुर जिवाह को बह्मा द्वारा चलाया हुआ (बाह्म) धर्म मानता है और इसमें कोई दोप नहीं समझता। शत्य को शुरूक मीगने में अवस्य कुछ सिझक हुई, जिन्तु भीष्म ने उस शुरूक को देने में कोई संकोच नहीं किया।

वनपर्व में (३११९४)२०-३०) काम्यकुब्ज के राजा गाधि की इसी प्रकार की क्या है। राजा गाधि की अप्सराओं जैसा रूप रखने वाली एक लड़की सत्यवती हुई। ऋचीन भागेंव ने राजा गाधि से इस कम्या की बाचना की। गाधि ने कहा 'हमारे कुल के पूर्वों ने यह प्रथा बना दी है कि एक हजार काले कान वाले, खंदा वर्ग और महा-वेगवान घोड़े कम्या का णुक्क होते हैं (३१९९६) । हे भागेंव, मैं आपसे यह मुस्क

कैसे मौगू ?" ऋचीक ने कहा.—"मैं आपको एक हजार ग्यास कर्ष, प्येत वर्ण, वेनवान् घोड़े बूँगा। आपकी कत्या मेरी स्त्री होगी।" ऋचीक ने ये बोड़े वरूण से प्राप्त किये और उन्हें वेकर गांधि में सत्यवती को प्राप्त किया। दिज्ञेष्ट ऋचीक ने धर्मपूर्वक भागों को प्राप्त कर उससे यथाकाम रमण किया। यहाँ भी अपने कुल में जिरकाल से चले आने बात इस नियम को धर्म कहा यथा है और इस विवाह को एक मृगुवंगी बाह्यण ने किया है।

वन्या-मुन्य के अनेक अन्य उदाहरण उपस्थित किये जा सकते हैं। मिणुर के राजा चियवाहन में अन्न से अपनी कत्या का यह शुक्क भांगा मा कि अर्जुन से जिलावता का जो पुत्र उत्पन्न हो वह उसके कुम की बवाने बाला हो (महाभा० १।२३५)। रामायण से झान होता है कि दचान्य में कैनेयों का गाणियहण भी मुख्य देकर किया था। कन्या विकय की इस प्रधा को भारत में यूनानियों ने आकर देखा था। उन्होंने लिखा है कि तक्षणिना नगरी में युवती कन्याएँ बाजार में बेंचने के लिए नायी जाती हैं और जो सबसे अधिक कीमत देता है उसी के साथ सुदेश तय होता है।

## कन्या मुल्क तथा आसुर विवाह को निन्दा

महाभारत और धर्मणास्त्रों ने कन्या के लिए णुरुक सेने की पोर निन्ता की है।
महाभारत में इनका विस्तार से वर्णन है। हम पहले वहीं देखेंगे। अनुवासन पर्व में
राक्षस और आसुर दोनों प्रकार के विवाह करने वाला भीष्म मुधिष्टिर को उपदेश
देता है कि से दोनों विवाह अधर्म है और इन्हें कभी नहीं करना चाहिए। १ मुधिष्टिर
ने गुरुक के संबंध में जो प्रका किये हैं, उनसे यह जात होता है कि कन्या का जुरुक उन
दिनों एक व्यवन्त समस्या थी। मुधिष्टिर प्रका करता है—"एक कन्या के लिए कोई
गुरुक दे, कोई यह कहे कि मैं इसे वान करता हूँ, कोई उसे हर ले, कोई उसे प्रन का लोभ
दिखाय और भोई उसका पाणिग्रहण करने वाला होती उस कन्या का वास्तविक पति
कौन होगा (१३।४४।१६-२०)"। इसी तरह मुधिष्टिर ने आने बज कर यह प्रका किया है
कि सर्वि कन्या के लिए एक पुरुष ने गुरुक दे दिवा है और धर्मार्थकाम-सम्पन्न कोई अन्य वर
पहले पुरुष की अपेक्षा अधिक अच्छा निल जाता है तो क्या किया जाना चाहिए। दोनों पक्षो
में दोप है, यदि गुरुक देने वाले से कन्या का विवाह होता है तो कन्या को अच्छा वर नही
मिलता और यदि वह गुरुक नेकर दूवरे से विवाह करता है तो भी उसे पाण लगता है,
इस दशा में क्या करना चाहिए। (१३।४४।२०-२६) भीष्म ने उन प्रस्तो का उत्तर वह
विस्तार से विवाह की सिंदिर

र<sup>ह</sup> म० सा० ९३।४४।६, पंचानां तु वयो धर्म्याः हावधस्यौ युधिष्ठिर । वैशाधस्त्रासुरस्थैव न कर्तव्यो कर्यचन ॥

होती है, ऐसी बात नहीं है। साधु लांग णुल्क प्रहम्म करके कल्या का दान कभी नहीं करते।" क इस निषय में वह कहता है कि मदि मुक्क से ही विवाह ही जाता हो तो फिर पाणिप्रहम संस्कार की नया आवश्यकता है। जो लांग क्या या गुल्क को मानते हैं, वे धमंत्र नहीं हैं। मुल्क के साथ करमा को कभी नहीं क्याहना चाहिए। मार्मा का कभी क्या-विकय नहीं करना चाहिये। के अश्ये चल कर भी कम आमुर दिवाह जी निन्दा करता हुआ कहता है कि इम विवाह से अपूपामुक्त, अधर्मीनष्ट और खट युक्त पैदा होते हैं। धर्मणान्य के जानने वाल, धर्मपाणा में बंधे हुए सज्जन पुरुष आमुर विवाह की निन्दा में बम द्वारा गांग हुए दन क्लोकों का उल्लेख करते हैं- "ओ मनुष्य पुत्र को बेचकर धन नाभ करते हैं अथवा जीविका के सिए खुल्क श्रहण करके कर्या प्रदान करते हैं, वे मूद पुष्य महावार सातवें नरक में, स्वेद, मूव और विष्टा का गांग करते हैं (१३। ४५। १७-२०)"। खुल्क लेने की इसमें अधिक भयंकर निन्दा क्या हो सकती है ? १३

धर्मसूलों ने आमुर विवाह की अथा का विरोध कई प्रकार से किया। किन्तु विरोध करते हुए भी उन्होंने कई जगह दवे शब्दों में इसुका समर्थन भी कर दिया। बीधायन धर्मसूल (१।१९१२०-२१) ने शुंका देकर खरीदी हुई स्त्री को बैध पत्नी नहीं स्वीकार कियाऔर उसे वाली का दर्जों दिया है। उसके शब्दों में इस प्रसंग में आचार्य पुरान वचनों को उद्धा कर से हैं—"धन से जो स्त्री खरीदी जाती है, वह पत्नी नहीं बनायी जाती। वह देवताओं की पूजा तथा पितरों के तर्पण में, पित के साथ सम्मिलत नहीं ही सकती। करपण उसे दासी कहता है। जो लोग लोभ के कारण अपनी लड़की को, शुंका या दाम से देते हैं वे अत्मा का विकय करने वाले महापापी है। वे धोर नरक में जाते हैं (बीधायन धर्मसूल १।१९१२)"। अन्यत (२।९।७६) यही धर्मसूल बहुता है कि जो अपनी कन्या को वेचता है यह अपने पुण्यों को बेचता है, लेकिन बीधायन यह स्थीकार करता है कि आमुर विवाह क्षत्रियों के लिए धर्मानुकूल है (१।९०१२२)। किन्तु बसिष्ट धर्मसूल इसका नाम

अ॰ महाभा० १३।४४।३१, नहि शुल्कपराः सन्तः कन्यां दवति कहिचित् ।

वही ४४-४७ भी मन्यन्ते ऋयं गुरुकं न ते धर्मविदो नराः। न नेतेम्यः प्रदातव्या न वोडव्या तथाविधा।। न होव भागां केतव्या न विक्रेयुमा कथंचनः। ये च कीचन्ति दासीं च किकीचनित तथेव च । मवेत्रेयां तथा निष्ठा लब्धानां पापनेतसामः।।

शहक की नित्या के अन्य बचनों के लिए दें० महाना० १३।६३।१३३ व १३।-१४।३१,७।४३।३७,७।४३।४२। पहते दो स्थलों में कन्या गुल्क लेकर कन्यावान करने वालों को अस्यन्त गर्हणीय एवं कुकमें करने वाले मनुष्यों में गिनाया गया है। १३।४४।२३ में कहा गया है, जब अन्य पशुओं को बेचना भी उचित नहीं है तब मनुष्य द्वारा संतान का बेचना कभी धर्मसंगत नहीं हो सकता (अन्योऽप्यय न विकेषों मनुष्याः कि पुनः प्रजाः) मि० मनु० ३।४३।

मानुष अर्थात् मनुष्यों में प्रचलित बताता है। वसिष्ठ इसकी निन्दा नहीं करता, किन्तु क्य के उन पुराने बचनों को उद्दुत करता है जिन्हें सबर ने उद्दुत किया है। मानव गृह्यमुख (११७१८) में इसका नाम शौलक दिया है, फिन्तु निन्दा नहीं की। मनु ने (३११५-प्र.) कहा है कि कन्या का पिता धन प्रहण करने के दीय को जानता हुआ अणुमात भी मुल्क न ले; लोभ से उसे महण करता हुआ वह सन्तान वेचने बाला होता है। फिन्सू जब कन्या के सम्बन्धी वर का गुरुक अपने आप नहीं लेते किन्तु कन्या की सींप देते हैं, तब यह करवाओं का नहींच या पूजन हैं, इसमें बोई दोप नहीं है। मनु भूद तक को करवा का शुरून लेते से मना करता है, वर्मीकि यह प्रच्छप्र कन्मा-विकय है (१।१८)। बस्तुतः इन ब्लॉफों में मनु ने अपने आदर्श को मुचित किया है। वह यह अवश्य चाहता था कि कुल्क न लिया जाय, किन्तु समाज में कन्याणुरक लेने की प्रया काफी दृढमूल थी। अंदा अन्यव ( ६।६३ व = १९६६) में उसने गुरुक को स्थीकार किया है। मनुस्मृति (६।६३) में कहा गया है कि ऋतुयुक्ता कन्या का परिणय करने वाला बर पिता को कन्या का सुरक न दे, क्योंकि पिता उसके ऋतुकाल का निरोध करने से कन्या पर अपना स्वामित्व को बैठा है। इसी सरह पाष्ट्र में समान जातीय क्या को दूषित करने वाले युवक के लिए दव्ड की व्यवस्था करता हुआ वह कहता है कि यदि पिता इस विवाह की पसन्द करे ती वर कन्या का गुरुक ही दे, उसे और कोई दण्ड न हो। = १२०४ में मनु कहता है कि यदि कन्या का विना गुल्क तब करने के समय अच्छी कन्या दिखाता है और बाद में विवाह के समय दूसरी (दोष वाली) कन्या देता है, तो एक ही जुरूक से वर दोनों कन्याओं के साथ गायी कर ले। इस दोनों भनोकों से स्पष्ट है कि मनु कत्या के पिता को मुख्य लेने का स्वामाविक अधिकारी मानता था । याज्ञवल्य ने (३।२३६) संतान वेचना उपपातकों में गिना है (मि॰ मन्॰ १९१६९)।

कल्यागुरक की सीवतम निन्दा महानिर्वाण तंस (१९१०४) तथा पर्यपुराण में है। मर्शनिर बहुता है—"राजा नास्तिक और पतित व्यक्ति की तरह अपनी कल्या का जुलक लेने वाले व्यक्ति की भी अपने राज्य से निर्वासित कर दे"। परापुराण वर्ध खंश (२४।२६) कहता है—"वृद्धिमान् कल्या येचन वालों का मूख न वेखे, यदि अज्ञान से उनका मूख वेख ले तो सूर्य का दर्शन कर उस पाप की निवृत्ति करे"। 3 3

स्मृतिकारों की उपर्युक्त व्यवस्थाओं से यह स्थष्ट है कि वे मुल्क की प्रधा को बन्द करना चाहते थे। संभवत: उन्होंने इसीलिए इसे आसुर विवाह का नाम दिया। असुर भी राक्षसों की तरह एक बदनाम और देवताओं की विरोधी जाति थी। उस बूरी जाति में प्रकृतिस प्रवा का अनुसरण मिट्ट सोगों को नहीं करना चाहिए। श्री वेदा ने यह कल्पना

अर्मन लोगों में भी यह रिवाज था कि जब तक कन्या का शुरुक न दिया जाय तो विवाह वैध नहीं समझा जाता था (वै० सा० हि० मै०, पु० १७६-४०)।

की है, कि कत्या का मुक्क लेने की परिपाटी असीरिया में प्रचलित थी। अमीरिया के संसमें से यह मारत में आयी और भारत के उत्तर-पश्चिमी प्रदेशों—मद्र, केकय आदि में उसके बहुत उदाहरण मिलते हैं। मादी कैनेयों के विवाह मुक्क से हुए थे, जतः उम प्रया की आसुर कहा गया था। इस कल्पना में पहला दोष तो यह है कि कल्यामुक्क की प्रथा केवल पिचनी भारत तक ही सीमित नहीं थी। यात्क उसे वालियात्यों का रिवाज बनाता है महाभारत में पविच आयंदेश के कान्यकुट्य की सहरवपूर्ण स्थान के राजा गांध की अपनी कन्या का मुक्क लेने बाला बताया गया है। अला यह नहीं फहा जा मकता कि यह प्रथा पिचनी भारत तक ही सीमित थी और वहां वालों ने इसे असीरिया से प्रहण किया। हुसरा दांप यह है कि औ वैद्य ने अमीरिया में इस प्रथा के प्रचलित होने के कोई निज्यित प्रमाण नहीं विदेश। केवल असुर और असीरिया के नामसान्य से यह नहीं वहां जा सकता कि उनमें यह प्रथा प्रचलित थी।

# आसुर विवाहों की निन्दा का कारण

धर्मशास्त्रों द्वारा आसूर विवाहीं की निन्दा का मुख्य कारण यह प्रतीन होता है कि वे करया को बान की बस्तु समझते थे। कत्यादान और विवाह पर्यायवाची गन्द है। दान की वस्तु की खरीया नहीं जाता। यान और खरीदना दी विरोधी बल्तुएँ है। जब कन्या को एक बार दान की वस्तु समझ लिया गया तो उसके विकय का निपेध एवं निन्दा सर्वया स्वामाधिक थी। बिन्तु इस पर यह प्रश्न उत्पन्न होना है कि कन्या की दान की बस्तु नयों माना गया है हम यह देख चुने है कि असम्य जातियों में पिता और सम्बन्धी अपनी कन्या को आसानी से नहीं देते हैं । इसमें उनका स्बह तथा स्वार्थ दोनों कारण हो सकते हैं। प्राचीन भारत में भी पहले करवा विकथ होता या और आजकन भी भारत की निम्न तथा असभ्य जातियों में उसका खूब प्रचलन है। आसूर विवाह में स्वियों का दर्जा ऊँचा हो जाता है। राक्षस विवाह में इनकी कोई कीमत नहीं और ब्राह्म, दैव आदि में उनकी कोई पूछ नहीं है। जब व्यक्ति को पत्नी खरीद कर लानी पड़ती है तो वह उसके साम दुर्ब्यवहार या बत्याचार नहीं कर सकता, उसे कोई कच्ट नहीं दे सकता, क्योंकि हमेला उसे यह भय रहता है कि गाँव उसने पत्नी को घट किया और पत्नी ने उसे छोड़ विया तो नई पत्नी लाने के लिए उसे और रूपमा अर्च करना पहेगा। उसका यह भय समाज में स्तियों को प्रतिष्ठा, गौरव और स्वतन्त्रता प्रवान करता है। हम अन्यस विस्तार से यह देखेंगे कि ब्राह्मण स्मृतिकारों को 'न स्त्री स्वातन्व्यमहीति' का विद्धान्त बहुत प्रिय है और विवाह-सम्बन्धी नियमों में उन्होंने स्विमों के साथ अन्याय किया है। कई बार यह जस्याय स्वार्थपूर्ण उहेंग्भों से किया गया है। ब्राह्मण प्रस्येक बस्सू को दान में चाहना था, चाहे वह कन्या हो या दक्षिण। कन्याशुल्क के नियम में निर्धन बाह्मणों को बहुत असुविधा उटानी पडती थी। भीष्म ने सी महराज की माडी का गुरुक

सोना, बांदी, बहुमूर्व मधि-माणिक्य के रूप में यही प्रसन्नता से दिया, किन्तु ऋचीक भागव को गांधि की कन्या का जुरुक देने के लिए बठण से १००० घोड़ों की याचना करनी घड़ी, अतः बाह्यणीं के लिए यह स्वामाधिक था कि वे कन्या के जुरुक की निन्दाकरें।

मध्यकान के स्मतिकारों और पूराणों द्वारा इस प्रधा की घोर निन्दा का एक कारण भी अल्लेकर ने 'गोजीशन आफ बुमैन इन एंग्रेज्ट इंडिया' (५० ४१) में यह बताया है कि बालविवाह में प्रचलन ने मुल्त की बुराई बहुत बढ़ गयी थी क्योंकि कन्या के माता-पिता वर में जुल्क मौगते थे। फिल्तु यह कारण ठीक प्रतीत नहीं होता। बालवियाह में रजन्यला होने ने पहले ही बल्या की ब्याह देने का नियम था, उसे रोक रखने पर माता-पिता को बड़ा पाप नगता था। इस दबा में करना के माता-पिता किसी भी प्रकार करना का विवाह कर देना चाहते थे। बल्या का शुरुक माँगने से तो कल्या के विवाह में देरी होने की संभावना थी। इसके विपरीत, वे बर के माता-पिता को विवाह के लिए दहेन के क्य में असीभन देगा उचित समझते थे। अतः बालविवाह दहेज की बुराई को बढ़ाने बाला कारण अवश्य है, किन्तु कन्या के शल्क के साथ इसका कोई सम्बन्ध नहीं है। धर्मशाम्बों द्वारा निन्दित होने पर भी यह प्रया प्राचीन एवं मध्यकाल में जलती रही। बैदिक काल में तथा भौर्वकाल में कत्या-विकय के प्रचलन का उत्पर उल्लेख हो चुका है। गुप्त काल में कन्याशुरूक को गुचित करने वाले बहुत से शिलालेख भिलते हैं। एरण (जि॰ सागर) प्रस्तर स्तम्भलेख में यह उत्कीर्ण है कि राजा ने सती साध्वी (इतादेवी) से पाणिप्रहण किया, उस कल्या का जुल्क उसने अपनी बीरता और कीमें के रूप में प्रयान किया । <sup>३ ४</sup> चन्द्रगृष्त द्वितीय के उदयगिरि के जिलालेख में यह वर्णन है कि उसने पृथ्वी को अपने विकस से खरीदा या (विकसावक्रयकीता)। यह प्रयोग आर्थकारिक है किन्दु कन्याविकय की पद्धति को अवश्य सूचित करता है। <sup>३ %</sup> संकराचार्य के सम्बन्ध में केरल में यह प्रसिद्ध है कि उन्होंने ६४ आचार नियस किये थे। इन आवारों में कन्या-विकय तथा सती प्रमा का निषेध भी है। <sup>3 ६</sup> १४२५ ई० के पड़ीबड़ (जि० बकाँट) के एक शिलालेख में कर्णाट, तामिल, तेलगु, श्रीलाट ब्राह्मकों का यह समझौता उत्कीले है

<sup>&</sup>lt;sup>अप</sup> पलीट—इंस्किप्शनम इंडिकेरम, पृ० २० 'पौरवपराक्रमदत्तगुस्का ।'

अही पू॰ ३५, कालिदास ने 'बुहित्गुल्क' सन्द का वो स्थानों पर संकेत किया है। अज-इन्दुमती स्वयंवर में भोज का वर्णन करते हुए वह इसके लिए 'हरण' सब्द का प्रयोग करता है। मिलिनाय के मत में हरण कन्या के गुल्क को कहते हैं। इसी प्रकार १९।३६ में उसने जनक की 'बुहित्गुल्क' संस्था का उल्लेख किया है। ये दोनों उद्धरण इतने अस्पष्ट हैं कि इनसे कोई परिणाम नहीं निकाला जा सकता है।

वर द्रविष्ठयन एण्डोक्वेरी, खण्ड ४, पृ० २४४-४६

कि वे अपनी कन्याओं के लिए सुवर्ण नहीं लेंगे और उनका दानमाल कर देंगे। वो व्यक्ति कन्या के विवाह के लिए गुरूत देगा वह राजा द्वारा दिण्डन होगा और बाह्य उने जाति से बहिष्कृत कर देगे। १० ५०० ई० के लगभग महाराष्ट्र में पेणवा ने वार्ष (जि. मनारा) के बाह्यणों के नाम यह आज्ञा निकलवायी भी कि बाह्यण कन्याओं के लिए गुरूत न लें, जो गुरूक सेंगे, उन्हें दण्ड दिया जागगा। वो यह गुरूक वेंगे या जो घटक (गाउँ) उन मुस्क को तय करायेंगे वे भी दिण्डत होंगे। १०

### गान्धवं विवाह

### बैदिक युग में गान्धवं विवाह

वैदिककालीन साहित्य में प्रथम विवाहों का बड़ा मधुर वर्षन है। ऋ० (१०। १४।१) में जवारी यह विकायत करता है कि मैं जुला न खेलने का संकल्प करता हूँ, किन्तु जब पासों के पड़ने की बाबाज आती है तो मैं जुए के स्थान पर उसी तरह चला जाता हूँ,

<sup>&</sup>lt;sup>3.9</sup> हत्त्रा—साउथ इण्डियन इंसफिप्शनस सं० ४६ ।

<sup>&</sup>lt;sup>व</sup> काणे-हिस्टरी आफ धर्मशास्त्र, खं० २ मा० १, प० ४०६-७ ।

वी० छ० सू० १।११।६, सकामेन सकामामां मिथः संयोगो गान्धर्यः । मि० व० छ० सू० १।३।३, आप० छ० सू० २।४।११।२०, गौ० छ० सू० १।४।६ इष्ण्यस्याः स्वयं संयोगो गान्धर्यः ।

जैसे प्रेमिका प्रिय से मिलने के लिए निश्चित संकेत स्थान की ओर वाली है। सीम के प्रकारन में उपमाएप से कहा गया है कि उंगलियां सोम को उसी तरह दवाती है जैसे बच्या प्रेमी से प्यार करती है (ख् €।४६।३)। ऋग्वेद €।३२।४ में भी स्ती का प्रेमी के पास जाने का वर्णन है। केवल स्त्रियों ही पुरुषों के पास जाकर, उनमें प्रणम प्राप्त करने का यत्न नहीं करती, अपिन् पुरुष भी स्तियों से प्रेम पाने की आकांक्षा रखते और उसके निए नाना प्रकार के यत्न करते थे। अधर्ववेद के कामान्या (६।=) और कानिनी-मनोभिमुखी-करण (श्रीभागा के मन को अपनी तरफ आफ्रक्ट करना) नामक (२।३०) सुबसों के मंत्रों की देक है--"मेनी प्रेमिका मुझे बाहते बाती हो। मेरे से दूर हट कर जाने बाली न हो।" अधर्व ६।=। १ में प्रेमी प्रेमिका से उस तरह के आलियन की मींग करता है, जैता आर्ति-वन नवा बुक्ष के राज्य करती है। एक दूसरे सूक्त में पुरुष अपनी काविनी या देखिका कें प्रेम को प्राप्त करने के लिए नाना प्रकार के उपायों का आश्रम खेला है, वह अस्विनियों सं सहायता मौगता है (२।३०।२), ओषधि का प्रयोग करता है और अन्त में सफल होकर कहता है कि तू मेरे वास पति की इच्छा से और मैं तेरे पास पत्नी की इच्छा से बावा हैं। हिनहिनाते चीड़े की तरह ऐंडवर्ष के साथ तेरे पास आया है (अधर्व २।३०।५)। बामारमा सूक्त (अथवं ६।६) में भी पुरुष ने इस प्रकार की अधिलाधा व्यक्त की है-है कामिनी, तू मेरे गरीर, पैर, आंख, सिंव की कामना कर, वयोंकि तेरी बांखें और केश स्थातिश्रम से मुझे जला रहे हैं। हे गामिनी, मैं बाहु में लगी हुई बुझको अपनी प्रेमलता बनाता हूँ ताकि तु मेरी इच्छा (संकल्प) वाली हो और मेरे चित्त को प्राप्त करे (अथमें ६।६)। अभिसीमनस्य सूक्त (६।९०२) और स्मरसूनतों (६।९३०।३९) में भी प्रेमी ने कामिनी के प्रति अपने प्रेम की बिह्मलता एवं जातुरता को प्रकट किया है—"अधिनी, जैसे यह थोड़ा सारबी की इच्छा से आता जाता है (अर्थात् पूर्णस्य से उसके अधीन हो जाता है) हे शामिनी, उसी तरह तेरा मन मेरी ओर आवे जावे (पूर्ण रूप से मेरे अधीन हो)"। (६।१०२।१)। छटे काण्ड के स्मरमुक्त (१६०।३१) की टेक यह है—हे देवी (मेरी कामिनी था प्रेमिका के पास) काम देवता को मेजो ताकि वह मेरी ही जिला करती रहे (देवा प्रहिणत स्मरमसी मामनुशोचनु) । उसके पास देवताओं का, गम्बनी का, अप्सराओं का काम भेजो (ताकि मेरी प्रेसिका) मुझे प्यार करने लगे, मेरा प्रेमी मुझे याद करने लगे (अधर्व ६।१३०।२) । हे अस्नि, हे इन्द्र, हे अन्तरिक्ष, तुम मेरी प्रेमिना को इस तरह उन्मत्त बनाओ कि वह मेरा ही ध्यान करे (अवर्व ६।९३०।३)। पुरुष के द्वारा प्रणय की इतनी तीच और स्पष्ट याचना भारत के प्राचीन साहित्य में बहत कम अभिव्यक्त हुई है।

युवक-युवती के प्रेम का उदय होने पर कई बार माता-पिता उसमें बाधक होते हैं। गान्धवें विवाह की दूसरे विवाहों से यह विशेषता है कि इसमें माता-पिता की परवाह नहीं की जाती। अवर्ष ३।२५ में प्रेमी अपनी प्रेमिका के प्रति काम के इतने अवर्यस्त बाण फेंकता है कि उसकी प्रेमिका माता के पास हो या पिता के पास, किन्तु वह प्रेमी के वाम में हो जाती है; "हे कामिनी, जपने (प्रेम के) चायुक से मेरी ताइना कर, मैं ऐसी प्रेरणा करता हूँ कि चाहे तू माता के पास हो मा पिता के, तू मेरे संकल्प वानी हो और नेरे जिला को प्राप्त करे।" प्रेमी चाहता है कि उसका प्रेमभाण ऐसा ययन हो कि प्रेमिका उसमें विद्ध होकर रात की सोने की इच्छा न करे (या धूमा ययन न्वे)। वह बाण उसके हृदय को मुखा दें और उसने विद्ध होकर उसका वाल् विन्तुत गूष जान और बह प्रेमी के पात प्रिमकादिती होकर वैट जाय (अथव ११९६१ ४-४)। जिल ने कामदेव का विक्स जान के तीसरे तेत में किया था, विवेक और नाम का विरोध है। प्रेमी को भय है कि यदि प्रेमिका कुछ कान वाली हुई तो बह उसे प्राप्त तही कर सकेगा, असा बह निश्व और वश्च रेवों से प्रार्थना करता है कि तुम हमें बुद्धिसून्य (अफन्तु) बना दो और मेरे वश्म में कर दो (११२६१६)।

वेद में इन वर्णनों के इतने विस्तार से उपलब्ध होने के कारण यह बान सर्वधा स्वामाविक प्रतीत होती है कि उस समय गान्धर्व या प्रणय विवाहों का प्रचनन था। कीय और मैकडानल ने यह कल्पना की है कि उस समय विता पुत्र के विवाह को नियन्त्रिन करता था जो इस पदाति के सर्वधा विचरीत है। किन्तु जिमर यहाँ तक कहना है कि विना लड़कियों के विवाह में हस्तक्षेप नहीं करता था। दे यदि इन विरोधी सिद्धानमां को सर्वधा सत्य न माना जाय तो भी इतना जबक्य मानना पढ़ेगा कि मुक्क-पुवनियों को उस समय प्रणय विवाह करने में पर्यान्त स्वण्डन्दता थी।

### महाभारत में गान्धर्व विवाह (दुष्यन्त-शकुन्तला)

प्राचीन काल के इतिहास में मान्धवं विवाह का सुप्रसिद्ध उदाहरण दुण्यन्त और समुन्तला का है। कालिदास के अभिज्ञानमाणुन्तल ने उसे अमर बना दिया, किन्तु दोनों वर्णनों में असर है। महाभारत के अनुसार (११६१) दुष्यन्त अगणित सेना और अनेक साहनों के साथ पणुओं का मिकार करने के लिए घन वन में गया, उसने अनेक प्राचिमों के साथ पणुओं का मिकार करने के लिए घन वन में गया, उसने अनेक प्राचिमों के साथ पणुओं का मिकार करने के लिए घन में अवेश किया, अन्त में वह मालिनी नदी के तट पर पहुँचा। उसने काव्य खि के त्योवन में प्रवेश किया, कप्य इष्टि बाहर पर्य थे। राजा ने आक्षम को सुना पाकर यह पूछा कि यहां धौन है ? आक्षम इस प्रथन से गूंज उठा। इस प्रथन का उत्तर देने के लिए सन्ती-पी एक रूपनती उपस्थिनी कन्या उस आक्षम से बाहर निकाती। उसने अतिथि की अभ्यमंत्र की, उसने स्वास्थ्य और कुशल का समाचार पूछ कर मुख्यराते हुए कहा— "आपको क्या कार्य है ?" राजा ने कहा कि "मैं महिंग कष्य से मिलने आया हूँ"। उस कल्या ने उत्तर दिया वे कल बटोरने आक्षम से बाहर गये हुए हैं, आप क्षण कर टहरिये,

7.

34

वे थोड़ी देर में लौट आयेंगे। राजा ने इसके बाद कन्या के रूप की प्रशंसा करते हुए कन्या का परिचय पूछा। कन्या ने विस्तार से अपनी जन्म कथा सुना वी।

पुरवन्त ने उसकी जन्म कथा समाप्त होते ही यह कहा—'मूम राजपुती हो, मेरी परनी बन आओ।' फिर बाद में मकुन्तला को लाल व देते हुए कहा—'मैं तुम्हारे निये है । हे मुन्दरी, तुम मेरी परनी बन आओ, हे भीन, तुम मेरे माथ पाण्यं दिवाह नरी, नसीं का आंदा, हे भीन, तुम मेरे माथ पाण्यं दिवाह नरी, नसीं का गान्थं दिवाह नरी के प्रवास है (११७३१४)''। बाकुन्तला बांनी—'मेरे पिता कल बटोरने के लिए संव हैं, आप क्षण भर ठहरें, वह आकर मेरा सम्प्रवान करेंगे।'' दुष्परत को इनना धैसे कहाँ था कि यह कण्य की प्रतीक्षा करता। यह बोला अपना आत्मा ही अपना वन्ध है (आरमनो बन्धुरात्में व), वही अपनी पाँत है, अपना दान तुम स्वयं ही भर सकती हो अर्थात तृम है कण्यं में पूछने का मा उस हारा अपना दान तुम स्वयं ही भर सकती हो अर्थात वृष्ट कण्यं में पूछने का मा उस हारा अपना दान तुम स्वयं हो भर सकती हो आर्थात कहीं। आठ प्रकार के विवाहों का वर्षन करते हुए यह कहता है कि ''गान्धवं और रात्तस अतियों के लिए धर्मविवाह है (९१७२१२३)। इसमें मंका मत करी। इसमें मन्देह नहीं कि ये दो प्रकार के विवाह, चाहे अलग दम से हो मा मितकर हो, राजाओं के लिए जनति है। में तुन्हारी कामना करता हूं और तुम मुने चाहती हो, अत: तुम गान्धवं विवाह के डारा मेरी भाषां बन सकती हो''।

णकुन्तला राजा की अभिलाया की लीजता का अनुभव कर, मौके से लाभ उठाती है और राजा के साथ अपने निवाह की नतं तय करती हुई कहती है—"मदि मही धर्म पन है, मेरा आत्मा मेरा स्वामी है तो है पौरव आत्मदान के विषय में मेरी कर्त सुनी, मैं एकान्त स्थान में जैसा कहती है, मेर साथ वैसी प्रतिज्ञा करो। मुझ से जो पुज उत्पन्न हो, वह युवराज हो और आपके पीछे राज्य का अधिकारी हो। हे दुष्यन्त में सब कहती हूँ यदि ऐसा हो तो आपके साथ मेरा संगम हो सकता है (१००३।११-१७)"। राजा ने शकुन्तला की यह सर्त मान की और विधिपूर्वक शकुन्तला से पाणिष्रहण किया। उसके साथ सहवास किया और वाय में उसे यह विकास दिला कर राजधानी बला गया कि मैं तुम्हें लिवाने के लिए चत्रीरीणी सेना भेजना।

कुछ समय बाद कण्य व्हांप आक्षम में लौट आये। सण्जायम ज्ञुन्तला उनके पास नहीं गयी। कण्य ने दिल्य ज्ञान से सारो वात जानकर कहा कि "आज मेरी सम्मति के बिना एकान्त में पुरुष से मिलने पर तुम्हारे धर्म की हानि नहीं हुई क्योंकि क्षांत्रय के लिए गान्धवं विवाह ही श्रेष्ट कहा गया है। निर्जन स्थान में कामयुक्त पुरुष का कामयुक्ता नारी से जो मिलन होता है, वहीं गान्धवं विवाह कहलाता है।" यथासमय अञ्चलका का एक पुत्र उत्पन्न हुआ। छोटी आयु में बह गोर, हाथी आदि सभी अवंकर पश्चों का दमन करने से सबंदमन कहलाया। उसके छः वर्ष का होने पर कष्य ने अपने शिष्यों के साथ अञ्चल्तका को दुष्यन्त के पास भेजा।

शकुरतला ने राजमन्दिर में राजा को अपनी प्रतिशा का स्मरण कराया। राजा ने उस प्रतिशा को साव करते हुए भी, यह वहा कि "मुझे कुछ स्मरण नहीं है, नू दुष्टा लपस्थिती है। तेरे साथ मेरा धर्म, अर्थ, काम का कोई सम्बन्ध हुआ हो, यह भूसे बाद नहीं आता । त बाहे जो कर, बाहे बली जा, बाहे यहाँ रह (११७:४१९६-२०)"। सकुलमा न इसके उत्तर में एक लम्बी बक्तुता दी है। स्त्रिमों के अधिकारों का उसमें जैसा प्रवल सम-र्षन किया गया है, बीसवी सदी के स्त्री समानाधिकारवादी आन्दोलनकारी (Feminists) भी संभवतः नारी के अधिकारों का वैमा नीय समर्थन नहीं करते हैं। पहले उसने दुव्यन्त को सबै व्यापक परमेश्वर की दहाई थी है, जिसके आगे कोई पाप नहीं छिया खता, फिर उसने पतित्रता होने के कारण, राजा में पत्नीवन होने की प्रार्थना की है। बाद में उसने परिनयों के महत्त्व एवं भीरत के भीत गाँव हुए, यह कहा है कि "अनिकृद होने पर भी पति को पत्नी को पसन्द न आने बाला काम नहीं करना नाहिए"। अ भ णहन्तना को मासद यह आगंका बी कि पुरुष नारियों के मनागीन को मूनकर प्रभावित नहीं हो सकते, जतः उसने अगली अपील पुत्र के नाम पर की है। दुष्यन्त ने औरशों की सुठी तथा अधिश्वास्य बलाते हुए, मेनका से उत्पन्न होने के कारण शकुन्तला की बेण्या सी बातें करने वाली कहा है। शकुन्तना ने इस पर इच्यन्त को खुद खरी खरी-मुनामी है—"राजन ! आप सरसों (के दाने ) जैसा इसरों का मुख्य दोष देखते हैं और बेलपब जैसा अपना बड़ा दोष नहीं देखते "। वह राजा की तुलना विष्ठा कुनने वाले मुजर और ऐसे कुरूप व्यक्ति से बरती है, जिसे अपनी सुन्दरता का अभिमान है, किन्तू उसने शींग्रे में अभी तक अपना मूँह नहीं देखा है। शकुस्तला की अस्तिम अपील सत्य के नाम पर है। "सत्य ही परबद्धा है और सत्य ही परम नियम है। हे राजन् । आपने मुझ से ओ प्रण किया था, उसे पूर्ण कीजिये, अन्यया मैं जाती हैं"। शकुत्तता चली गसी। उसके बाद एक आकाशवाणी हुई-"शकुन्तला ने जो कहा है, वह सब सत्य है तही उसके पुत्र का मरन करना होगा" (१।७४।१९७--११)। राजा ने मन्त्रियों से कहा कि मैं जानता था कि इस पुत्र ने मुझसे जन्म लिया है, किन्तु गाँद मैंने मकुन्तला के वचनानुसार पूत को ले लिया होता तो प्रजा यह गंका करती कि यह पूज गढ़ नहीं है। ४%

४१ १।७४।४२ 'मुसंरब्धोऽपि रामाणां न कुर्यादांप्रयं नरः ।' कालिदास ने शकुन्तला के लिए महींव कण्य के मुंह से इससे विल्कुल उल्टी बात कहलाई है— महींवप्रकृताऽपि रोवणतया मा स्म प्रतीपं गमः ।

अव कालिबास ने महामारत को इस कथा को अपनी कल्पना से परिमाणित कर अमिन तानशाकुन्तल में कुन्बन बना दिया है। कालिबास को शकुन्तला न तो प्रगल्म होकर राजा को अपनी जन्मकथा कहती है और न अपने पुत्र के लिए राजा होने की सर्त बॉयती है। कालिबास का दुष्यन्त भी शकुन्तला को जानबूस कर नहीं

बौद्ध साहित्य में गान्धवं विवाह

बौद्ध साहित्य के अध्ययन ने पता चलता है कि उस समय गान्धर्व विवाह का .\* पर्याप्त प्रचलन था । जातक (स० ७) की कया कालियास के अधिज्ञानगाक-लल की कथा में बहुत मेल बाली है। एक बार काशीराज ब्रह्मदत्त अपने प्रमोद के लिए उपवन में भया। वह फल और जून हुंबता हुआ घूम रहा था। अकस्मान् उसकी दृष्टि कुंज में लकड़ियां शीनती और याती हुई एक जड़की पर पड़ी। दुष्टि पड़ते ही राजा उन गर मुख्य हो गया। कत्या को राजा से गर्भ रह गया। उसने राजा से यह बात मही। राजा ने उसे अपनी मुद्रा देते हुए कहा नि यदि लड़की हो तो इस अंगुठी से धन प्राप्त करना तथा जस धन को पालन-पोषण पर न्यस कर देना और यदि सडका हों तो यह अंगुठी और बच्चा मेरे पास से आना। यथासमय एक बालक उत्पन्न हुआ। उसने माता से अपने पिता के बारे में पूछा। माता ने कहा--- 'का राणसी का राजा ते रापिता है" और उसे अंगूटी वाली बात भुना दी। पुक्ष में माता से आवह किया कि वह उसे राजा के पास में आय। माता राजदरबार में गयी, उसने मुद्रा उपस्थित की। राजा जानता वा कि वह सच कह रही है, किन्तु दरबारियों के आगे यह बात स्वीकार करने में उमे नज्जा का अनुभन हुआ। इसने दृष्यन्त की तरह स्पान्ट प्रत्याकान करते हुए कहा कि यह भेरा जड़का नहीं है। माना ने मुद्रा का साध्य उपस्थित किया, राजा ने उसमें भी इन्कार कर दिया। अन्त में उस बच्चे के जलीकिक जमस्कार विचाने पर राजा ने उस बालक को स्वीकार किया। उसे एक प्रान्त का शासक बनावा और राजा के मर जाने के पश्चात् उसने पिता के राज्य पर शासन किया। धर

कई बार स्वियां जपने प्रेमियों के साथ भाग जानी भी। श्रावस्ती के एक धनी श्रेष्ठी की कन्या पाटक्कारा जब ५६ वर्ष की हुई तो उसे सातवी मंजिल पर कड़ी चौकसी में रखा गया। किन्तु उस कन्या का रक्षक से ही प्रेम हो गया। माता-पिता ने उसकी एक दूसरे युवक से शादी तस करदी, किन्तु गादी के दिन नह कन्या अपने प्रेमी के साथ भाग गयी (धन्मपद अठ्ठ० कथा, खण्ड २, पू० २६०)। अन्यत अठ्ठ कथा (खण्ड ५, पू० २६०) में उज्जीयनी के चण्ड-प्रज्योत की पुत्री वासुनदत्ता की कथा

मुलाता, अपितु दुर्वांसा के प्राप के कारण उसे शकुन्तला का विस्मरण हो। जाता है।

प्रेसा जान पड़ता है कि यह कथा महाभारत और कोलियास की राकुन्तला की मध्यवर्ती है। महाभारत में अंगुठी की वर्चा नहीं है, इस कथा में पहचानने के लिए राजा द्वारा अंगुठी के बान की वर्चा है। म० भा० और जातक में प्रत्याख्यान का मूल हेतु लोकलज्जा है, किन्तु कालियास अंगुठी गुम करके तथा शाप धारा राजा को राकुन्तला का विस्मरण करा कर इस कथा को सर्थया नया कप देता है। वी गयी है। उसके पिता ने कन्या को हाथी पकड़ने का मना सिखाने के लिए उदयन को नियत किया। उदयन और बासुनदत्ता का अंग हो गया और वामुनदत्ता उनके माथ भाग गयी। यह बौद्ध क्या कीशाम्बी के वामवदत्ता और उदयन को अणय कथा का स्मरण कराती है।

भास ने प्रतिज्ञायौगन्य रायण नामक नाटक में उदयन और वामवदना की कथा लिखी है। बरन (प्रयाप के पास का प्रदेश) के राजा उदयन और उज्कायनी ने राजा प्रदान में शतुता थी। उदयन को हाथी पकड़ने का खड़ा जोक था। वह द्रावियों को सस्त कर देने वानी थीणा वजाना जानना था। प्रद्यान ने उमके कम व्यापन का लाभ उद्याग। एक बार उदयन नामवन में हाथी पकड़ने गया। प्रद्यांत ने एक मन्त्रनी हाथी में निपाही भरवा दिये और उदयन उस हाथी में छिपे हुए मिनाहियों के बारा पकड़ निया गया। प्रद्यांत ने उसे अपनी कन्या वामवदत्ता को बीजा मिखाने के निए शिक्षक नियत किया। बीजा सीखने के नमय दोनों के बीज में परदा रहना था। एक बार अकस्मात् उदयन ने वासवदत्ता को देखा। दोनों में प्रेम उस्पन्न हो गया। वर्गगां उदयन अपने मंत्री की योजना से उसे भगा लाया। पर्म

#### वात्स्यायन तथा गान्धर्व विवाह

वास्त्यासन ने कामसूज में प्रणयिवाहों की बड़े विन्तार से चर्चा की है। कामसूज के तीसरे अधिकरण का विषय है—"कन्या किस प्रवार प्राप्त की जाय।" वास्त्यायन ने एक यह मत लिखा है कि जिस कन्या में युवक का दिल और अधि लग वसी हों उसी कन्या से उत्तम सिद्धि हो सकती है, दूसरी से नहीं। " वह कहता है कि जब कन्या विवाह योग्य आयुकी हों जाय तो माता-पिता उस अलंकृत कर एवं सजाकर यहों में, विवाहों में तथा सिख्यों के साथ वसन्त आदि उत्सवीं में भेजें। वहीं वोग खूब इकट्डे होते हैं, क्योंकि कन्या सीदेवाजी की वस्तु है। " कम्या को वरण करने माले या शहने वाले जो व्यक्ति घर पर आयें माता-पिता उन्हें कम्या को दूसरे-पूसरे बहानों से दिखा वें।

कई बार इस प्रकार के प्रणय-विवाहों में माता-पिता वाधक होते थे। किन्तु

यस्यां मनरचभुषोनिबन्धस्तस्यामृद्धिः ने तरामाद्रियेतः । ४९ बा० का० सू० ३। १।१६ नित्यप्रसाधितायाः सखोनिः सह क्रीडा । यसविवाहादिवु जनसंद्रावेषु प्रायत्निकं दर्शनम् । तथोत्सवेष च । प्रणसधर्मस्यातः ॥

उदयन और वासववत्ता की कथा प्राचीन भारत में बहुत लोकप्रिय थी। कालिदास ने मेपद्रत (१।३२) में इसका संकेत किया है।

४४ ३१९११४ वाल्सायन कामसूत्र ।

बात्स्यायन विचाह में प्रीति को ही मुख्य मानता है (श्वा२५)। अतः उसका मत है कि बर-बधू में प्रीति उत्पन्न होने पर माता-पिता को उस सम्बन्ध के लिए तैयार रहना चाहिए। यदि माता-पिता कियों के आग्रह पर तैयार नहीं होते वो कमटपूर्ण उपायों को बरनने में माई दोष नहीं है। बर के मिल्र कन्या के माता-पिता को दूसरे परों की बुरा-द्यां बनाकर उन्हें अन्य बरों के सम्य व्याहने से रोकें (श्वा६)। एक मिल्र ज्योतिकों का स्वप्रधारण कर कन्या के घर आये और यह बनाये कि प्रह, लग्न और ख्युव बताते हैं कि वर को भविष्य में सम्पत्ति या बड़ा पद मिलने वाला है (श्वा७)। उसकें दूसरे मिल्र कन्या की माता से जाकर कहें कि उस प्रेमी या नायक को दूसरी अच्छी नढ़की मिल्र नहीं है (श्वा०)। इस प्रकार कन्या के माता-पिता को नामा उपायों से प्रलांभित कर एक-दूसरे को चाहने बाते युवक-युवती का विवाह कराया काया का

कई बार व्यक्ति के धनहीन या गुणहीन होने पर उसका विवाह नहीं हो सफता था। बारस्यायन इस दणा में उसे यह सलाह देता है कि ऐसा यक्क बचवन से किसी करवा का अनुरंजन (Courtship) करे (३।३।२)। वह उस करवा के साथ फुल चुने, माला गुँचे, गृडियाओं के खेल खेते, रसोई बनाये, तरह-तरह के जुए खेले, बीच की अवली बताने के नवा अस्य खेलों को, जो उस देव में प्रचलित हों तथा कथा की जाय के अनुकृत हों, खेले। अपनी प्रेमिका के साथियों- नौकरों और दासियों के साथ भी वे खेंग खेंग (३।३।६)। इनके अतिरिक्त जबकी और उसकी सहैलियों के साथ, आंधमिचीनी, आराधिका, नवणवीविका, गोधनपंजिका आदि खेलीं का अभ्यास करे। यह कल्या की रिसाने के लिए उसे ऐसे खिलीने और गुड़िया वे जी दूसरी लड़-कियों के पास न हों, रसोई के बरतन, तोते, कोयल आदि के विजरे, तस्वीरें, नीमा आदि का दान करता रहे। यह दान उसे एकान्त में छिपाकर करे। एकान्त में उसे दान देशा हुआ यह बात कहे थि। मैं तुम्हें वे बस्तुएं इसलिए दे रहा हुं कि खुले तौर पर देने से माता-पिता सथा पुरुजन नाराज होंगे और दूसरी लड़कियां भी ऐसी चीजें चाहेंगी। जब वह करवा कुछ प्रेम दिखाने लगें तो मनोरंजक कथाएं सुनाकर उसके चित्त को प्रमाध करे। यदि वह हैरान हो तो जाद के खेल दिखाकर उसे और अधिक आग्वयं में डाने। यदि उसे कलाओं से प्रेम है तो उनमें अत्यन्त कौशल प्रकट करे। यदि उसे गाना मुनने का शौक है तो उसे गाना मुनाये। जब वह अन्दर्मी, पुणिमा सादि के मेले पर जाय तो पुथक उसे गुजदस्त, कान के आभूषण, कपड़े, अंगुटी, जेवर आदि भेंट करे। प्रेमी सेविका द्वारा कल्या को यह भी जतलावें कि वह रति कामें में बहुत कुशल है। इस सारे समय में वह अपने कपड़े बहुत अच्छे रखे (बालीपक्रमप्रकरण ३।३)।

इस प्रकार पुरुष द्वारा प्रेम प्रदक्षित किये जाने के बाद करना भी उस पुरुष के प्रति अनुरक्त होती है। वाल्स्यायन ने बड़े विस्तार से यह बताया है कि पुरुष लड़की की किन चिटाओं में यह जाने कि बहु उसके प्रति अनुरक्त हो गयी है (इंगिताकार सुचन प्रकरण ३।३)। पुरुष को जब यह निष्मय हो जाय कि कत्या उसे बाहती है तो वह उसे प्राप्त करने से और उपाय करे। जुआ तथा दूसरी खेलों में झरड़ा करता हुआ उसका हाथ इस प्रकार पकड़ ले जैसे उसके उस कत्या के साथ व्याह किया हुआ हो। इसी तरह नायिकाओं के साथ आलियन आदि करें, बलकी में प्रेमिका से कुछ दूरी पर मोता लगाएं, और उसके पास आकर उसे छूकर, फिर मोता लगाये। उसको ऐसे समने सुताये कि तुम जैसी स्थियों के साथ मेरा समागम हुआ है। गोष्टियों और समाजों (Parties) में बहु प्रेमिका के प्रम की परीक्षा करने के लिए बहु प्रूठ प्रूठ अपने पर से दबाता रहे। गायिका के प्रम की परीक्षा करने के लिए बहु प्रूठ मूठ बीमार पढ़ने का बहुाना करे। उससे सिर दबाने का तथा अन्य काम करवाने। भीन सार्यकाल वा तीन रात तब बहु परीक्षा करे। यदि प्रेमी इन उपायों में मफल न ही तो बहु अपने मिलों की तथा नायिका की महैलियों को सहायता ने। अपनी नीकरानियों को उसको सहेलियों बनायें। इसके बाद बहु पर्थों (धार्मिक त्यांहारों), विवाहों, उत्सवों, याला, नाटक आदि वाले स्थानों में नायिका के अकेली होने पर उगका अन्रंवन (Courtship) करें (बा॰ कामसूल ३।४)९-२४)।

वास्त्यायन ने कन्याओं को भी अपने प्रभाग अववहार द्वारा प्रेमियों ने हुध्य जीतने के कुछ कियात्मक उपाम सुझाने हैं (प्रमोज्यावर्तन प्रकारण ३१४ ३५-५१)। वह ऐसे पुरुष में प्रेम दिखाये जिसके विषय में उसे यह संमायना हो कि वह दुवैनिद्य (अपनी वासनाओं को रोकते में असमयें) है और निवाह में माता-पिता की परवाह नहीं करेगा। प्रेमिका प्रेमी से एकान्त में मिले। उसे पूल, इस और पान आदि को भेंट करें। सिर दयाने जीदि की अपनी कला के प्रदर्णन से, उसे प्रसप्त करें, किन्तु वास्त्यायन कन्या को यह चेतावनी बेता है कि प्रणय के मामले में उसे बहुत अधिक पहल नहीं करनी चाहिए। प्रमी द्वारा अंकपरिष्वक्ता होने पर भी, बहुकोई उद्वयनता न दिखाये। जब कन्या को निश्चयहों जाय कि प्रेमी मुझ पर अनुरक्त है तब वह प्रेमी द्वारा कौमार्य मंग के लिए जल्दी कराये। अपने आप तथा अपनी विश्वसम्पान सर्शनियों द्वारा हम समाणार को अच्छी प्रकार प्रकट कर दें (३१४१४०)।

इस प्रकार अनुरंजित नायिका के अनुराग को और अधिक बढ़ाने के लिए, नायक उसके पास अपनी भाई की लड़की (धालेयी) को भेजें। वह उसके आगे नायक के गुणों का इस डंग से बखान करे, कि नायिका को यह सन्देह न हो कि यह नायक (प्रेमी) द्वारा मेजी हुई है। वह दूसरे वरों की खूब निन्दा करे, बाँद मता-पिता को यह वर पसन्द न हो तो उनके बारे में लड़की की यह कहें कि नाता-पिता तो गुणों को न पहचानने वाले और धन के पीछे मरने बाले हैं, वे गुणवान बर को छोड़कर तेरे सिये निकम्मे धनी वर को ढूँड रहे हैं। अपनी बुद्धि और इच्छा से, पाणिम्नहण करके प्रसामता रहने वाली शकुन्तला बादि की क्याएँ उस नायिका को सुनायी जाय। प्रेमी के प्रति अस्यन्त अनुरक्त होने पर दाई बन्या के दिल में में माता-पिता और यु-जन का अप निकाल दें और यह लज्जा भी निकाल दें कि गान्धमें विकाह कोई युरा कार्य है। उसे यह समझा दें कि तेरा प्रेमी बिंद तुमें अल्यूबंक और अचानक हर ले जाय तो इसमें तरा दौष नहीं हैं (बाठ काठ सूठ 31319190)। ऐसी प्रेमिका नायक एकान्त स्थान में ले आर्थे, वहा आधुम के घर में यह की अन्ति नाये, कुचा विद्यावें और अपाविधि कन्या के साथ तीन बार अन्ति की परिक्रमा कर, विवाह कर ले, अयोकि अन्ति को साक्षी बनाकर किये वंगे विवाह भग नहीं किये वा नकते। इस विवाह की मूचना अपन-माता-चिता को दे रे। उस कन्या के कीमार्थ हरण की खबर को भी फैला दे, इस प्रकार प्रेमी को ऐसी योजना बनानी चाहिए कि बदनानी के और राजा के दण्ड के मय में काया प्रेमी को देनी एड़े (बाठ काममूल ३१४194-9७)। यही गान्धर्य विवाह है।

कई बार कन्याएँ इनने साहमिक कार्य के लिए सैयार नहीं होती थी। साता-गिना अपनी इच्छानुसार अपनी कन्या का विवाह किसी दूसरे युवक से निश्चित कर देते थे। ऐसी अवस्था में वात्स्थायन ने नायक को यह सनाह दी है कि वह वाई आदि किसी क्ली द्वारा अपनी प्रेमिना को किसी दूसरे बहाने से बुनाये और वाह्यन के घर से अग्नि जाकर विधिपूर्वक सम्कार करें और उस कन्या का पाणिषहण करें। प्रेमी को प्रेमिका के भाई को अपना बिद्ध बनाना चाहिए। उसका भाई उसकी उस का होने से कारण, उसे ऐसे सामलों में पर्याप्त सहायता देगा। वह उसके बाई को भेट बादि से खूब खूण रखें और उसे यह बताये कि मैं तेरी बहन को चाहता हूं। युवक अपने समानवील क्यान बाले मिक्षों के लिए प्राण तक छोड़ने के लिए तैयार तक हो जाते है, अतः अपने मिल्ल की इस अभिलाया को पूर्ण करने के लिए उसका माई अवस्य तैयार होगा। प्रेमी प्रेमिका के भाई दारा प्रेमिका को किसी सुरक्षित स्थान पर पहुँचा दे और बहाँ उसके साम विधि-पूर्वण विवाह कर ले।

वात्स्यायन के इन परामनों और आदेशों को प्रेमी-प्रेमिका गान्धर्ज विवाहों में किस हद तक काम में साते थे, मह जानने के लिए हमारे पास निश्चित ऐतिहासिक प्रमाण नहीं है, किन्तु बारस्थायन ने इस प्रकरण को इतने अधिक विस्तार से लिखा है और इतने कियारमक मुझाब दिये हैं कि इनसे इस बात में सन्देह नहीं रह जाता कि बारस्थायन के समय में इस प्रकार के विवाह प्रचलित थे।

# संस्कृत काव्यों में गान्धर्व विवाह

संस्कृत नाटको और काव्यों में गान्धवें विवाहों का बहुत वर्णन है। जीवक्षान-याकुन्तल में कालिदास ने बताया है कि अनेक राजियकन्याओं ने गान्धवें विवाह किये और माता-पिता द्वारा वे पसन्द किये गये। इक्तानिदास के इस नाटक का विषय दुष्यन्त और शकुन्तमा का गान्धर्व विवाह है। छठी शती के मध्य में या अन्त में होने वासे सुबन्ध की बासबदत्ता में चिन्तामणि के पुत्र कन्दर्पकेत् और कुसुमपुर के राजा श्रंगारशेखर की कन्या वासवदत्ता के प्रणय-विवाह का वर्णन है। सातवीं शती में बाश मद्र ने कादम्बरी लिखी। श्सर्में कादम्बरी और चन्द्रापीड के तथा महाक्ष्वेता और पुण्डरीक के गान्धवें विवाह का वर्णन है। सायंकाल के समय करियल पुण्डरीक की मनोव्यवा को प्रकट करने के लिए महाक्षेता के पास आता है और उसे पुण्डरीक का हाल सुनाना है. मिल्तु महाप्रधेना की माता वाँ। आसी देख-देखवार करदी लौट जाता है। बाग के कुछ ही समय बाद होने वाल भवभति ने वास्त्यायन के काममूख का पूरा अनुगरण अपने मालतीमाधव नागक नाटन में किया है। पद्मावनी राज्य के मंत्री भूरिवयु और वैदर्भयाज के मंत्री देवरात ने कुछ के पास शिक्षा ग्रहण करते हुए यह प्रतिका की भी कि के अपनी सन्तानों का परस्पर विवाह करेंगे। अतः देवरात के पूत्र माधव का भूरितम् की करना मालती से विवाह होना चाहिए या । माधव इन उद्देश्य से पदमावती में आना है । किन्तु भूरिवस् राजा को प्रसन्न रखने के लिए अपनी कन्या का विवाह राजा के एक कृपापात नन्दन से करना पाहता है। कामन्दकी (एक बौद्ध मिलगी जो इस गाटक में वातस्यायननम्मत दूती या धालेयी का कार्य बड़ी खुधी से पूरा करती है) भटको मूरिवसू का यह बचन-भंग बहुत ब्रा प्रतीत होता है। वह माधव और मालती की कई बहुानों से मिलाकर उनमें प्रगाढ़ प्रेम उत्पन्न कर देती है। मूरिवसु से जब लोगों ने कहा कि उसने मालती को नन्दन के साथ ज्याहने का निश्चय करके बचन भंग किया है, हो भूरियम ने कहा कि कन्या पर पिता का पूरा अधिकार होता है। गरन्दु कामन्दकी इसका विरोध करती हुई कहती है--विवाह में सर्वोत्तम मंगल वर-वधु का पारस्परिक प्रेम है, जिसमें बर-बध् के मन और आंखें कि ी रहती हैं, उसी में समृद्धि होती है। ४ वह कथन अक्षरश: बारस्यायन (३।९।९४) से मिलता है। वारस्यायन ने यह सलाह यी बी कि ब्रेमिका को अकुन्तला आदि की कवाएँ मुनाकर, प्रेमी के प्रति अधिक अनुरक्त बनाना चाहिए।

गान्धवँण विवाहेन बहु ब्यो राजविकत्यकाः । भूयन्ते परिणीतास्ताः पितृनिश्चाभिनन्विताः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>४%</sup> अभिनामशाकुन्तस, तृतीय अंक स्तोक २९

४६ कालियास के 'मालविकान्तिमिल' में ऐसा कार्य एक परिवालिका कौशिकों ने किया है। संन्यासिनी होने से सब लोगों का उन पर विश्वास होता वा अतः वह मह कार्य. दूसरी स्त्रियों की अपेका अधिक आसानी से कर सकती थी।

४४ मालतीमाधव, २ रा अंक—इतरेतरानुराणो हि बारकमंणि पराध्यं मंगलम् । गीतश्चायमधों अंगिरसा बस्या मनश्चश्रुयो निबन्धस्तस्यामृद्विरिति ॥

कामन्दकी दूसरे अक में इस सलाह का पूरा उपयोग करती हुई मालती की बताती है कि पुराने समय में शकुन्तला ने सुप्तन्त का तथा उर्वभी ने पुरुख का वरण किया था। बासवदस्ता को उसके पिता ने सजय नामक राजा को देना चाहा, किन्तु उसने उदयन के प्रति अहमममर्पण किया। मालती पिता द्वारा अपने को इस प्रकार उपहार दिये काने पर आण्वर्य प्रकट कारती हुई कहती है कि पिता के लिए राजा की प्रकट रखना बड़ा सहत्त्व रखना है, किन्तु मालती की उसे परवाह नहीं है। कामन्दकी दूसरे अक की समाध्त पर कहती है कि मिने मालती से दिन में पूर्वर वर के प्रति देप उत्पन्न का दिया है और अह अपने पाणिग्रहण के विषय में पिता के अधिकार में सत्देह प्रकट करने लगी है, उसे गितहानिक उदाहरण मुनाकर मैने कर्त्तथ्य का भी निर्देश कर दिया है। माध्य के भाग्य, कुल बीर गुणी की बड़ाई की है और अब उनका सम्बन्ध (विवाह) भाग्य पर छोड़ दिया है। दे अपने पिता की इच्छा के प्रतिकृत होने पर भी मालती माध्य से ही पाणिग्रहण करना वाहती है और नालती तथा माध्य का विवाह सम्पण होने के साथ नाटक की समाध्त होती है। इस नाटक से स्पर्ट है कि आटवी शती तक हिन्दू समाज में गान्धर्व विवाह प्रचलित थे।

### गान्धर्व विवाहो में सस्कार की आवश्यकता

गान्धर्वं विवाहों में अनिहांत एवं सम्भार आवश्यक है पा नहीं, यह एक मनोश्यक प्रथम है। बारस्थायन के समय तथ विवाह-सस्कारों का विवार बहुत अवन हों चुका था। एक बार सस्कार हो जाने पर विवाह अविन्छेस सम्बन्ध माना जाने नगा था। अत. वात्स्थायन ने बान्धर्व राक्षसऔर पैवाच विवाहों में इस बात पर बहुत बन दिया है कि बन्या को पितृगृह से हर लेने के बाद तुरन्त बाह्मण के घर से अगि लाबार विवाह सन्कार कर देना चाहिए, स्थोकि अगिनसाक्षिक विवाहों का भग नहीं हो सकता।

ऐसा जान पडता है कि पुराने जमाने में सस्कार आवश्यक नहीं समझा जाता था। क्ष्य ने स्पष्ट रूप से महाभारत (१।७२।२७) में गान्धर्वविवाह को निर्मेन्सविधि कहा है। <sup>४,9</sup> इसी का अनुसरण करते हुए कालियास ने अभिज्ञानगाकुनल में दुष्यस्त

#### × गामतीमाध्य, २ रा अंक

बरेऽत्यस्मिन्द्रेषः पितरि विचिकित्सा च जीतता
पुरावृत्तोवृगारैरिय च कथिता कार्यपदवी।
स्तुवं गाहाभाग्यं यदभिजनतो यंच गुणतः।
प्रसंगाद्धासस्योत्यय चलु विद्येयः परिचयः॥

\* महाभा० १।७७।२६ अन्नियस्य हि गान्धवी विवाहः श्रेष्ठ उच्यते।

सकामायाः सकामेन निर्मन्त्रो रहसि इता ।

और शकुन्तला का विवाह संस्कार नहीं कराया। किन्तु धीरे-धीरे इस वान की आवश्य-कता प्रतीत होने सभी कि ऐसे विवाहों की समाज द्वारा स्वीकृत कराने के लिए विवाह-संस्कार का होना उचित है, अन्यवा समाज में ऐसे विवाहों के बढ़ने की संभावना थी, जिसमें पहले कोई अपनी प्रेमिका से शादी कर ले और बाद में उसे छोड़ दे। इस प्रकार छोड़ी हुई स्त्रियां अनाथ और असहाम हो जाती होंगी और इन विवाहों के समाज द्वारा स्वीकृत न होने के कारण उन्हें गति में अपने निवाह के लिए किसी प्रकार भी सहायता मांगने का कानुनी अधिकार भी नहीं हांता होगा। इन अमहाय स्त्रियों की रक्षा के लिए तथा इस प्रधा से बढ़ने बाले दूराचार की रोक्षने के लिए संगवनः इन विवाहों में संस्कार की आवश्यक समक्षा गमा, किन्तु फिर भी छठी गती के मध्य में मुबन्ध अपने नायन-नायिका ने लिए विवाहमहोत्सव आवश्यक नहीं समझना। जब बर-बधु में अनुराग उत्पन्न हो गया तो उनके लिए विवाह की किसी दूसरी विधि की आवायकता नहीं है। मुबन्धु ने प्रेम के बन्धन को संस्कार के बन्धन ने अधिक दृढ़ मानते हुए कन्दर्पकेतु और बासबदत्ता का कोई संस्कार नहीं कराया और विवास के बिना कन्दर्पेकेतु ने वासवदत्ता के साथ अभिलिपत सुरलीक के दुर्लंग मुखीं का अनुभव करते हुए बहुत समय व्यतीत किया। <sup>४२</sup> किन्तु बाणभट्ट ने सुबन्धु के इस मल मे असहमति प्रकट की है। कादम्बरी का पिता चित्ररथ चन्द्रापीत के पिता तारापीड से कहना है कि बचापि इन दोनों का परस्पर प्रेम होने के कारण धर्मानुसार विवाह हां चुका है, किन्तु विवाह विधि के लिए लोक-व्यवहार का अनुसरण करना चाहिए (कादम्बरी, To Sou) 1

### धर्मशास्त्र तथा गान्धवं विवाह

धर्मशास्त्रों ने सामान्य रूप से गान्धर्व विवाहों ना समर्थन नहीं किया। वे कन्या-दान को आदर्श मानते हैं, अतः अपनी दक्का से किये जाने वाले विवाहों को वे काम-वासना की सन्तुष्टि करने वाला समझते हैं, <sup>५ वे</sup> अतः धर्मशास्त्र मान्धर्य विवाहों को क्षांत्रियों

यविष म० भा० (११७३।२०) में कहा है---'जप्राह विधिवत्पाणाबुवास च तवा सह।' किन्तु भण्डार कर रिसर्च इंस्टोट्यूट पुना के संस्करण में इस स्लोक को प्रक्षिप्त समझकर छोड़ दिया गया है।

- Ka वासवदत्ता—अस्तिम करिकका ।
- इसीलिये अधिकांश धर्मशास्त्रों-बौधायन १; ११।२०, नारव १२।३६, ३६) ने इसे चार धर्मानुकूल (धन्यं) और प्रशस्त विवाहों के बाद पाँचवां स्थान दिया है। आपस्तस्त (३।४।२२) और बांस्ट (१।२६) प्राजापस्य का उल्लेख न करने के कारण केवल बाह्य आर्थ और वंत्र विवाह को ही धर्मानुकूल मानते हैं, वे इनके बाद

ये लिए, ही जिला समझते हैं। महाभारत ११७६१२७ में स्पष्ट रूप से यह बात कहीं पयी है। मनु ३१३६ में इनका समयंन करता है, फिन्तु बीवायन घ० मू० (११९११३) वैश्य और जूब के लिए भी गान्धवें और राक्षस विवाह को वैध मानता है, क्योंकि उनकी स्थियों की संख्या नियत नहीं होती और वे खेवी और सेवा का कार्य करते हैं (११९९१९४)। इसके बाद कुछ लोगों का मन उद्धृत करते हुए वह कहता है— "बुछ लोग मव बातियों के लिए गान्धवं विवाह की प्रशंसा करने हैं, क्योंकि यह पारस्पान्त प्रेम में होता है" (बी० घ० तू० ११९९१९६)। यह बारों वणीं के लिए इसे अण्डा मानता है। या० का० पू० में दो बिरोधी मठ मिनते हैं। धमंद्यात्व की मर्गया का अनुसन्ध करने हुए पहले वह बाह्य विवाह को एवं अंदर बताता है (बा० का० सू० ११९१२) किन्तु इसके बाद अपनी मन्मति देना हुआ कहता है (३१४१२६—३०)— "विवाहों का फल अनुराग है, इसलिए मध्यम या छठे दर्जे का गान्धवं विवाह अनुराग सभी फल में युक्त होने के बारण मन्मान्य होता है। गान्धवं विवाह सर्वथेन्छ है, क्योंकि इसमें बर-वधु में दृदने का संबंद नहीं, प्रत्येक को मुख होता है, अधिक बलेश नहीं है और बर-वधु में परस्पर प्रेम भी पाया जाना है" (बा० काममूल ३१४।२६—६०)।

### गान्धर्व विवाह के दो भेद

मनुस्मृति (३।२६) में कहा गया है कि साम्ध्र और राक्षस नामक विवाह सिनियों के लिए धर्मानृकूल (धर्म) हैं, सने ही वे पृथक् गृथक रूप से हों या मिश्रित रूप से । इस ग्लोक के आधार पर स्टर्गर्यक ने यह कल्पना की है कि उस समय गान्धर्य-विवाह के दो प्रकार प्रचलित थे । पहला राक्षस विवाह से मिश्रित पान्धर्य दिवाह तथा वृसरा इससे अमिश्रित विवाह । मेधातिय ने उपर्युक्त बलोक की टीका में पहले प्रकार का स्वरूप स्पष्ट करते हुए कहा है कि यदि कोई कत्या अपने पिता के घर में रहती हुई किसी लड़के को देखती है, उसकी प्रवास सुनदी है, उससे प्रेम करती है, किन्तु माता-पिता के विरोध के बारण उससे न मिल सकने की प्रधा में प्रेमी के साथ पृथ्व समझौता करती है, उसकी प्रकार से अपना अपहरण करने को कहती है, वर कुरबीर होने के कारण उसके सम्बन्धियों को मार कर तथा धायस करके उस कन्या का अपहरण करता है, तो इसमें वर-बधू के परस्पर प्रेम की गान्धर्य विवाह को वार्त पूरी होती है तथा वधू का अपहरण करने से राक्षस विवाह की गत भी पूरी होती है । अतः इसमें योनों प्रकारों का समन्वय हुला है । भागवतपुराण में वर्णित जनमणी का

इसे चौथा स्थान देते हैं किन्तु मनु (३।२९) तथा याजवल्का (१।४१-६९) बाह्य, दैव, आर्थ प्राजापत्य और आसुर के बाद छठा स्थान देते हैं। विवाह इसी प्रकार का है। दूसरे प्रकार में अपहरण नहीं होता था, जिन्तु वर-वधूं माता-पिता की इच्छा के बिना परस्पर प्रीति होने पर विवाह कर लेते थे।

गारधर्व विवाह का अर्थ है—गन्धर्वों की जाति में होने बाला विवाह । इनके विषय में प्रांतक है कि गन्धर्व स्वगं लोक में गायकों की एक विशेष देव मोनि है। इन जानि के लोग संगीत, बाब और नाट्य कला में प्रवीण और अस्यन्त क्यवान् होते हैं। गन्धर्व शब्द का अर्थ ही गाने वाला है (सो बाच धारमति मिन विष्कुपूर्यण ११५)। प्राज्ञान धन्धों में सम्प्रवीं को स्वीप्रेमी होने में उनमें प्रणय विवाह की प्रधा का होना स्वामाधिक है।

मध्यकाल में बालविवाह की प्रधा का प्रचलन होने तथा मही-अधिकारों का पूर्णस्य से अपहरण कर लिये जाने के बाद गान्धर्व विवाह का रिकाल बहुन कम हो गया, किन्दु जिन जातियों में तथ्या-विवाह प्रचलित था, उनमें मध्यकाल में प्रणय दिवाह (गान्धर्व विवाह) चलता रहा और आजकल ची कुछ जातियों में गान्धर्व विवाह की गर्जनि प्रमालित है।

### वर्तमान काल में गान्धर्व विवाह

प्राचीन काल की तरह आजकल भी यह विवाह क्षतियों एवं राजाओं से अधिक प्रचलित है। टिपरा के राजापरिवार में प्रचलित मुख्यित्रका नामक विवाह सान्धर्य विवाह का एक भेद है, मुख्यित्रका में बर-अधू के बीज में परम्पर वर्गन में प्रेम उटान्त हो। जाने पर भास्तीय विधि से उनका विवाह कर दिया जाता है। \* \* वंगाल की भदर अशालत ने १ = १० में ऐसे विवाहों को वैध माना मा, फिर १ = १० और १ = १३ में भी इन की वैधता स्वीकार की गयी, परन्तु इलाहाबाद हाईकोट ने भवानी बनाम महाराजांग्रह के मानते में यह फैसला दिया था कि यह विवाह उपपरनी या रखेल रखने के अतिरिक्त कुछ नहीं है। \* दे उत्तर प्रदेश में भने ही यह विवाह मान्य में हो किन्तु बंगाल में यह विवाह वैध है।

गान्धर्य विवाहों में बारलीय मिछियां आवश्यक है मा नहीं, इस विषय में हार्ट-कोटों में मतभेद है। बंगाल के राजाओं में प्रचलित गान्धर्य विवाह में वर-वधू परस्पर मालाओं का आदाल-प्रदान करते हैं, इसमें हवन करना आवश्यक नहीं समझा जाता। कलकता हाईकोर्ट ने खाँतियों में इस प्रकार के विवाह वैध माने हैं, किन्तु महान हाईकोर्ट ने ऐसे विवाहों में होम (हवन) को आवश्यक विधि माना गगा है। महास में उसके बिना ये विवाह अवैध समझें जाते हैं। \*\*

XX ते० सं० ६।१।६।४ ऐ० बा० ४।१ 'स्त्रीकामा व गन्धर्वाः'।

XX बीकली रिपोर्ट १२४ (१६६४) २४ वी रि० ४०४ (१६७६)

<sup>&</sup>lt;sup>१ ६</sup> भवानी बनाम महाराजसिंह ३ इलाहाबाद, ७३८

xo विन्दा वमन बनाम राधा मनि १२ महास, ७२

यान्छर्व विवाहों में अपनी जाति में ही विवाह करने के नियम का अंग होते की मंभावना बनी रहती है। यह आवष्यक नहीं कि जिस युवक और युवती में प्रेम उत्पन्न हों, वे एक ही वर्ण से हों। काम का देवना अन्या है, जाति एवं धमें के नियमों से उत्पर् उठा रहता है। संजातीय विवाहों के प्रकरण में इस प्रधन पर विधेष विचार किया बया है। इस प्रकरण में केवल उतना ही उन्नीव करना भावप्यक जान पड़ता है कि मान्धर्य विवाह जब अन्तर्गातीय होंने हैं तो अवालने कई बार उनकी बैधना स्वीकार करने ने इन्तर कर देशी है। बाबई में एक राजपून और बाहाणी तथा गुड़ा के मान्धर्व विवाहों को अन्तर्जातीय होंने संवीकार नहीं किया गया। प्रवित्तर किन्तु पंजाब में राजपून और महाजन स्वी की गादी को जानब ठहराया गया। प्रव

गिर्विमी सम्पता एवं विका है प्रमार तथा कार्नेओं और विश्वविद्यालयों में सहिमक्षा के कारण कुछ समय से बाल्यवं विवाहों की मंड्या बढ़ने लगी है। भविष्य में इन प्रणम वियाहों के बदने की पूरी संभावना है।

### बाह्य, वैव, जार्प और प्राजापत्य विवाह

इत चारो विवाहों में कत्या का दान किया जाता है। कत्या का दान करते समय माता-पिना या अभिभाषक कत्या की शामूषणी एवं बन्दों से अलंकृत करने उसका दान करते हैं। बाह्यविवाह को सबेथेफ माना गया है, इसमें कत्या का रिना बेदब सुशील वर को अपने घर परबुलाता है और उसे अपनी कत्या को उत्तम वस्तों से आच्छादित कर दान कर देता है <sup>६ ०</sup> (मनु ३।२७)। बाह्य विवाह में कत्या पक्ष से यन आदि प्रहण नहीं किया जाता। आप विवाह में नाम मान्न के लिए गौओं का एक बोड़ा पिता को दिया जाता है।<sup>६ १</sup> यज्ञ के बहुत लम्बा चलते घर, यज्ञ के समय में पुरोहित को जब अलंकृत कत्या का दान किया जाता है तब उसे वैविवाह कहते है। ६ २ जब कत्या अलकृत करके, पति को इत वाक्यों के साथ सीपी जाय कि जुम इसके साथ गावजनीवन धर्म का पालन करी, उसकी प्राजापस्य विवाह कहते हैं। ६ ३

४<sup>72</sup> लक्ष्मी बनाम कतियनसिंह, २, बम्बई ला० रि० १२८ बाई काशी बनाम जमना-दास १४ व० ला० रि० ४४७

४१ खैर बनाम फकोरचन्द्र ४७ एं० रि० (१६०६)

व • मि वी । सर मूर १११११२, आप । सर मूर राशावाद

ह १ सी० छ० सू० ११९१४, आप० छ० सू० २१४१९११६, मी० छ० सू० १४४६।

दर या छ सुर ११३१, बी । छ पूर १।११।४,

बौ० ध० सू० १।११।३, गौ० छ० सू० १।४।४ । आपस्तम्ब धर्मसूल तथा वसिष्ठ धर्मसूल इस विवाह का वर्णन नहीं करते ।

ब्राह्म विवाह आगुर विवाह से बिल्कुल उट्टा है। पहले में कन्या का दान किया जाता है और दूसरे में कन्या खरीदी जाती है। जामें विवाह दन दोनों का मध्यवर्षी है। इसमें कन्या के पिता को गौ-बैल की एक जोड़ी दी जाती है। जामें विवाह में कन्या का पिता सुस्क नहीं मौगता, किन्तु उसे यह मेंट किया जाता है। ऐसा प्रतीत होता है कि गौ भी की जोड़ी प्राचीनकाल में दिये जाने वाले शुरूक का एक अवशेष या प्रतीत होता है। वह भी संभव है कि बर के माता-पिता यह अनुभव कारते होंगे कि हमें कन्या पक्ष को पुरू तैमा चाहिए। इस भावना से या अपनी इच्छा में, वे कन्यापक्ष को गह भेट देते होंगे। यह निववयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि आगे विवाह में गौमिनुन के बान की परिपादी प्राचीन काल के सुस्क का अवशेष है या स्वेच्छापूर्वक दिया जाने वाला बात। विन्तु प्राचीन भारत में आगे विवाह का पर्याप्त प्रचलन था। यूनानी याबियों ने ऐसे विवाहों मा उल्लेख निव्या है। होदेवों ने मेमस्वनील के इस कथन को उद्धृत किया है कि एक जोड़ी बैलों से पुरुष दिवर्षी करीड लेते थे। इस कथन को उद्धृत किया है कि एक जोड़ी बैलों से पुरुष दिवर्षी करीड लेते थे।

धर्मधास्त्रों में स्पष्ट रूप से यह कहा गया है कि आर्य विवाह में दिया जाने वाला वाल गुरू नहीं है। हम यह देख चुने हैं कि धर्मधास्त्र कन्यानुतन के विरोधी है। आप धर्म पूर राद्दावा में स्पष्ट रूप से कहा गया है कि सन्ताल का क्य-विकय नहीं होता। यह सन्देह हो सकता था कि आर्थ विवाह में दिया जाने वाला यह दान एक प्रच्छप्त विकय है। आपस्तन्य धर्म मूल (शदावा शतावा विवाह में विवाह में सकती वाले के लिए बान देना खुति हारा प्रतिपादित है। धुति में कहा गया है प्रमित्र लड़की वाले के लिए बान देना खुति हारा प्रतिपादित है। धुति में कहा गया है प्रमित्र लड़की वाले के लिए बान नी खुति हारा प्रतिपादित है। धुति में कहा गया है प्रमित्र लड़की वाले के लिए बान वी हो देश एक रख देगा चाहिए। यह मेंट उन बानों की होती है। इसका उद्देश लड़की का दर्जा अंचा उठाने की मां-वाप की कामना और धामिक कर्ताओं को पूरा करना है। इस सम्बन्ध में 'क्रय' बब्द अलंकारिक है, क्योंकि पति-पत्नी का सम्बन्ध धर्म से होता है न कि विकय से (आप २ १६१९३१९१)"। बौधायन धर्म मूल के टीकाकार गोविन्द स्वामी ने स्पष्ट रूप से कहा है कि कत्या के पिता को गी-बैल की जोड़ी वैकर उससे उसे कि बापिस के लेना ही आर्य कहनाता है। महाभारतकार इस मेंट की वापिस करने से सन्तुष्ट नहीं था। उसे इसमें कत्याजूरक की गण्य आती थी, अल उसने आर्थ विवाह में इस दान की स्पष्ट कप से तिन्दा की है है प

स्थ मेगस्यनीज का भारतवर्षीय विवरण, पृ० ३४

द ध स्टनेंबेंक ने इस कवन के आधार पर यह परिणाम निकाला है कि महाभारत का उक्त संदर्भ यह सूचित करता है कि किस प्रकार आसुर विवाह (Marriage by purchase) से प्रतोकात्मक धनराशि लेने वाले आर्पिववाह (Marriage shame purchase) की पद्धति विकसित हुई और इसके बाद कन्या का बहेज देने की परिपादी का विकास हुआ (ज्युरिडिकल स्टडीज, भाग १, प०, ३६७)

(म॰ भा० १३।४५/२०-२१)। उसने यह भी कहा है कि "कत्या के पिता, भाइयों, स्वनुत् आदि को कत्या के प्रति पूरा सम्मान दिखाना चाहिए, यदि वे पुष्य प्राप्त करना चाहने है तो उन्हें कत्या को आमूपणों से अनंकृत रखना चाहिए। इससे उनके मुख में वृद्धि होनी है। है राजन्! कुछ व्यक्ति आपे विवाह में गोमिष्न देने को गुन्क कहा करते हैं, यह भी मिष्या बचन है, वर्गीक कुछ लोग ऐमा करने हैं पर यह मनातव धर्म नहीं है। "१६ अन्यत (३१५९-५४) महाभारत इस यदित को बच्चू को सम्मानित करने का हंग सम्मानत है और हिन्दू समाज में नर्ध क्यानों पर आज तक यह रिवान है कि विवाह संस्कार के समय वधू जो वन्त्व पहनती है वे बर के दिये हुए होते हैं। हिन्दुओं में विवाह के समय वर परा में भी जाने गानी मोदान भी गिरादी सम्मानत वर की ओर से व्यू को दिये जाने वाले इस गौ-वैल के ओड़ में मुक्त हुई होती। किन्तु अब इसका स्वक्त विवाह को स्वत वाले का है। वर हारा दिये जाने के स्थान पर अब गोदान करवा के पिता हारा होता है और नह दहन का एक अंग वन गया है। इस समय विवाह में बहेज का वहुत महर्च है, अतः यहाँ उसका वर्णन किया जायगा।

#### दहेज प्रथा

वैदिक युग के बाहा विवाह में कत्या को अलंहत कारके देने की प्रचा का अरम विकास बहेश के मग में हुआ। वेद में कत्या के विवाह-अवगर के योग्य अलंकारों और आभूपणों की स्पष्ट चर्चा है। उस समा रहेज के लिए 'वहतु' कब्द का प्रयोग किया जाता या। ऋग्वेद (१०।=५१३) तथा अथवेवद (१४।१।१३) में कहा गया है कि सूर्यों को उसके पिना ने जो दहेज दिया वा, वह वधू के स्वणुरालय पहुँचने से पहले हो वहाँ पहुँच गया।

उस समय पतिगृह को जाती हुई बधू के साथ कुछ आगूपण एवं वस्त भेने जाते थे। अधर्व ९४।१।६-७-८ में एक रूपन द्वारा नधू के दहेज (वहतु) का ग्रह वर्णन किया गया

- स० मा० ३३।४४।१६-२० आर्थे गोमियुनं गुल्कं केविवाह मृर्वयतत्। अल्पो वा बहु वा राजन् विकयस्तावदेव । सा यद्यप्यावरितं कैश्व नैष धर्मः समातनः ॥
- क्ट० १०। स्था १२, सूर्याय बहुतुः प्रागात् सविता यमवासुलत् । सायण ने बहुतु की व्याख्या करते हुए लिखा है कि कन्या की प्रसक्षता के लिए विवाह के समय यो आदि जो पदार्थ दिये जाते हैं, वें वहुतु कहुताते हैं। अन्यस भी उसने लड़की को विवाह के समय प्रेमपूर्वक दिये जाने वाले वस्त्र, अलंकार आदि को वहुतु कहा है।

है— "जब बधू पति के घर गयी तो उसके बस्त्र निश्चित रूप से अच्छे वे और मन्त्रों से पस्किन्त थे, उसके नौकर स्तोम थे और छन्द ही कुरीर और आँपण नाम के आभूषण थे।"

महामारत व बहुँ — महाभारत के अनुसार राजकत्वाओं के विवाह में रहेज खूब विमा जाता था। राजा कुन्तिभोज में पाण्य के साथ अपनी पुत्री कुन्ती के विवाह के बाद, दामाद की नाना प्रकार के धनों से पूजा की (११९२०१६)। उसने पाण्यों को दरेज में सान की रास बाले बार थोड़ों से युक्त १०० रय, मुनहरी झूल तथा होदायुना १०० हाथी, मुक्यवान शहने, अपने मालादि से सजी हुई १०० दासियों, आमूपण और वस्क विमे (११२००१९४-९७)। राजा सगर ने बाह्माणों को कत्यादान करके उनके लिए अलंकत प्रासादों का तथा अन्य ऐपवर्ग सामग्री का भी दान (दहेज) दिया। इस दहेज में असंसम गीए, रेशमी वस्त, कपने, सजे हुए हाथीं, घोड़े, रथ, पदाति, मुनदर दास-वानियां, सोना, मोती, मूया आदि वस्तुए थीं (११४४)३-४)। मुमहा के विवाह में भी श्रीकृष्ण और वनराम में अर्जून की बहुत अधिक दहेज दिया था (म० भा० ११२२१४४)।

बौद्ध प्रश्व व बहुंज — बौद्ध प्रत्वों में बहुंज का पर्याप्त वर्णन है। दहेज विवाह का जिन्नायें जंग नहीं या, किन्तु धनी लोग अपनी क्रियाओं का विवाह करने समय बहुत अधिक दहेज दिया करते थे। इसका सब से प्रसिद्ध उदाहरण विवाद्धा की कथा में पाया जाता है। विवाद्धा के पिता धनंजय बैच्छी ने अपने दामाद पूर्णवर्धन की अपनी कन्या नो करोड़ जाभूयणों से पूर्वित करके दी थीं। इसके साथ ही सोने से बतंनों की ५०० गाड़ियां, भी, साफ किये हुए चावलों और हल आदि इपि के उपकरणों की भी पांच सौ गाड़ियां विवाद्धा के दहेज में थीं। ६० हजार मास्त्रियां विवाद्धा के दहेज में थीं। ६० हजार मास्त्रियां विवाद्धा के दहेज में थीं। इ० उत्तर होज क्षा कुल विव अ० ६० (११७१२) में १०० वासियों और १०० उत्तम रहों के देने का वर्णन है।

संस्कृत काव्यों में भी दहेज का कुछ उल्लेख मिलता है। विवर्भराज भीज ने अपनी कन्या इन्तुमती की अज के साम विवाह संस्कार के समय रत्नादि के साम मधुपर्भ और रेशमी दुनालों का एक जोड़ा दिया (रखुवंश ७१९ में) और बाद में अज के चलने के समय अपने उत्साह के अनुसार यह जितनी संपत्ति दे सकता या उत्तनी संपत्ति दी (रघुवंश ७३२)। शिवाकों ने भी हिमालय हारा लाये हुए सरल अध्यं और नवीन दुकूल को प्रहण किया (कु० सं ७१२)। बाम ने राज्यश्री के विवाह से पहले के राजकुल का वर्णन करते हुए कहा है कि राजकुल के आंगन में यौतक (वहले) में दिये जाने योग्य हाथियों और थोड़ों का चुनाव किया जा रहा था। उस चुनाव के लिए इतने हाथी-बोड़े लाये गये कि सारा आंगन उन से भरकर तर्रोगत हो गया (ह० च० पु० १४२)।

दहेज प्रचलित होने के कारण

ऐमा जान पड़ता है कि बात्निवाह की पद्धति समाज में सबैसान्य हैंगि में इस प्रया को बहुत प्रांत्साहन मिला। कन्याओं को रजन्यता होने से पूर्व व्याहरे का निवस प्रयानित होने में माना-पिना जपनी कस्या की बादी जल्दी ने जल्दी करना चाहते थे। उन्हें कन्या के व्याहने की गरज थी, किन्तु लड़कों के माना-पिना को अपने लड़के व्याहन की कोई गरज नहीं थी। कन्या को गिना गरजमन्द हो कर नड़कों के पिनाओं के पास पहुंचने थे। नड़के के अभिभावकों भी दृष्टि में अपने नड़के के निए अधिक में अधिक मूल्य पाने का यह अच्छा अवसर था। कुलीन विवाह ने सथा अपनी जाति में कन्या को स्थाह ने भी इच्छा ने भी दहेज को प्रभावित किया। बंगाल में कुलीन बाहाणों की संख्या थोड़ी थी, अधिकांण कन्याओं के पिना व्याग देकर उनके साथ अपनी चढ़कियों की णादी कर देते थे। राजपूनों में जो जितना कुलीन होता था वह उतने ही अधिक बहुआ की मांग करसाथा।

हिल्ह्समान के उच्चवर्ग में मन्या पिता एवं पति दोनों के घर में पालन-पोषण योग्य होने से भारतप होती है। जिल समानों में कन्या आधिक यूष्टि से लाभ कर होती है, वहां कन्या का पिता उने बेचना है और बर को वह खरीदनी पड़नी है। किन्तु नहां आधिक यूष्टि से स्वीपित पर बोझ हो वहां कर्या के माला-पिता उसके बोझ को हलका करने में शहायता करते हैं और यह महायता दहेज के क्य में वी आती है। दहेज में आया गृहस्वी को चलाने के लिए उपयोगी सामान, बस्त, बरतन, पलंग आदि उचकरण दिये आते हैं। रोम में दहेज का स्पष्ट छप से मही उदेश्य था। जत-मेन उसके बारे में लिखता है—"बहेज पत्नी को उसके पितृ-परिवार द्वारा दिया जाने वाला ऐसा हिस्सा है जो पति को गृहस्थी का ध्यम चलाने में सहायक हो"। है म भारत में इस प्रथा का आरंभ अपनी

वहेज की प्रमा अन्य देशों में भी इसी प्रकार के उद्देशों से प्रवीवत हुई है। मिल्र में बहेज के इवयों को बधु के लिए फर्नीचर, पोशाक और आभूषण खरीवने में क्यय किया जाता है। पुराने समय में दहेज का उद्देश्य आकरिमक संकट में पत्नी को सहायता बेना था। सोजर ने लिखा है कि पत्नी पिता के घर से जितना दहेज लाती थीं उतना ही पित को अपनी ओर से उसमें जुटाना पहना वा और यह संयुक्त राशि पित के मरने पर पत्नी को मिलती थी। एयेन्स में यूनानी हिन्नयां प्रायः बहेज लाती थीं और इस बहेज पर स्त्री का स्वामित्व समझा जाता था। साबी और मृहस्थी के खर्चे में यह पत्नी का हिस्सा समझा जाता था और इसके कारण पित अकारण या तुच्छ कारण से पत्नी को छोड़ नहीं सकता था। स्त्रियों के पास इस प्रकार की बहुत-सी सम्पत्ति रहती थी। अरस्तु के जमाने में स्थार्टी में २/५ सम्पति बहेज के कप में स्त्रियों के पास सुरक्षित थी। रोम बहेज के बारे में यूनान कत्याओं को अलंकत करके दान करने से शुरू हुआ। बालियगह, मजानीय विवाह और कुलीन विवाह से इसको बल मिला और मध्यकाल में यह अया भारत में बहुत ज्यानक हो गयी।

बहुंज तथा प्रामगीत—दहंज के कारण करवा को जो करट उटाना पड़ता है. उनकी कुछ झलका प्रामगीतों में पायी जाती है। ऐसे प्रामगीत हमारे सामाजिक जीवन का आदर्ज प्रतिविच्य है, अलः उनमें इमका पाया जाना स्वाणायिक है। एक गील में पिता कन्या के लिए पर की खूब सलाण बरने के बाद करवा से कहता है—सैन पूरव दूषा, पिल्म हुंका, दिल्मी और मूजरात भी ढूंड लिया, किन्तु बेटी, नुम्हारे लिए कही घर नहीं पाया। मूम कुमारी रहो। बेटी ने कहा—हे पिता, तुमने पूरव भी बुढ डाला पिल्म भी ढूंड डाला, दिल्मी और मूजरात भी ढूंड लिया, पर बार ही कदम पर अयोध्या मगरी है, जहाँ दो बर मबारे है। पिता ने (बड़े बुख ते) कहा—हे बेटी, वे भोड़ा, हाथी और पचाम मोहरें तथा नी साख का दहेज मांगत है। मेरी हिम्मत तो इतना देने की नहीं है। वह एक दूमरे मीत में पिता गंगा में खड़ा होकर सूर्व से प्रार्थना करता है कि हे सूर्व, मेरे बल पर कत्या न देना, कन्या का जन्म तभी हो जब घर में सम्पत्ति हो। वि एक अन्य गीत में कहा गया है—जब व्याह हो गया, मौंग में सिन्दूर पढ़ गया और नी साख की सम्पत्ति भी भीड़ी समझी गयी, नव मां ने भीतर का बरतान मोंबा बाहर पटक दिया और कहा कि खल के भी कन्या न हो। ""

से भी एक कदम आये था। पिता से बहुंज की मांग करना स्त्री का कानूनी अधि-कार था, वह संयुक्त परिवार के खर्ज को जलाने के लिए आवश्यक हिस्सा समझा जाता था। इस पर पित का अधिकार माना जाता था। किन्तु जस्दीनियन के नियम से स्त्री द्वारा तलाक पेने पर उसे यह दहेज वापिस देना पड़ता था, बशर्से कि पत्नी को छोड़ने का कारण पित का बुख्यंबहार न हो। जस्दीनियन ने यह नियम बनाया या कि दहेज उच्च वर्ष के लिए ही आवश्यक है, किन्तु उसके इस नियम पर किसी ने ध्यान नहीं दिया। जांस में नैपोलियन के आवेशानुसार माता-पिता के लिए यह आवश्यक नहीं दिया। जांस में नैपोलियन के आवेशानुसार माता-पिता के लिए यह आवश्यक नहीं दहा कि कत्या उनसे कानूनी तौर से दहेज की मांग कर सके।इंगलैंड्ड में दहेज एक विचित्र कारण से प्रश्नातिहै। वहां स्त्रियों की संख्या अधिक है और एक विवाह का नियम प्रचलित है। अतःकुछ स्त्रियां अवश्यमेव अविवाहित रह जाती हैं। जो पिता अपनी कन्याओं को ब्याहना चाहते हैं उन्हें धन आदि वेकर अपनी कन्याओं के लिए पित को खरीदना पढ़ता है (वं० शा० हि० मैं०, पू० १७६-६३)।

वर रामनरेश क्रिपाठी-धामगीत, पु० १४०

वही पू० १४४—मंगा पैठि बाबा पूरज के बिनवई मोरे बूते छोरिया जिनि होई, छोरिया जन्म तब दिहा विधुता जब घर सम्पति होई।

०१ वही, पुर १४२

अपनी क्यांरी कन्या के थियात और दहेज की चिन्ता में एक पिता इतना गरेकान होता है कि रात की उसे बीद भी नहीं आती। कियाद की आई से बेटी कहती है—पिताजी, आपको मीद खूब आ रही है। पिता ने कहा—कुछ-कुछ मी रहा हूँ, कुछ-कुछ जाग रहा हूँ। जिसके घर में क्योंगे कन्या हो, भना उसे नीद कैंस आ सकती है। " ?

वर्तमान युग में दहेज प्रथा के बढ़ने का कारण

अंग्रेजी शिक्षा का प्रमाय-पिछली बनी में अग्रेजी शिक्षा के प्रमार से बहेज की प्रयाभागत की उच्च जानियों में बहुत अधिक बढ़ गयी है। इस मनी के आरंभ में गिरीन्द्रनाथ ने बंगान के विषय में जो बात निश्वी थी वह आजकन सारे भारत के राम्बन्ध में सन्य समझी जा सकती है। बस्तुतः वर के पिता के लिए बस्तालसेन द्वारा चलायी गयी कुलीन प्रथा की अपेक्षा विश्वविद्यालयों की शिक्षा अधिक लाभप्रद है। यदि एक बी॰ ए॰ (वैचलर आफ बार्ट स) अविवाहित है, मने ही वह मिलों की उदारता एवं सहायता पर जीवन विता रहा हो, किन्तु बंगानी महाबरे के अनुसार वह देपर की परी चाहेगा जो सिर ने पैर तक साते के आभूपणों और रहतों ने नदी हुई हो और साथ में वह अपने लिए ४०००) १०० मांगेगा। पिता के दर्भाग्य में यदि करवा का रंग सावला है या उसमें कोई दोप है तो यह मांग १४,०००)रू तक जा पहुंचती है। प्राय: यह रूपया पहलेही जे निया जाता है या कुछ बर नीचना की इस हद तक उत्तर आते हैं कि एक जवानती कामज पर पश्चें ही लिखवा जेते हैं कि करवा का पिता बर की इतना सामान देशा ताकि बाद में यदि नन्या का विता यह राशि न दे तो अवासत में मुकबमा चलाकर लिया जा सके। जस्टिम मिख ने 'कायस्थ पविचा' में नड़के के पिता पर ब्यंग्य करते हुए लिखा था कि एक सदके का पिता, जिसके पास अपना घर नहीं और जो एक किराये के मकान में रहता है, वह अब सड़के की गांदी करके दुर्माजले मकान का स्वामी बनना काहता है। वह कर्ज में इबा हुआ है जिन्तु बैटे के ब्याह से अपना सारा कर्ज उतारमा चाहता है, वह अपने बेटे को आई० सी० एस० बनाने के लिए इंग्लैण्ड भेजना चाहता है, उसके पास धन नहीं, इसिनए लड़के की गादी से उसे यह धन अवश्य प्राप्त करना चाहिए। भारतीय वण्ड विधान में जोरी-वर्जती की सवाएं है किन्तु ऐसे बाप को वण्ड देने से लिए जोई विधान नहीं है, बर्चाप यह अपराध उपर्युक्त अपराधों जैसा ही बुरा है। " अजनत भारत के सभी आनों में बहेज की बराई भीयम सप से प्रचलित है। बर के लिए मांगे जाने वाले दहेज की मात्रा उसकी सामाजिक स्थिति और प्रतिष्ठा के साथ बढ़ती जाती है। उदाहरणार्थ,

वही, पू॰ १६२ कुछ रे सुतीला कुछ जागिला बेटी नीन्यो न आवे । जाहि घर कन्या कुंबारी बेटी नींव कैंसे आवे ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>रे रिज्ञा--पीपल आफ इंडिमा, पु० १६८-७० पर उद्धत ।

जतर प्रदेश की शिक्षान परिषद् में हुई बहुस के अनुसार इस प्रदेश में विश्वविद्यालयों के प्रवक्ता के लिए भार से पाँच हजार रुपये तक के बहुज की मांग की जाती है. इंजीनियर तथा डाक्टर वर के लिए १० से १४ हजार की, प्राणीय मिन्निल गाँवस वाले के लिए २० से २४ हजार तथा आई० सी० एस० के लिए शीम चालीम हजार रुपये के वहेज की माँग होती है। के दक्षिण भारत में मांगे जाने याने बहेज के सम्बन्ध में श्रीनिवास में उसी प्रकार के अनेक रोबक सक्य दिये हैं। कर

दहेज की कुप्रका ने हिन्दूसमाज में मध्यपुत्र में कन्यावध<sup>95</sup> श्रेम शीराण युग्गरिकास क्रयन्न कियेथे। इस समय इसके प्रधान दृग्गरिकास निम्मलिकित है——

- (१) भाता-पिता की चिन्ता तथा ऋषणस्त होना—उन प्रथा के कारण करवाओं के लिए वर बुंदना एक जटिल समस्या हो जाती है। हममें माना-पिना को बड़ी कठिनाउदी उठानी पढ़ती है। साधारण स्थित बादे याता-पिना करवा की गांधी के लिए माँगे जाने वाले दहेज को जुटाने के लिए साहू कारों से ऋष कोर हैं और कई दार उम ऋष को उना-रते हुए उनका सारा जीवन चिन्ता, परेशानी और भूकानरी में बीतता है। करवा के विवाह की चिन्ता से तो वे मुक्त हो जाते हैं, पर उस पर किये गये अप का भार उनारने के निए आमरण एक नयी चिन्ता से प्रस्त हो जाते हैं।
- (२) कवाओं का अविवाहित रहना तथा आत्महत्याएँ—जिन कवाओं के माता-पिता बहैन जुटाने तथा वर प्राप्त करने में असमर्थ रहते हैं, उनका विवाह नहीं होता है। माता-पिता को अपनी कव्या का विवाह नहीं से मीयण मानसिक कट होना है। कई बार बंगाल की म्नेहलता जैसी लड़कियां माता-पिता के कच्छों का अन्त करने के लिए मिट्टी का तेल छिड़क कर आहमहत्या कर लेती हैं।
- (३) अमैतिकता— कर्याओं का विवाह न होंगें पर उनमें सदैव बद्वाचारिची कने पहने की आणा करना दुराणामाल है। स्वाभाविक मनोवेगों और वामनाओं पर नियंत्रण रखना सबके लिए मंभव नहीं है। बड़ी संख्या में कन्याओं के अविवाहित रहते में समाज में अनाचार तथा अमैतिकता की वृद्धि होती है।
- (४) कनवाओं की उपेक्षा—दहेज की कठिनाई वे कारण कन्याएं परिवार में बुरी समझी वाली है, इसलिए पहले तो व्यापक रूप से उनके बच्च की कुप्रधा प्रचलित थी। अब ग्रविष नानून और लोकमत के कारण उनका बच्च बन्द हो सथा है, किन्तु उन्हें माता-पिता की मुसीवर्ती की जड़ और विपत्तियों का मुसक्षीत समझा जाता है।
  - (४) बेमेस तथा वृद्धविवाह—कई बार जब माता-पिता अपनी कन्मा के लिए

प्रास—हिन्तू फैमिली इन इटस् अर्थन सैटिंग, पृ० २६१

<sup>&</sup>lt;sup>७४</sup> स्त्री निवास--मैरिज एण्ड फॅमिली इन माइसोर, पु० ५७

७६ हरिदस बेदालंकार—हिन्दू परिवार मीनांसा, पू० १६७-२००

उपयुक्त बर द्वारा मागा जाने वाला दहेज जुटाने में असमयें होते हैं तो वे उसका विवाह
ऐसे अमुब्युक्त बरों में कर देते हैं वहा दहेज कम मागा जाय। ये बर प्राय धनी एवं कल्या
की आयु से बहुत अधिक तथा कई बार उसके पिता की आयु रखने वाले यूढे ज्यांकि होते
हैं। ये प्राय किमी प्रकार के दहेज की मान नहीं रखते हैं। कह बार वे अधिक बूढे होंने
पर कन्या को अपनी और में दहेज भी प्रस्तुत कर देते हैं। किन्तु ऐसे देमेल विवाहों में
कल्या का वैसाहिक आनन्द और सधुर कल्यानाए नाट हो जाती है, उसका जीवन तारकीय
यम जाना है, बूढे व्यक्ति से माथ दास्तरण जीवन दूसर हाजाता है, पति वे बूढे होने के
कारण पत्नी के विध्वा होने की सभावना बढ़ जाती है। कई बार वह आन्नहत्या करके
ही उस सारकीय जीवन में स्टब्कारा पाती है।

(६) अस्य दुष्परिचाम—टस्से अस्य दुष्पमायो का उल्लेख करते हुए एक लेखक ने लिया है कि सम बहेत साने वाली विध्वाओं की सुसराल में वड़ी अप्रतिष्टा होती है, उन्हें नरह-तरह के ताने मारे आते है, मान्याप में अधिक मान के लिए विवक्ष किया जाता है। कई बार इस प्रकार हती ननानकी के जाती है कि बहुओं की हत्या करने की भीवत आ जाती है। के अधिक बहेत लाने वाली बहुओं को स्था करने की भीवत आ जाती है। के अधिक बहेत लाने वाली बहुओं को समुगल में अधिक प्रतिष्टा होती है, कम बहेत लाने वाली बहुओं का तथा इनके पतियों का हीन बृष्टि से देखा जाना है। इससे घरों ने असनाप, अचानि, कलह और वैमतस्य में वृद्धि होती है। दहल का एक बृरा पहलू वह है कि पहले इस विध्य में मब बाते तय करने के बाद विवाह सरकार के समय वर पक्ष वाल अपनी मारे एकदम वह नोवकर बढ़ा वेते है कि इस समय वारात का वापिस लौटना कन्यापक्ष के लिए घीर कलक की बात होयी और उनसे मूँ हमागी वस्तुएँ मिल लायेगी। क्ष वह स्वष्टक में इबैती है। डाकू पिस्तील सीने पर रख कर धन मागता है, कन्यापक्ष बारात जी धमकी विवा कर कर्या के माता-पिता से अधिकाधिक राणि वसूल करना बाहता है। इस विषय में एक भूक्तभीनी कर्या की माता का विवरण इस प्रकार है—

<sup>&</sup>lt;sup>७७</sup> रास-वही, पु० ३६३

इसका सर्वोत्तमं उदाहरण लाहौर हाईकोर्ट का विधिनचन्त्रपाल का मामला है। विधिनचन्त्रपाल अपनी पत्नी दयावती को इस बात के लिए निरन्तर परेशान करता रहता भा कि उसको बहुत कम दहेज दिया गया है, यह उससे एक रेडियो सैट के लिए ४००) रु. लाये। य्यावली ने कहा कि उसके माता-पिता इतना धन नहीं वे सकते कि उसको सब इच्छायें पूरी कर सकें। इस पर पति ने उसके साथ बुट्यंबहार औरम्म किया तथा १२ नयम्बर को हवाई जहाज विखाने के बहाने उसे छत पर लेजाकर वहा की मुंबेर से धक्का देकर नीचे गिराकर उसकी हत्या का प्रयत्न किया। अदा-लत ने विधिनचन्त्र पाल को ७ वर्ष की कड़ी केंद्र का यण्ड विधा।

"मैं विद्यवा थी, मेरे पास पर्याप्त पैसा नहीं था, फिर भी मैंने अमती लड़की के लिए सहेज की सब बस्तुएँ देने का प्रमत्न किया। मादी तय करते समय बर पक्ष के श्विति हमारे कर आगे और हमने दहेज में दी जाने वाली सब वस्तुओं की पूची तय की। फिल्तु विवाह संस्कार के समय इस सूची में ऐसी बहुत सी चीजें बढ़ा दी गयी जिल्हें देने के लिए मैं तैयार नहीं थी। फिर भी मुझे इन बस्तुओं को बोचना पड़ा। लड़की की मादी हो जाने के बाद भी घर के माता-पिता प्रत्येक त्योहार पर हीरे की अंगूओ, कलई पर बांधने वाली घड़ी आदि विभिन्न प्रकारकी बस्तुओं की मान करते रहे। मैं अपनी लड़की की दसतीय दिया के लिए पोच छः यर्प तक निरन्तर रोती रही। "अह एक अन्य लेखन ने लिखा है कि दहेज ने कन्याओं के माता-पिता को दिवालिया बना दिया है, उन्हें साहुकारों के चंत्रल में कस्ता दिया है, आवी को पवित्र धार्मिक संस्कार के स्थान पर स्थापार और सौदेवाजीवना दिया है और समुराल में निर्दोप बधुओं का बीवन नारकीय बना दिया है। ""

हिन्दूसमाज में दहेज के भीषण दुष्प्रभावों के होते हुए भी, उससे समाज में कुछ व्यक्तियों की दिष्टि में कई उपयोगी कार्य हो रहे हैं। (१) पहला कार्य शिक्षा के प्रसार का है। श्रीनिवास का विचार है कि वक्षिण में अनेक निर्धंन विद्यार्थी दहेज न मिलने की दशा में अपनी उच्चित्रका को कभी पूरा नहीं कर सकते थे। (२) दूसरा महत्त्वपूर्ण कार्य बालविवाह की सुराई बन्द करना तथा विवाह की आयु को अधिक छंत्रा उठाना है क्योंकि इससे मध्यम तथा निम्न थेणी के माता-पिता को अपनी कच्या का ऐसा वर इंडने में काफी समय लगता है, जिसके लिए बहेज देना उनके लिए संभव हो। इसकी खाँज में काफी समय लग जाता है और इस मीच में कन्या की जायू बढ़ती चली जाती है। (३) तीगरा कार्य यह है कि यह अन्तर्जातीय विवाहों की प्रोत्साहित करता है। जब कन्या के माना-पिता को दहेज की कठिनाई के कारण अपनी जाति में बर नहीं मिलते तो वह इन्हें अपनी जाति से बाहर ढुंढने के लिए बिक्स होता है। (४) चौबा कार्य सांबले रंग वाली, पट्टी और बदसुरत कल्याओं का विवाह हो बाता है, इनके लिए दहेन अधिक दिया जाता है और बहेज के लालन में यूवक इनसे विवाह के लिए तैयार ही जाते हैं। यदि बहेज की प्रवा बन्द कर दी जाय तो ऐसी कन्याओं के पिताओं के लिए बड़ी बॉटल समस्या उत्पन्न हो जामगी। इस समय दहेज से निधान कन्याओं के माता-पिता परेशान हैं, इस प्रथा के बन्द होने पर बदसुरत कन्याओं के माता-पिता की परेशानी बढ़ जायगी। (१) पांचवां कार्य यह है कि बहेज में दी गयी सामग्री से नवदम्पती को अपनी नयी गृहस्थी तथा घर का साज-सामान जुटाने में बहुमूल्य सहायता मिलती है। वहुँज का आरंभिक उद्देश्य

कह रास-पू० पु०, पू० २६२

<sup>=</sup> श्रायंन पाथ, नवस्वर १६४४, पु० ४२३

भी पही मा। बैंदिक साहित्य में कत्या द्वारा बहुनु में घरेलू सामान, वस्त्र तथा अलंकार के जान की वर्णन है। वहेज का आरंभ इसी भावना में हुआ था, माता-पिना कव्या की अपनी इच्छा में उमका नया घर वसाने के लिए आवष्यक सामग्री विद्या करते थे। यह जड़की की पिना की सम्पत्ति में में प्राप्त होने वाला हिस्सा समझा जाता था, लड़कों की पिना की जमीन-जायदाद मिलती थी, लड़कियों की विवाह के समय रहेज के हप में समुचित अंश दिया जाना था। यह उनका स्त्रीधन समझा जाता था। वह अ

वर्तमान दहेज में तथा इसके आधीन मूल नग में दो बड़े केद खे— (१) यह माना गिना द्वारा अपनी इच्छा से प्रमक्षता पूर्वक दिया जाने वाला घन था, कर्रमान बहुंज कन्या के माना-पिता से जबरदस्ती वसूल की जाने जानी घनराजि है। (२) दूसरा भेद यह है कि पुराने दहेज (वहुनु) की स्त्रीधन समझा जाता था, अतः उस पर पत्नी का पूरा प्रमुख और स्वामित्व होना था, किन्तु वर्गमान दहेज प्रायः बर को न मिलकर उसके माता-पिता को मिलना है। कई बार पित को दहेज में ने एक पाई भी नहीं मिलतो है, यदापि यह उसके नाम ने लिया जाता है। उसके पिना का इस पर पूरा अधिकार होता है और वह इसका यथेच्छा विनियान कर सकता है; प्रायः वह इने अपनी लड़कियों की जादी में अप करना है। इन दो महत्वपूर्ण भेदों के कारण कई उपयोगी कार्य करते हुए भी दहेज ने इस समय भीषण कुत्रवा का हप धारण कर लिया है।

## दहेज की कुप्रया बन्द करने के उपाय

(१) इसका पहला उपाय अन्तर्जातिय विवाहों को प्रांत्साहित करना है। इस
गमय दहेज की जुराई बढ़ने का एक प्रधान कारण अपनी ही जाति में कन्या के लिए वर
बूड़नें का नियम है, इससे बर के चुनाव का क्षेत्र सीमित और संकुचित हो जाता है। जब
बर बहुत बोड़े होते है तो वे दहेज की मांग बढ़ाने लग जाते हैं। यदि वरों को अपनी जाति
से बाहर बूंडा जाय, चुनाव का क्षेत्र विन्तीण हो तो दहेज की बुराई स्वयमेत कम हो
जायगी। (२) दूसरा उपाय प्रहेज विरोधी प्रचार और प्रवल लोकमत है। जब तक
समाज में इस प्रधा के विरुद्ध प्रवल वातावरण नहीं तैयार हो जाता और इसे पाय एवं
बुराई नहीं समझा जाता, तब तक इस कुप्रधा का उत्मूलन संभव नहीं है। नवपुत्रकों में
ऐसी भावना भरी जानी थाहिए कि वे दहेज की मांग करना छोड़ दें। समाजसुधारक
संस्थाओं को ऐसा प्रचार करना चाहिए। श्रीनिवास ने दक्षिण भारत के बारे में लिखा है
कि कुछ आदर्शवादी नवपुत्रक वरदक्षिणा (दहेज) लेने से इन्कार करने लगे हैं। कलकता
में अखिल भारतीय मारवाड़ी सम्मेलन ने यह प्रस्ताव पास किया या कि युवक-युवतियाँ
इस बात की प्रतिज्ञा करें कि वे अपने विवाह में कोई दहेज नहीं लेंगे। इस प्रकार दहेज

<sup>&</sup>lt;sup>म १</sup> श्रीनिवास-मीरिज एण फीमली, पु० ६०

विरोधी धवन आन्दोलन इस कुत्रमा का अन्त कर सकता है। (३) तीसरा उपास कातून द्वारा इसका निषेध करना है। यह १९६० के बहेज निषेध कानून (Dowry Prolubition Act) से कर दिया गया है। किन्तु अभी तक दहेज विरोधी प्रवत लॉकमत न होने के कारण इस कानून से हिन्दुसमाज में दहेज की बुराईका उन्मूलन नहीं हुआ और यह पूर्वकत प्रवित्त है तथा करवा के माता-पिता को व्यथित और सतस्त कर रही है।

जिस बाह्य विवाह में प्रारम्भ में कन्या को इच्छापूर्वक असकृत नारके दान किया जाता था, जान उससे अवर्थस्ती रहेज और रूपपा माना जाता है। यह बना शांचनीय और हु बद परिवर्तन है। यदि प्राचीन काल में स्मृतियों ने आसुर विवाहों की इसिनए निन्दा की थी कि उसमें कन्या का विकथ किया जाता है, तो दहेज द्वारा होने बाने वर-दिक्य की कन्या गुरुक से भी अधिक निन्दा की जानी चाहिए।

### दैव विवाह

यह विशोध परिस्थितियों में किया जाता है। उत्तर वैदिक यूग में थालिय कर्म-काण्ड का आडम्बर बहुत बढ़ गया, सप्ताहों, महीनों और वर्षों तक कर्मने बाने यह कुछ हुए। जिंन पुरोहितों या ऋषियों को इन मजों में समार रहना पड़ता था वे अपने विवाह आदि वैयक्तिक कर्सभों की ऑर पर्याप्त ध्यान मही दे सकते थे। कई बार यक-मान ऐसे लस्बे योगों को चलाते वाले पुरोहित को दक्षिणा स्प में या वैसे ही अपकृत क्त्या का बान विवास करते थे। एक बड़े यज्ञ में वीसियों पुरोहित बुलाये जाते थे। इनमें कुछ अधिवाहिल भी होते होंगे और कुछ यजनान अपनी कन्याओं का विवाह करना बाहत होंगे। कन्याएँ भी इस अवसर पर अपने पतियों को जाच सकती थी। अत ऐसे अवसरों पर बहुत से विवाह होते थे। इस प्रकार के विवाह को देव अर्थान् देवताओं की प्रसक्षता के लिए किये आने वाले यजों में किया जाने वाला विवाह कहा जाना था।

इस वैव के अर्थ को विश्वकप (याजवल्य स्मृति १।४१-६०) ने कुछ स्पाट करने का प्रयक्त किया है। वह कहता है—"दैव ऋत्विज् को कहते हैं, जो विवाह ऋत्विनों अर्थात् देवों के योग्य हो उसे दैव विवाह कहते हैं।"<sup>१६२</sup> दैव के बारे में यह भी कल्पना की जाती है कि देवताओं के आराधन के लिए किये जाने वाले पत्तों में इन विवाहों के किये जाने से धनका नाम दैव विवाह हुआ।

बौधायन धर्मसूल (१।१९१४) के टीकाकार ने इन विवाहों के स्वरूप को कुछ अधिक स्पष्ट किया है, वह कहता है—"यज में ऋत्विजों के चुनने के समय बर की योग्यताओं से युक्त किसी व्यक्ति को पुरोहित रूप से बरण करें और दक्षिणा के समय उसके हिस्से ने साथ कन्या का भी दान कर दे।" विश्वरूप ने भी इस यत की

<sup>&</sup>lt;sup>५२</sup> विश्वकप या० १।५१-६० देवा ऋत्विजस्ते एवमहँग्तीति देव: ।'

पुष्टि करने हुए कहा है कि (बधू का) यह बान बक्षिणा के अतिरिक्त होता है।

अब तक हिन्दू धर्म में दीर्षकाल तक चलने वाले यह होते थे, उस मध्य तक देव विवाह का पर्याप्त प्रचलन था। बृहद्देवता (१११०, ७६) में एक अन्तर्जातीय देव विवाह का मनोरंजन उवाहरण दिया गया है। दाक्यें ने रचनीति यह करने के लिए अर्थनानस आक्रेंग को पुरोहित का पद दिया। अर्थनानम का पुत्र क्यावाश्व भी उस यह में पिता की महामता पार रहा था। कावाल्य ने राजा की मुस्दरी कथा को देखा और उस पर मुख होकर उसके भाथ विवाह करना नाहा। राजा ने रानी के आगे क्यावाश्व के साथ अपनी कथा के विवाह का प्रस्ताव रखा। राजा ने रानी के आगे क्यावाश्व के साथ अपनी कथा के विवाह का प्रस्ताव रखा। राजा के रानी के आगे क्यावाश्व के साथ अपनी कथा के विवाह का प्रस्ताव रखा। राजा के रानी के प्रमान करता था, किन्तु रानी ने कश्चा कि प्रसावाश्व पुरोहित है, विकान मंत्र अरटा ऋषि मही है। यदि विनी ऋषि को कन्यादान किया जाम तो वह सहमति दे सकती है। प्रमानक्ष निराश होकर अपने पितामह अवि के आश्रम में वासिस चला गया। अयल में उसके गामने मध्दगण आविभूत हुए और उसके 'य इस वहनी' लामक मन्त्र का दर्शन किया। ऋषि हो जाने के बाद क्यावाश्व साय वर समझा गया और राजकन्या के साथ उसका विवाह हो गया।

४ थी, ५ वी क्षती ई० ग० के बाद वैदिक यहाँ का प्रचलन बन्द हो गता। यद्यपि इन महों को पहले पुष्पमित्र और समुद्रगुष्त ने तथा बाद में कुमारिल ने पुनक्ज्वीवित करने का प्रयत्न किया, संचापि में यह हिन्दूसमान के दैनिक धर्म का अंगन रहे। इन यहाँ के अप्रधलन से दैव विवाह भी बन्द हो गमें।

## त्राजापत्य विवाह

जब कन्या अश्कृत करके पति को इन वचनों के साम सीयी जास कि तुम इसके साय यावञ्जीवन धर्म का पालन करो, तो उसे प्राजापत्म विवाह कहते हैं। वास्तुव में आहा विवाह से इममें कोई भेद नहीं है, हिन्दू विवाह का उद्देश्य ही धर्मपालक है। आप० धर्मसूल (२।६)१३।१६-१८) कहता है कि पति-पत्नी में कोई पूबक्ता नहीं है, पाणिमहण करने से वे सब कामों में एक हो जाते हैं। " अब पाणिमहण का यह उद्देश्य है तो प्राजापत्म में, बाह्य की अपेका क्या विवोधता है? धर्मसूलकार इस विषय में मौन है, किन्तु टीकाकारों की सम्मति है— "जब यावञ्जीवन एकविवाह (Monogamy) के आदर्श की रक्षा की जाय और सन्यास न लिया जाय तो वह प्राजापत्म विवाह होता है।" उनकी यह वात कुछ ठीक प्रतीत होती है। अन्यल हम देखेंगे कि बहुपत्नीविवाह का प्राचीन हिन्दू समाज में बहुत अधिक प्रचलन था। आपातम्ब

आपर्व धर्मपृक्ष २।६।१४।१६—जायापत्योर्न विभागी विद्यते पाणिप्रहणं हि सहस्यं कर्मम् । क्रि.

ही एकनाज ऐसा मूलकार है जिसने स्पष्ट शब्दों में बहुभावंता की निन्ता की है। विवाह को वह धमें के लिए ही समझता है। अतः उसके मत में बाह्यनिवाह के बाद कोई व्यक्ति दूसरी स्ती से विवाह नहीं कर सकता था। यही कारण है कि उसे एक विवाह के बंधन को अनिवार्य बनाने वाले प्राजापत्य विवाह का अलग उल्लेख करने की आवश्यकता नहीं प्रतीत हुई, उसने केवन छः विवाह ही माने हैं। अन्य मूलकार बाह्य विवाह में एक-विवाह के बंधन को आवश्यक नहीं समझते थे, अतः एकविवाह के अंधर नाम केव की पृथक् कल्पना की। पश्च

हरदत्त गीतन धर्मसूत्र १। १८/४ की व्याध्या करते हुए कहता है कि यद्यपि द्वाद्यादि विवाहों में पित-पत्नी एक साथ धर्मानरण करते है, किन्तु प्राजापस्य में जीवन गर्यन्त पत्नी के साथ धर्म का आजरण करते, दूसरे अध्यम में न प्रविद्ध होने और दूसरी नवी के पास न जाने के अभी का प्रतिगादन करने वाले मन्त्री द्वारा की जाती है। द्वाद्यादि विवाहों से प्राजापस्य की यही विशेषता है। वीरमित्रोदय (पू॰ ५१२) तथा संनकार-कौस्तुम (पू॰ ७३२) भी हरदस के अर्थ का ही समर्थन करते है। संस्कारकोस्तुम प्राजापस्य में, दूसरे आध्यम के अन्तर्गत जाने का निषेध मानता है नथा पहली पत्नी के जीवित रहते हुए दूसरे विवाह की अनुमति नहीं देता। इस प्रकार प्रजापस्य विवाह की विशेषता एकविवाह का बन्धन है। बाह्य विवाह में इस प्रकार की कोई विशेष जाने या वन्धन नहीं है।

प्राज्यापत्य मध्य के वर्ष की विषयक्य ने कुछ स्पष्ट किया है। उसके मत में प्रजापति स्नातक है, क्योंकि उसने प्रजा के उत्पादन की इच्छा की है। यह विवाह प्रजापति के थोग्य होने ते प्राज्यापत्य कहनाता है (याज० स्मृति १।२६–३०)।

# हिन्दू विवाहों के आधुनिक रूप

विवाह के प्राचीन क्यों में इस समय केवल श्राह्म और वासुर इय ही अधिक-तर प्रथलित है। किन्तु वर्तमान हिन्दू समाज के विभिन्न वर्गों, वर्णों, उपवर्णों, जातियों, कवीलों एवं समुदायों में विवाह की कुछ ऐसी यद्धतियाँ प्रचलित हैं जिनका शास्त्रों में कोई उस्लेख नहीं है। ये विवाह इन जातियों में सैकड़ों वर्षों से होते चले आये हैं और अदालतें इनको रिवाजी कानून के रूप में स्वीकार करती हैं। इनमें किसी भी प्रकार की

" या बात बन्ध स्मृति (११६०) की बालम्मट्टी टीका में इस बात को स्पष्ट रूप से कहा गया है कि प्राजापत्य विवाह एक-विचाह (Monogamy) का आदर्श पालन करने वाले वस्पती के लिए है, इस प्रकार से परिणय मूल में आबढ़ होने वालों के लिए एक-विवाह के नियम का पालन करना आवश्यक था। प्राजापत्य विधि से विवाह करने वाला पुरुष दूसरा विवाह नहीं कर सकता था। शास्त्रीय विधि का पालन नहीं होता। इस प्रकार के विवाहों का यहाँ संक्षेप से उल्लेख किया जायना।

दक्षिण भारत के विवाह

हिन्दू समाज ने विवाहों को इतने अधिक बास्तीय बन्धनों में जबाद दिया है कि हम अब यह कल्पना भी नहीं कर राकते कि कोई ऐसा भी विवाह हो सकता है जिसमें कोई पुरोहिश न बुलामा जाय, कोई मन्त्र न पढ़े जायं और कन्या का दान न किया जाय। दिक्षण के हिन्दू समाज में इस प्रकार के विवाह बहुत प्रचलित हैं। इसना ही नहीं, आज हिन्दू समाज जिस तलाक के नाम से चौंक उठता है, वह तलाक दिक्षण की कुछ उक्च समझी जाने वाली जातियों में प्रचलित है। अस्पृथ्यता आदि विवयों में दिखा मारत बहुत ही कट्टर है, किन्तु विवाह के विषय में, उनके कुछ वनों में विवशण स्थाधीनता पायी जाती है।

मलाबार और कतारा की नामर और नम्बूबरी जातियों में विवाह के कई रूप प्रचलित हैं। उन्हें निवाह न कहकर स्त्री-पुरुष-सम्बन्ध कहना अधिक उचित होगा। इन संबन्धों को कानून द्वारा स्वीकृत नहीं माना जाता है। ये सम्बन्ध अविच्छेश संस्कार नहीं हैं, इन्हें जब चाह तब तोड़ा जा सकता है, इनमें कोई पुरोहित नहीं आता, कोई वैदिक मन्त्र या पौराणिक म्लोक नहीं पढ़ा जाता और कोई विशेष विधि भी नहीं की जाती।

हम विवाहों भी एक और विशेषता यह है कि हिन्दू समाज के सभी विवाहों में पति पत्नी को अपने घर पर ले जाता है, किन्तु दक्षिण के इन विवाहों में पत्नी अपने पिता के घर में रहती है, पति उसके घर पर जाता है। पहले स्त्री अपनी इच्छा के अनुसार एक, दो या कई पुश्यों से सम्बन्ध एक सकती थी और इससे समाज में उसकी कोई अप्रतिष्ठा या बदनामी नहीं होती थी। इसलिए यह कहा जाता था कि कि मलाबार में कोई विवाह-नियम नहीं है। यहाँ संक्षेप से इन विवाहों की चर्चों की जामनी।

तालिकेट्टु तथा संबन्धम्—मलाबार के नायरों में यह एक विशेष एवं विचित्र
प्रमा है कि प्रत्येक स्त्री को दो प्रकार का विवाह करना पहता है। पहले को तालिकेट्टु
अंबाँत् ताली का बाँधना और इसरे को संबन्धम् कहते हैं। ताली अंबीर के पत्ते के आकार
की सोने की बनी हुई एक वस्तु हांती है। स्त्री का नाममात्र का पति ताली को उसके
गले में बाँधता है। यह विधि बढ़े ठाठ-बाठ और बान के साथ की जाती है और यदि
यह न की जाय तो उस स्त्री का सामाजिक बहिष्कार किया जाता है। एक ही आदमी,
(प्राय: यह एक बुढ बाह्मण होता है) बहुत सी कत्याओं का पति बनकर उनके गले में
ताली बाँध बेता है और उसके बाद दक्षिणा लेकर वह ब्राह्मण अपने घर चला जाता

है। इसके बाद उस व्यक्ति का उन कल्याओं से कोई कातूनी संबन्ध नहीं रहता; जिस कल्या के साथ ताली बॉंधने के द्वारा उसने विवाह किया है, उसके साम सहवास करने का उसे कोई अधिकार नहीं है।

पृवादस्था प्राप्त कर लेने पर नामर कन्या का दूसरा विवाह होना है। इसे संबन्धम, गृणदोधम, पदबम्री (कपड़ा देना) मा कीटाकोरम (धरमा का विवाह) कहते हैं। इसकी विधि बहुत सादी होती है। बर, बधू के स्त्री-सम्बन्धियों के सामने रान की बधु-नृह में बधू को पान या बस्त देता है। उत्तरी मनाबार में सम्बन्धम् की पदबम्गी विधि अधिक प्रचलित है। इसमें पहले एक ज्योतियों वर और बधू की बन्यपत्नी मिनाता है। यदि दोनों की पत्नी मेस खाती है तो विवाह का एक दिन निविचत कर दिया जाता है, फिर ज्योतियी और बरातियों को बधू के घर पर भीजन कराया जाता है, वर को बहुत सी भेटे मिनती हैं। इस प्रारम्भिक विधि को परमृरि कुरक्तन कहा जाता है।

विवाह के नियत दिन से ३ या ४ दिन पहले परमूरि (Parmuri) विधि मनायी जाती है। इस अवसर पर बर अपने घर के बड़े-बुड़ों की नारियल देता है और उनसे विवाह की आज्ञा प्राप्त करता है। विवाह के लिए नियल दिन पर सूर्यास्त के पश्चात् अपने मिलों सहित बर वध् के घर पर जाता है। वहाँ उसका स्वागत होता है और यह पर के दक्षिणी भाग में थिठाया जाता है। वह ब्राह्मणों को दान देता है, एक सहमोज होता है, ज्योतिषी मंगलमहतं की मुचना देता है। वर को फिर घर के मुख्य कमरे में या "पदिनहट्ट" में लाया जाता है। बराती अपने साथ बहुत से अपडे और नारियल लाते हैं। इन कपनों को पदिनहड़ में इकट्ठा किया जाता है। इसी कमरे में प्राय: घर के बावस्थन धार्मिक उत्सव किये जाते हैं। इसे सवाकर एक वयनकक्ष बना दिया जाता है। इसमें प्रवीप तथा विवाह के अवसर की आठ मांगलिक वस्तूर्ए—चावल, अप, नारियल के पत्न, बांस, दर्पण, नवीन अग्नि और एक गोल लक्षती का अस्ता (चप्पू) रखा जाता है। वर अपने एक मिल के साथ पूर्वी द्वार से उस कमरे में प्रक्रिक्ट होता है, पश्चिमी द्वार से उत्तम-उत्तम रत्नों और बहुमूल्य बस्तों से अलंकृत एवं सुराज्यित वधु अपनी वाची या किसी अन्य वड़ी स्त्री के साथ आती है। वर का मिल वर को वधु के लिए कुछ कपड़े देता है। इसके बाद बुद्धा स्त्री उन दोनों के सिर और प्रदीपों पर चावल फेंकती है, बर इस समय दक्षिणी कमरे में अपने मिखों को पान-सुपारी मेंट करता है, अतिवियों के जाने के बाद कर क्रम के साथ शयनकक्ष में चला जाता है। मध

यह विवाह वर और सबू की इच्छा न रहने पर भंग किया जा सकता है। सामान्य कारणों पर प्रामः विवाह का विच्छेद नहीं होता है। सोकमत तथा मलाबार के संयुक्त परिवारया सरवाड़ का मुखिया प्रामः ऐसे विच्छोदों के विकद्ध होते हैं। यदि पति

Sec. 11 (4)

संपन्न होता है तो गत्नी उसके घर में रहती है, अन्यवा वह अपने तरवाड़ में ही रहती है और उमका पति स्वजुरानय में उसके पास जाया करता है। महास हाईकोर्ट ने एक निर्णय में इन विवाहों के विपय में यह लिखा था—'पति और पत्नी के वीच का यह सम्बन्ध वास्नव में विवाह नहीं है, अपितु एक प्रकार का रखें तपन है। स्वी अपनी इच्छा ने इस सम्बन्ध कां बदल सकती है। विवाह के इस सम्बन्ध में कह सकती अपने परिवार में रहती है और उसका पति उसके पास माना है। यद्यपि कनारा में स्थित कुछ अवस्थाओं में अपने पतियों के साथ पहिला है। कि वे अपनी इच्छा में यहाँ चहनी है, के अब वाहें अपने परिवार में लीट सकती है। वर्ष

# सम्बन्धम् की प्रथा के प्रचलित होने के मूल कारण

इस विशिव विवाह का कारण यह बताया जाता है कि इस प्रथा के मूल में यह विश्वास था कि विवाह की प्रथम मेंट देवताओं या उनके प्रतिनिधि आहाणों को देनी चाहिए। कैंन्द्रन हैमिस्टन ने यह लिखा था कि जद जमोरिन विवाह काणा है तो वह अपनी पत्नी के साथ नव नक सहबाम नहीं कर सकता जब तक कि मुख्य पुरोहित (तम्बूरी या नम्बूरि) उसका उपभाग न कर ने। यदि यह पुरोहित चाहे तो उस रही के माथ तीन राजि सहबास कर सकता है, व्यांकि विवाह का प्रथम कन उन देवताओं के साथ तीन राजि सहबास कर सकता बधू पूना करती है। कुछ प्रनिक लोग बाह्यणों के लिए उनने उदार होने है कि वे उन्हें यह कर लेने देते हैं, किन्तु सामान्य जनता उन्हें यह ऐसा नहीं करने दे मनती, अनः पुरोहित का स्थान वे स्वयं ले सेते हैं। 150

यह कारण ठीक प्रतीत नहीं होता है, वसेंकि यह प्रधा नींच जातियों में भी प्रच-लित है और दन जातियों की स्त्रिसों के साम कोई जाहाण कभी सहवास नहीं कर सकता। इस विवाहों के प्रारम्भिक वर्णनों में जाहाण वरों का उल्लेख नहीं मिलना। इस विवाह में गेंट की यह कल्पना अधिक युक्ति-पुक्त प्रतीत होती है कि पहला विवाह नायरों की बहुभतू ता (Polyandry) प्रधा को बाह्यणों हारा संस्कृत एवं सुद्ध करने का एक प्रमान मानना चाहिए। नायर लोगों की राजनीनिक प्रभृता होने पर भी बाह्यण उनके इस कार्य को पूरी तरह पसन्य नहीं करते थे। उन्होंने यह व्यवस्था बनावी कि कन्या का विशिध्वंक विवाह एक बार अवश्य हो जाना चाहिए, इसके बाद भले ही नायर अपनी प्रधा के अनुसार कुछ भी करते रहे। इस

1

पर सै० रि० इं०, १६११, खण्ड १, माग १, प्० २४२ -

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> रिजली---यीपल आफ दी इंडिगा, पृ० २०६

मन सै॰ रि॰ इं॰, १६९९, भाग १, खण्ड १, पृ० २४२

मलाबार विवाह कानून

पिछली शती के अन्त तक मलाबार में सम्बन्धम विवाह होते थे, फिन्त वहाँ विवाह विषयक शियिनता को दूर करने के निए पिछली गती में घोर अन्दोलन हुआ। मद्रास सरकार ने १८६१ में इस विषय पर विशेष विचार करने के लिए मलाबार विवाह कमीशन की नियुक्ति की थी। इस कमीशन को दो कार्य सौपे गये-(१) मनमक्क्यायन दाय भाग के नियम को मानने वाले व्यक्तियों की वैवाहिक प्रयाओं का निश्चय करना. (२) इस विषय पर अपनी सन्मति देना कि नमा इन विवाहों की किसी विधि को काननी तौर पर स्वीकृत करना आवश्यक है या नहीं। इसके छः भदस्यों में से पांच का यह मत था कि निम्न कारणों से विवाहों के लिए एक अनुसति देने वाले कानुन (Permissive Legislation) की आवश्यकता है-(१) अनु मति देने वाला कानून वन जाने पर जो बाहोंगें, वे काननी विवाह कर सकेंगे और शेप इसके लिए बाध्य नहीं किये नामेंगे, (२) राष्ट्रीय उन्नति एवं सवाचार के लिए विवाह के कानून का बनना आवश्यक है, (३) सदि कानन नहीं बनाया जायेगा तो प्रति वर्ष इसके लिए माँग दोहरायी जामगी। जदालतें उस समय तक इन विवाहों को अवैध मानती थी। कमीचन के प्रधान ने इस बान पर यस दिया कि जब तक इस विषय का कोई कानून नहीं बनेना, अदासतें ऐसे विवाहों को अवैध मानती रहेंगी। अतः इन्हें वैध बनाने के लिए एक कानून अवश्य बनाया जाना वाहिए। तब सन १८६६ में इन विवाहों को बदालतों द्वारा वैध माने जाने के लिए मताबार मैरेज एक्ट पास किया गया।

इस कानून में सन्वत्यम् विवाह का लक्षण यह किया गया है—मन्वत्यम् एक स्त्री और पुरुष के बीच का ऐसा सन्वत्य है जिस सन्वत्य से वे अपनी जाति की प्रधा के अनुसार पिट-पत्नी के रूप में सहवास करते हैं या सहवास करने का विचार रखते हैं। यह सन्वत्यम् निषिद्ध पीढ़ियों के अन्वर नहीं हो सकता। जिन समुदायों या वर्णों में विवाह निषिद्ध है, उनके साथ भी यह सम्बन्धम् नहीं होना चाहिए और नावासिंग को अपने अभिचावक की सहमति प्राप्त करना आवश्यक है।

विवाह की सूचना विवाह के रिजस्ट्रार को देनी चाहिए, परि इस पर कोई आपत्ति नहीं उठायी जाती तो सूचना देने के एक सास परचात् विवाह हो सकता है। ऐसा विवाह कानून द्वारा वैध होगा और पति पत्नी तथा सन्तानों को पालने के लिए बाह्य होगा।

१६३३ के मदास मरमक्कपायम एक्ट डारा इस कानून को और अधिक परिष्ठत एवं विस्तृत किया गया है। इस कानून द्वारा निम्न महत्त्वपूर्ण परिवर्धन हुए हैं—— (१) संबन्धम् को कानूनी विवाह समझा गया है। (२) तलाक का पूर्ण अधिकार दिया गया है। तलाक के लिये कोई कारण बताने की आवश्यकता नहीं है, (३) एक-विवाह (Monogamy) के सिद्धान्त को लागू किया गया है। नम्बूदरी विवाह

नम्बूदरी ब्राह्मणों में यह प्रथा भी कि उनमें केवल बड़े नाई को ही विवाह करने का अधिकार था, छोटे बाई सबन्धम् ही कर सकते थे और इनकी सन्तानें माता के परिवार में उसके साथ रहती थी। इस निवम का उद्देश्य बड़े वाई को सम्पत्ति पर पूर्ण अधिकार देकर भूसंपत्ति को विभक्त होने से बचाये रखना था, किन्तु इसका परिणाम यह हआ कि नम्युदरी जाति का विस्तार विस्कुल एक गमा, वर्षों कि छोटे भाइमों द्वारा उत्पन्न सभी बालक माता की जाति के समझे जाते थे। आजकल प्रजातंत्र के युग में संख्या का बहुत महत्त्व है। युवक नम्बुदरियों ने देखा कि यदि जनकी वर्तमान प्रवा के अनुसार बड़े भाई के पास ही विवाह का अधिकार बना रहा, तो उनकी संख्या अवश्यमेव कम हो जायगी, राजनीतिक शीवन में उनका कोई महत्त्व नही रह आयगा। अतः १६३३ में मद्रास नम्बूदरी विवाह कानून पास हुआ। इस कानून की ६ वीं घारा सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण है। इस धारा के अनुसार प्रत्येक नम्बूदरी की अपनी जाति में विवाह करने का पूरा अधिकार है और प्रत्येक कन्या के लिए विवाह में दहेव की माला नियत कर थी गबी है। यह माला कन्या ने हिस्से में आने नाली सम्पत्ति के तिहाई भाग से नवया १०,००० रुपमों से अधिक न होगी। नम्बूदरियों को एक-विवाह का नियम पालन करना पढ़ेगा। केवल निम्न तीन जबस्याओं में उन्हें एक पत्नी के रहते हुए दूसरी स्त्री से विवाह करने का अधिकार है—(१) जब पत्नी ५ वर्ष से किसी असाध्य रोग से पीडित हो, (२) जब १० वर्ष तक पत्नी से कोई सन्तान न हुई हो. (३) जब स्त्री जाति से बहिण्कृत हो गयी हो। यह स्मरण रखना चाहिए कि नम्बूदरियों को तलाक का अधिकार नहीं दिया गया।

कराव — यह विवाह संयुक्त प्रान्त के बाट, पर मूजर और लोधियों है में प्रचित्त है। पंजाब में भी इसका प्रचार है। इस विवाह में बिना किसी विधि के मृत व्यक्ति की पत्नी को उसका भाई ले सकता है। इस विवाह को बदालते वैध मानती है। कराव में कोई विधीय विधि नहीं होती है। इसमें मुख्य बात यह है दोगों पित-मत्मी सम्बन्ध के लिए सहमत हों अथवा कन्या के माता-पिता मा अभिभावक अपनी कन्या को उसके साथ विवाह की इच्छा रखने वाले युवक को देने के लिए तथार हों। ऐसे अवसर पर विधवा प्रायः लात कपड़े पहनती है और पित उसे कंगन, नम, बाली मा वैवाहिक जीवन की प्रतीक कोई अन्त वस्सु देता है। कई स्थानों पर इस विवाह के लिए यह विधि की जाती है कि स्त्री-पुस्क इकट्ठे बैठ जाते हैं और कोई बाह्य मा सब्दा भाई उन दोनों पर एक सफेद बादर डालता है,

पर्ट रटियेन---पंजाब कस्टमरी ला० ७ नं० संस्करण, पू० १४१, पूर्णमस बनाम तुलसी ३ आगरा पू० ३४०

हर अ नाव बैव प्रोविव हाव कोव, रिव पृव पुरस

स्त्री को उपयुक्त मेंद्र या हाथमें एक क्वम दिया जाता है। बर-वधू पर चादर डालनं के कारण इसे 'चादर अंदाजी' भी कहते हैं। कराज प्रायः विश्वकाओं की चांदर अंदाजी को कहते हैं। जब ऐसी बधू खूटक देकर लागी जाती है उस समय कोई विधि जावश्यक मही समझी जाती। पति द्वारा परनी को खरीदना ही उन दोनों के वैकाहिक जीवन को प्रारम्भ करने के लिए पर्योप्त समझा जाता है।

खाण्डा खिवाह—यह दिवाण भारत के कुस्वला अमेंदारों में अविलय है। जब विश्व हो आंद वर कुलीन सा अमेंदार हो, तब यह विश्व हो जांना है। इस विवाह में खाण्डा या खंजर का उपयोग आवश्यक है; दमनिए इसे बाप्पा विश्व ह कहते हैं। जमींदार विश्वाह के समय उपस्थित नहीं होता, उसके स्थान पर एक कंजर रख दिया जाता है। इस खंजर के सामने बच्च को बहु (मंगल सूल) बीध दिया जाता है। जमींदार के साथ इस अकार विवाहित स्त्रिमों को भीग-स्त्रियों कहा जाता है और नियमपूर्व के विवाहित स्त्री महास्त्री कहाताती है। इस विवाह की निन्दा की है और ऐसी स्त्री की मनानें अवैध मानी है। इस

शान्ति गृहीत—दिपरा (बंगाल) में यह प्रया प्रशन्तित है कि विपुरा देवी की पूजा करने के बाद पुरोहित राजा-रानी को मालाएँ और चंदन धिमकर देता है, तत्प्रवास् उन्हें गांति-जल दिया जाता है। यह गान्धर्व विवाह का एक भेद माना जाता है।

आनन्य विवाह—सिनवों के विवाह पहले हिन्दू विधि के अनुसार होते थे। उन्हें साह्मण पुरिहित कराते थे। हिन्दू व सिनवा विवाहों में केवल इतना अन्तर मा कि फित्रयों विवाह के समय हिन्दू गीतों के स्थान पर नार्वा गाया करती थीं। यह मार्वा सिनवों के भीचे गुरु श्री रामवास ने अपने विवाह पर बनामें थे। बाद में मिनवों में वीहरा संस्कार किया जाने लगा। पहले हिन्दू पद्धित से बिनाह होता था, बाद में विवाहित दम्पती गुरुवन्य साहिव की चार बार प्रवक्षिण करते और प्रत्यी उक्त लावों पढ़ता था। पारस्परिक प्रतिज्ञाएँ पंजाबी में होती थीं। लावों बार फेरों (अपन के चारों और प्रविश्वण या पंजाबी परकमा चपित्रमा) का ही प्रतिकृत है और विवाह की अनिवास विधि माना जाता है। लावों के बाद आनन्द-वागी गड़ी जाती है। यह हिन्दू णान्तिपाट को तरह है। विवाह के साथ इसना विशेष सम्बन्ध नहीं है, किन्दु कोई भी मांगलिक विधि आनन्द-

१७ मझास ४२२ । रामशरणींसह बनाम महाबीर सेवकसिंह १९३४ प्रो० कौ० ७४ बक्छवन सीरबन्द्र १वीं रि० १९४, राजकुमार तहरीन बनाम बीरबन्द्र २४वीं० रि० ४० ।

<sup>&</sup>lt;sup>६२</sup> महाराज कोल्हापुर बनाम सुन्दरम् अव्यर ४८ म १

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> स्टील पु० ३१

बाणों के बिना पूरी नहीं समझी जाती। इसके बाद सना ज्यान मा अधिक का कहाह प्रसाद (इलवा) बाटा जाता है। इस विधि की जानन्द विवाह कहा जाता है। यह स्पट है कि जानन्द विधि में पवित्र अग्नि का स्थान पूरप्रस्थ माहिब की दे दिया नवा है और अग्नि की तरह गुरुवन्य साहिब की प्रयक्षिणा की आने लगी है।

सिक्यों के विवाह को नीसरी अवस्था यह हुई कि उन्होंने हिन्दू विवाह पढ़ित का सर्वथा त्यान कर दिया। उनमें केवल लावां और आनन्द-धाणी के साथ ही विवाह होने लगे। गहने इन विवाहों की बैधता में गन्देह किया बाना था। १६०६ में आनन्द मैरेंज एनट द्वारा इन अकार के सब विवाहों को बैध बना विया समा है। अनन्द पिवाह निक्य धर्म स्वीकार करने बालों में ही बैध माना जाता है। इस

कच्छी-बबल विवाह—वैजावीं में बर-बधू के लंडी बदलने पर विवाह वैध माना जाना है ।  $^{8}$   $^{4}$ 

कालियानम् विवाह—कुछ लिगायतों (बीरणीवों) में विवाह की मह परिपाटी है कि वे भीज देते हैं, उसमें बर और वस् अतिथियों के सामने एक आसन पर बैठते हैं और पान खाते हैं। उसके कपड़े एक माथ बीध दिये जाते हैं। उसी राजि को सहवास किया जाता है। यही कवियानम् (कव्याणम्) कहा जाता है। विध्याओं के ऐसे विवाह की 'उदवेशि' कहते हैं।

नातकं विवाह—युजरात की बुछ जातियों में पहली म्त्री को छोड़ कर कोई पुरुष यो दूसना विवाह करता है उसे नानकं (नाता या नया सम्बन्ध होना) कहते हैं। सहाराष्ट्र में स्त्री या विधवा के दूसरे विवाह को 'पाट' कहते हैं।

चावर अंवाणी विवाह—-गंजाय के सिन्ध और राजपूत इस विधि के अनुसार
मुसलमान स्मिमों के साथ विवाह करते हैं। पंजाब केन री महाराज रणजीतसिंह ने
जावर अलकर कई मुसलमान न्त्रियाँ यहण की थीं, वेरसिंह ने भी इस विध्य में अनका
अनुसरण किया था। एक मुसलमान वेश्या ने कुंबर देवरसिंह की सम्पत्ति में इस आधार
पर उत्तराधिकारी हीना चाहा मा कि देवरसिंह ने चावर आकर उसे वहण किया था।
अवासत ने सिक्ध सरवारों से इस विषम में पूछताछ करवायी। वरवारों ने कहा कि मधीप
महाराज रणजीतसिंह और वेरसिंह ने ऐसे विवाह किये हैं किन्तु वे राजा थे, उन्होंने
इस विषय में आचार और प्रथा की परवाह नहीं की, अतः उनका यह कार्य प्रामाणिक
नहीं माना जा सकता। पंजाब के चीक कोर्टने १०६६ में एक जाट जागीरदार के एक बाह्यणी
के साथ चावर अन्दाजी द्वारा किये गये विवाह को अवैध माना था। किन्तु बाद में अदा-

इर से० रि० पं० १६११ मा० १ खन्ड १ प० २७७

<sup>&</sup>lt;sup>ह ४</sup> विनोद बनाम शशिमुखण २४ कल० बी० लो० सं० ६४=

लतों ने पंजाब में ऐसे विवाहों को बैध माना है। पंजाब के हिन्दुओं के विभिन्न वर्नों में में विवाह अचलित हैं।

सर्वस्वधनम् विवाह—वह विवाह विका के नम्बूदियों में प्रवस्ति है। इसका उद्देश्य अपने दोहते या लड़की के लड़के को अपनी सम्पत्ति का उत्तरप्रिकारी बनाना होता है। जब किसी व्यक्ति की कोई पुष्य सन्तान नहीं होती और लड़कियां ही होती हैं, उस समय यह विवाह किया वाता है। विवाह के समय पिता दामाद से कहता है—"मैं यह अलंकृत कन्या पुसे देता हूँ। इस कन्या का कोई पाई नहीं है। इसका जो पुत्र होगा वह मेरा पुत्र समझा जायगा।" कुर्य में भी यह रिजाज पाया जाता है। जिन व्यक्ति की कोई पुष्प सन्तान नहीं होती, वह अपनी कन्या का विवाह इसी सर्त पर करता है कि उसका वोहता उसके घर में रहेगा। धारवाई के होलेयों, मझस के कुन्तवान और माधिमों और कांधी के सिहलियों में भी इसका रिवाज है। आसाम और कांधीन में भी इसका प्रवान है। आसाम और कांधीन में भी इसका प्रवान है। आसाम और कांधीन में भी इसका प्रवान है। कांसाम में ऐसा दामाद न केवल स्वशुर की सम्पत्ति का अधिकारो होता है, बल्कि उसका गांव भी बही माना जाता है, जो गांव उसके प्रवपुरालय का होता है। छोटा नागपुर के संवालों और ओरांवों में ऐसी स्त्री का पति, जिसका कोई भाई नहीं है स्वजुरालय में रहकर काम करता है और स्वजुर के बाद उसकी सम्पत्ति का अधिकारी होता है। पंजाब में पुत्र न होने पर स्वजुर द्वारा दामाद को पुत्र बना सिया बाता है। वह स्वजुर के घर में रहता है, उसे घर जंबाई, घर-वामाद या खाना-दामाद कहते हैं। है

п

सत परिवर्तन (सत्य परिवर्तन)—दो परिवारों में लब यह निश्चय हो जाता हैं कि एक परिवार द्वारा एक विवाह किये जाने पर, दूसरा परिवार उत्तके बदले में उस परिवार के साम दूसरा विवाह करेगा तो दोनों कुल या परिवार आपसा में कन्याओं का आवान-प्रदान या परिवर्तन करते हैं। बन्बई और बंगाल में इन विवाहों का विशेष रिवाल है। बंगाल में से विवाह बाह्मणों में भी प्रचलित है। पंजाब में ऐसे विवाहों को बट्टा-मट्टा (अदल-बदल या परिवर्तन) कहते हैं। मणुरा के विकिष्ट वर्गों में भी बदला-विवाह पाये जाते हैं।

#### अध्याय ७

# विवाह संस्कार

संस्कार का उद्देश्य

वर्तमान युग में हिन्दुओं का कोई भी विवाह, विवाह-संस्कार के बिना पूर्ण नहीं माना जाता । पुराने जमाने में गान्धवें आदि विवाहों में बर और बध् की स्वीकृति को ही वर्यांप्त समझा जाता था, किन्तु बाद में अपनी इच्छा से किये जाने वाले प्रणय-विवाहों में भी संस्कार को आवश्यक माना जाने लगा । विवाह-संस्कार का मध्य उद्देश्य यह है कि विवाहित होने वाले स्त्री-पृथ्य के सम्बन्ध को सार्वजनिक एवं वैध बना दिवा जाय। संस्कार के बिना नर-नारी का जो सम्बन्ध होता है समाव उसे अवध्र, नाजायज एवं अपने लिए हानिकर समझता है। ऐसा सम्बन्ध रखने वालों को समाज में पूणा की दृष्टि से वैश्वा जाता है; अत: न नेवल हिन्दू समाज में अपित् मानव समाज के अधिकांश भागों में कुछ ऐसी विधियाँ आवश्यक समझी जाती हैं जिनको करने के बाद ही स्त्री-पुरुष पवि-पत्नी बन कर रह सकते हैं। इस प्रकार समाज विवाह-संस्कार द्वारा विवाहों का नियन्त्रण करता है, यह नियन्त्रण कई प्रकार से हो सकता है। कुछ समाजों में यह विवाह-संस्कार पुरोहित द्वारा कराया जाता है। हिन्दू समाज, रोमन समाज और ईसाई जगत् के अधिकांश विवाहों में पूरोहित की उपस्थिति आवश्यक है। मुसलमानों में विवाह एक दीवानी मामला है, जतः बहाँ विवाह के समय में दो साक्षियाँ आवश्यक हैं। आजकल के दीवानी विवाहों (Civil marriages) में किसी मजिस्ट्रेट के सामने विवाह की धोषणा आवश्यक मानी जाती है। स्त्री-पूरुष में चाहे कितना ही सच्चा प्रेम हो, समाज उनके सम्बन्ध को तब तक बैध नहीं मानेगा जब तक उसके साथ समाज द्वारा स्वीकार की जाने वाली कुछ विशेष विधियों न की जाय और उसमें कोई प्रोहित या मजिस्टेंट साक्षी न हो ।"

हिन्दू समाज के प्रत्येक वर्ग, समुदाय या जाति में विवाह-संस्कार की असन-असन विश्वियों हैं और अस्पन्त प्राचीन काल से इनकी विविधता इसी प्रकार वर्ली आ रही है। यह कहाबत प्रसिद्ध हैं कि कोस-कोस पानी बंदलता है और १२ कोस पर वानी

<sup>े</sup> मलाबार का सम्बन्धम् नामक विवाह इस विवय का अपवाब है।

बदल जाती है। विवाह की विधियों के सम्बन्ध में भी यही कहा जा मकता है कि वे १२ काम पर सदल जाती है। जालानायन मृद्धमूल ने आज में ३००० वर्ष पूर्व यह कहा था कि विभिन्न जहरों और मांगों के रीति-रिवाज किय-भिन्न होते है। जिस सरह आवकल पुराने रिवाजों के बारे में बूढ़ी औरतें प्रामाणिक मानी जाती है, उसी तरह आपस्नम्ब के जमाने में भी इनके रीति-रिवाजों को परम प्रमाण माना जाता था (आप० ग्० गू० रा१५)। काठक गृद्धमूल (२५।०) ने भी विवाह में देशाचारों और कुनों के आचारों के पालन की अनुमति दी है। पारस्कर गृद्धमूल (१।=११९१२) आन्धीय विधियों के बाव प्राम की विशेष विधियों करने की अनुमति देश है। इन आचारों के बाव प्राम की विशेष विधियों करने की अनुमति देश है। इन आचारों के बाव प्राम की विशेष विधियों करने की अनुमति देश है। इन आचारों के बाव प्राम की विशेष विधियों करने की अनुमति देश है। इन आचारों के बाव प्राम की विशेष विद्वाल की विधियों करने की अनुमति हो। इसमें बहुत मी विधियों रिवाज के तीर पर की जाती है। इसमें बहुत मी विधियों रिवाज के तीर पर की जाती है। पहीं मुम पहले के दिश मन्तों के साथ की जाते वाली णास्तीय विधियों का उस्लेख मारों की साथ की वाले वाले अन्य लोकावारों या देशाचारों का सर्विद्य वर्णन होगा।

# वैदिक युग की विधियां

वैदिक सून की विधियों का विजय ज्ञान अपवेद के सूर्यांगुक्त (१०१६४) में तथा अपवेदेव के नौदहुवें काव्य से होता है। इनमें विवाह की प्रायः सभी विधियों पर प्रकाश डाला गया है। इनमें सबसे पहले आफंजारिक रूप से सोम का वर्णन है (१६० १०१८४१६-४; अववं ० १४१११९-४)। अपने मन्त्रों में कन्या के आलंकारिक दहेंग को बवलाया गया है (१६० १०१८४१६, ८,१०-५३; अववं ० १४१११६-५०)। ऋष्वेद में पाणिग्रहुण (१०१८४१६), केशमोजन (१०१८४१२४), वधू की विदाई (१०१८४१ ४६-३२; ३३), प्रवृद्धांगय प्रवेश (१०१८४१२७, ४९-४६) व कल्यावान (१०१८४१३८-४९) की विधियों है; जिन्तु उसमें अपमारोहण, मूर्यंदर्शन, ध्रुवदर्शन आदि विधियों नहीं है। अववंवेद (१४१९१४८) में पाणिग्रहुण का अधिक विस्तार से वर्णन है, अपमारोहण (१४१९१४०) का भी प्रतिपादन है। वधू के बस्तों (१४१९१४४), स्तान (११२७), प्रवृद्धांगय यमन (११६०-६४) का उल्लेख है। किन्तु पहाँ भी ध्रुवदर्शन और लाजाहोम का वर्णन नहीं है।

# गृह्यसूत्रों की विधियां

हिन्दू विवाह को गृह्मसूतों नें कमबद्ध एवं सुक्ष्यवस्थित किया। पुरानी विधियों में कुछ नयी विधियों जोड़ी गयों। धुवदर्शन और नाजाहोम इसी यूग में विवाह के आवश्यक अंग यने। इन गृह्मसूतों में विधियों की संख्या और स्वक्य अनिविवत रहा है तथा उनके विषय में परस्पर मतभेद रहा है। वर्तमान सभय में शास्त्रीय हिन्दू विवाहों में इन्हीं विधियों का अनुसरण किया जाता है। अतः इन विधियों का विस्तार में वर्णन किया आयगा। इस वर्णन में आण्वलायन गृह्यमूल तथा पारस्कर गृह्यमूल की विधि को आधार बनाया गया है, किन्दु वहाँ अन्य गृह्यमूल विशेष विधियों का उल्लेख करते हैं, वहाँ उनका भी साथ में निर्देश गर दिया गया है। ये विधियाँ प्रायः सभी प्राचीन आयंशतियों में पायी आती थीं। पादटिप्पणियों में यथासम्भव इसका उस्लेख किया गया है।

विवाह की विधियों को दो मूल्य सागों में बौटा जा सकता है—(१) विधाह की प्रारम्भिक विधियों। ये यथू के घर पर की जाने वाली विवाह की आवश्यक रहमें हैं, यथा पाणिग्रहण, लाजाहों म, अवगारोहण बादि विधियाँ। (२) वधू को स्वणुरालय ले जाजर की जाने वाली विधियाँ। उदाहरणार्थ, धूबरशंत की विधि वधू के प्रवपुरालय पहुँच जाने पर होती थीं, किन्तु वर्तमान समय में दोनों विधियाँ प्रायः एक साथ ही वधू के घर पर पूरी की जाती है। इन विधियों के पौवापर्य में विभिन्न सुवकारों में बहुत मतमेंद हैं। आवत्यायन गृह्यमूल सप्तपदी से पहले लिन्तु गोमिन, खादिर, वीधायन सो अधिकांण सुश्चकार सप्तपदी को अनिपरिश्वमण से पहले मानता है। पाणिग्रहण को अधिकांण सुश्चकार सप्तपदी से पहले मानते हैं, किन्तु गोमिन, खादिर, वीधायन से बाद में मानते हैं। यहां इन विधियों का वर्णन-कम पारस्कर और आवनतायन मृह्यसूत्रों के अनुसार है। यहां इन विधियों का वर्णन-कम पारस्कर और आवनतायन मृह्यसूत्रों के अनुसार है। यह आवर्ष की बात है कि आश्वालयन विवाह संस्कार को पाणिग्रहण की विधि से बुक्त करता है, उससे पहले समुण्लादि की महत्वपूर्ण विधियों का वर्णन नहीं करता। वहां पहले इन विधियों का वर्णन उचित जान पहला है।

मधुष्यं—विवाह के लिए वर बरातियों के साथ वधू के घर पर पहुँचता है।
कस्या के घर पर बरात ले जाने का रिवाज अस्यन्त आचीन है और वैदिक नाल से चला
आ रहा है। अधर्व ० (१९१६।१) में एक आलंकारिक विवाह का वर्णन करते हुए यह
पूछा गया है कि उस विवाह में कौन बराती (अत्याः) थे और कौन पूल्हा था। बरात
के साथ वर द्वारा वधू के घर पर पहुँचने पर उसका स्वायत किया जाता था। परस्कर गृह्ममूल के मत में वर अधं देने मोग्य (सत्कार करने मोग्य) होता है, अतः
जब बह द्वार पर आता है तो वधू पक्ष के लोग उससे कहते हैं कि "आप अच्छी तरह
बैठिए, इस आपका सत्कार करेंगे" (११३१४)। वधू पहावाले वर को बैठने
के लिए आसन, पांच धोने और आवमन करने के लिए जल, (अर्थ) तथा मधुपन
वेते हैं।

मधुपर्क प्राचीन काल में सम्माननीय व्यक्तियों को दिया जाता था। पारस्कर गृह्यसूत्र (११३११) में ऋत्विक, बर, स्नातक, राजा और प्रिय व्यक्ति को मधुपत्र के सम्मान के योग्य समझा गया है। बौधायनगृह्यसूत्र (११३१६४) अतिषियों को भी इंग्सोन्य समझता है। मधुपक में क्या चीजें होती थीं, इस प्रश्न पर मृह्यमूलों में बड़ा मतभेद है। इस बात पर सब सहमत हैं कि उसमें मधु होना चाहिए। मधुपकें का अर्थ यही है कि मधु से मिली हुई (संपूक्त) वस्तु। किन्तु मधु के साथ मिलायी जाने वाली अन्य वस्तुओं के सम्बन्ध में मतबेद है। आश्वलायन मृह्यमूल व आपस्तम्ब मृह्यमूल इसे मधु और दही या मबखन का मिलाय बताते हैं। आप० मृह्यमूल (१३।१९१) कुछ लोगों भी सल सम्मति उद्ग करता है कि इसमें जो भी मिलाना चाहिए। कौशिक मृ० (६२) में ह प्रकार के मधुपकों में मिलाय का वर्णन है। मानव मृ० प्० (१।६।२२), हिर्ण्यवेशी गृ० प्० (१।१३।१४) तथा बौधायन गृ० पु० (१।२॥५०-५४) में मधुपकों में तो या अवारी के सांस गो भी देने का वर्णन है। बाद में दये युरा समझा जाने लगा। इस समम हिन्दू समान में मधुपकों का रिवान बहुत कम हो गया है, वेदल विवाह के समय दही और मधु मिलाकर सधुपकों दिया जाता है।

पृष्णमुलों में मधुमकं की बहुत विस्तृत विधियों का वर्णन है। कई मंत्रों को पढ़ते हुए वर मधुमकं का प्रहण करता है, उसकों अनामिका और अंगूठे से विजीता है, किर कुछ मन्त्र पढ़ता हुआ मधुमकं का भक्षण करता है। मधुमकं की विधि की समाध्ति गोदान से होती है। यजमान मा अवपुर अतिथि या वर को तीन बार गी कन्द्र कहन र गी का बान करता है। इस गोदान से दहेज का अम होना स्वामाविक है, किन्तु वास्त्र में ऐसी बात नहीं है। गोदान मधुमकं की विधि का अंग है और मधुमकं का विवाह से सम्बन्ध नहीं है, वह अतिथि, ऋतिवन्, वर, स्नातक, क्ष्मपुर, मामा, आचार्य किसी भी प्रिय व्यक्ति के घर आने पर दिया जाता था। वह विवाह में ही होता हो, ऐसी बात नहीं। आगवलायन गृह्मपुत्र विवाह के पहले विश्वी मधुमकं का उल्लेख नहीं करता। आगस्त्र व्यक्ति (३१५०), बीधा० गृ० सू० (११२११), मानव गृ० सू० (११२), काठक गृ० सू० (२४११-३) में विवाह से पहले मधुमकं का वर्लने सस्मा मधुमकों का उल्लेख करता है। काठक गृ० सू० (२४११) पर टीका करते हुए आदित्यदर्शन लिखता है कि सधुमकं विवाह के अन्त में देना चाहिए, परन्तु उसके बाद वह लिखता है कि सख प्रदेशों में मधुमकं विवाह से पहले दिया जाता है।

गृह्मसूत्रों के समय में बाहे जैसी परिपारियों रही हों, किन्तु इस समय सर्वत्र हिन्दू समाज में मधुषके विवाह में पहले ही दिया जाता है और उसका मुख्य उद्देश्य वर का स्वागत एवं सरकार करना है।

गौ० ध० सू० ४।२४, आप० गृ० सू० १३।१६-२० आप० ध० सू० २।३।४।४-६ बौ० ध० सू० २।३।६३-६४,गौ० ध० सू० ४।१०।२३-२४,ख० गृ० सु० ४।४।२६,मनु, ३।११६ व अनु० तथा पात० स्मृति में मधुपर्क की विधि विस्तार से बतायी गयी है।

बस्तवान—मधुण ब्रारा स्वागत होने के बाद वर वधू को कुछ वस्त पहनाता है। उस समय 'अरा यच्छ' तथा "या अकुन्तन्तवयन्" (अवर्ष १४।११४४) के मन्त्रों का पाठ करता है। बातों मन्त्रों का अर्थ इस प्रकार है—"हे कन्या, तु बुद्धावस्था तक पहुँचने वाली हो, (मेरे दिये हुए) इस वन्त्र को तु पहन, कामादि से खिचे हुए व्यक्तियों के बीच में उनके अभिणाप से अपनी रक्षा करने वाली हो, १०० वर्ष तक जीवित रह, तेज-स्विनी होकर धन और पुत्रों का संग्रह कर, हे आयुष्मति, इस वस्त्र को धारण कर।" दूसरे मंत्र में शह कहा गया है—"ये वस्त्र वर को घर की स्त्रियों होरा काते और बुने सप्ते में शह कहा गया है—"ये वस्त्र वर को घर की स्त्रियों ने इस वस्त्र के मूत को काता है, जिन्होंने इसने मृत को कीनाता है, जिन्होंने इसने स्त्र को क्षा काता है, जिन्होंने इसने मृत को कीनाता है, जिन्होंने इसने स्त्र वहाती रहें। है आयुष्मति, इस वस्त्र को पहनारी रहें। है आयुष्मति, इस वस्त्र को पहनारी करने हैं, किन्तु आयुक्त ये वस्त्र वधू को प्रदान किये जाते हैं और वह इन्हें स्वसं धारण करती हैं।

कम्यावान—पारस्कर (१।४११६) ने इसका उल्लेख माछ किया है, किन्तु माठ गृठ सूठ (१।६१६६) ने इसका विस्तार से वर्णन किया है। कम्यावान करने वाला पिता या भाई तीन बार मंगल जब्द करना हुआ 'ददामि' (देता हूँ) कहे और वर तीन बार 'प्रतिगृह्णामि' (स्वीकार करता हुँ) कह कर कम्या की स्वीकार करे। कई बार वर कम्या को शुक्क देकर खरीदता था। उस परिम्पित के लिए माट गृठ सूठ यह कहता है कि वर अपनी अंजित में शुक्क का धन अर ले, कम्या को स्वीकार करते हुए वह धन कम्या के पिता को दे दे। पिता उस समय यह कहे कि मैं तुझे धन के लिए देता हूँ और वर यह कहे कि मैं पुत्रों के लिए तुझे स्वीकार करता हूं (धनाय त्वा दवामि, पुत्रेक्पस्त्वा प्रतिगृह णामि)। इसमें कन्या के और वर के गोंओं का व प्रपितामह तक के नामों का उच्चारण किया जाता है और कहा जाता है—"किसने दिया, किसको दिया, काम ने काम को दिया। काम देने वाला है, काम लेने वाला है। काम समूद्र में तू प्रविष्ट हो, मैं तुझे काम से ग्रहण करता हैं" (तैं आठ)। इस मन्त से स्पष्ट है कि वास्तव में विवाह परस्पर इच्छापूर्वक होता था, पिता कम्या का नाममान का दाता है, वास्तविक वाता काम ही है।

ख्यंद में कत्या के पिता (सविता या उत्पादक) बारा कत्या के बान का उत्लेख है और आलंकारिक रूप से अनि बारा कत्या को दिये जाने का वर्णन है (ऋ॰ १०।=५।३६-४९, अवर्ष १४।२।३-४)। बाद में अलंकृत कत्या के दानवाने आह्य विवाह को बाठ विवाहों में सर्वश्रेष्ठ गिना गया है। आक्वलायन (१।२२) में अताया गया है कि वर कत्या को लेते समय कहे कि मैं तुझे धर्म और प्रजा की प्राप्त के लिए प्रहण करता हूँ (धर्मप्रजासिद्धपर्य ला प्रतिगृह्णामि)। सं० को० में इस अवसर

पर बोले जीने बाले विविध मन्त्र दिसे गये हैं। इस समय कत्या का पिना वर से कहना है— "तू इस पत्नी के प्रति समं, अये और काम के कर्तां जो पूरा करने में कोई उपका या बील नहीं करना (धर्में अयें च कामे चनातिचरित्तव्या त्वया इसम्)। वर उनका उत्तर देते हुए यह कहता है कि मैं इन कर्तं ज्यों का पानन करने में कोई बीम नहीं करूँगा (नातिचरामि)।

परस्परसभीकाण—वारस्कर यूहा यूव कन्यादान के बाद वधू के परस्पर-ममीकाण की विधि का वर्णन करता है। कहें पर्दे का पालन करने वाले हिन्दुओं को यह जानकर सायद आध्वस हो, किन्तु पुराने जगाने में धर-यधू को एक-दूसरे का दर्णन नाराना एक महत्त्वपूर्ण मिश्रि को। पारस्कर इस समय ऋ० ५०।=५।४४,४०,४०,६५,६७ मंत्रों को पढ़ने का वर्णन करता है। इन मन्यों के अर्थ इस प्रकार है—"है कन्या तू सौम्यव्िय स अपाप वृष्टि वाली होती हुई वृद्धि को प्राप्त कर, पित के प्रयोजनों का चात करने वाली न हो, पणुओं के लिए मंगलकारिणी हो, उत्तम मनवाली व तेजन्यिनी हो, बीरों को उत्तव करने वाली, विद्वानों को चाहने वाली, मनुष्यों और जीपायों के लिए सुक्कर हो। सोम, पन्धर्य, अनित तेरे पहले पित से, यह मनुष्य तेरा चौमा पित है।सोम ने तुसे सन्धर्य को, कथ्य ने अनि को और अन्ति ने मुझे दिया और इसके साम पुत्र और घन को दिया। जो पूपा देवता है, यह इसे मंगलकारिणी बनाकर इसे हमारे प्रति प्रेरित करे (हमारे साथ जन्यक करें)।

आश्वनायन गृह्यसूत्र परिशिष्ट (१।३३) में परस्पर समीदाण की विधि का बड़ा मनोरंजन वर्णन है। एक जलंकत घर में जहाँ खूब मंनल गीत गांचे जा रहे हों, वहाँ पर वर को पूर्वाभिमुख तथा बड़ू को परिचमाभिमुख करके दोनों के बीच में एक मांगलिक परदा (स्वस्तिका, तिरस्करिणी) बाल है। इस समय ब्राह्मण सूर्या-सुत्त का पाठ करें, स्तियाँ मंगल गीत गामें और निश्चित समय पर ज्योतिबिंद् परदे को उठा दे, दोनों मुक् जीरे की एक दूसरे पर फैकते हुए तथा उथ्युंक्त मंत्रों का पाठ करते हुए एक दूसरे का निरीक्षण करें। लघु आव्यकामन स्मृति (१४।२०) में भी इसी तरह वर-बड़ू बारा एक दूसरे का निरीक्षण करने का वर्णन है। इस विधि को आपस्तम्ब गृ० सू० (४।४), बौधायन गृ० सूत्त (१। २४–२५) में भी दिया गया है।

अग्नि स्थापन और होम—अग्नि स्थापन विवाह की आवश्यक निश्चिमों में से हैं। अग्नि देखता को साक्षी बनाकर किये गये निवाह अविष्ण्छेय समझे जाते थे। आगे जनकर हम देखेंगे कि वारस्थायन ने अग्निसाक्षिक विवाहों पर बहुत बल दिया है। होम की इतना महत्त्व देते हुए भी, उसकी आधुतियों के स्वक्य और संख्या में मतमेद है। पारस्कर के मत में अग्निहोंन की सामान्य बाहुतियों के बाद राष्ट्रभूत् होन की १२ बाहु-तियां दी जाती है, फिर जपाहोंन की १३ बाहुतियां और अप्यातान होन की १८ बाहु-तियां। राष्ट्रभृत् का अर्थ है राष्ट्र का थोषण करने वाला, अभ्यातान का अर्थ है सैय-

तिक सर्वांगीण विकास करने बाला। राष्ट्रभृत् परार्थं के लिए है, अभ्यासान स्वार्थं के लिए। इन दोनों के समन्वय से विजय होती है। यहाँ पहले सामृहिक प्रार्थना की गयी है और बाद में वैयक्तिक याचना। इससे यह सुचित किया जाता है कि हमें राष्ट्र के हित को वैयक्तिक हित से ऊँचा रखना चाहिए। यह भावना रखने का परिणाम यह होता है कि ऐसे व्यक्तियों वाले राष्ट्र की विजय प्राप्त होती है।

पाणिप्रहण-कोम के बाद गाणिप्रहण होता है। पाणिप्रहण विवाह की इतनी आवश्यक विधि है कि पाणिप्रहण और विवाह एक दूसरे के पर्याप्त समझे आते हैं। इस विधि में वर-वधू एक-दूसरे का हाथ पकड़ते हुए जीवन भर एक दूसरे के साथ इकट्ठें रहने की प्रतिक्षा करते हैं। पाणिप्रहण केवल हिन्दू विवाह की ही विवेधना नहीं है, अपितु रोमन तथा जर्मन जातियों में भी इस प्रथा का प्रचलन है। यह विधि वर-वधू के सम्बन्ध को दक बनाने वाली समझी जाती है।

पाणिप्रहण के सम्बन्ध में आक्वलायन गृह्मसूत्र की विश्व सबसे अधिक संक्षिप्त है। उसका पहल पर्णन करने फिर गोनिल गृह्मसूत्र (२।२।१६) की विश्व का वर्णन किया जायगा। आक्वलायन भी विधि में यह बात मनोरंजक है कि वह पुत्र और पुत्री प्राप्त करने के सिए विभिन्न प्रकार के पाणिबहणों का वर्णन करता है। वह कहता है कि अग्नि-प्रतिष्ठापन के बाद पत्थर को रखकर उत्तर पूर्व में पानी का पढ़ा रखे, किर वह आज्याहृति है। वह पूर्व दिना में मुख किये हुए, पश्चिम की और मुख करके बैठी हुई वधू के अगूठे को 'गृह णाणि ते सीभारताय' (१०।६५।३६) मंख के पाठ के साथ पकड़े । यदि वह यह वाहता है कि उसकी अगुली पकड़े। यदि वह लड़का वहकी दोनों चहता है तो उसकी अगुली पकड़े। यदि वह लड़का वहकी दोनों चहता है तो वाल वाली तरफ से (हथेनी की उस्टी ओर से ) वधू के अगूठे सहित हाथ को पकड़े। पाणिग्रहण के मन्त्र (ऋ० १०।६५१३६) का पूरा वर्ष इस प्रकार है—'में तेरा हाथ सीभाग्य के लिए पकड़ता हूँ। तू मुझ पति के साथ बुझपे तक पहुँचने वाली हो, अयंमा, सविता और पुरीध देवताओं ने गृहस्थ के कर्तव्यों का पालन करने के लिए मुझको तेरा दान किया है।" गोभिल गृह्मसूत्र (२।२।१६) में भी पाणिग्रहण की विधि में यह मंत्र पठने का वर्णन है।

इन मंत्रों के अर्थ से स्पष्ट होता है कि हिन्दू विवाह के नया उद्देश्य से। इनमें पति पत्नी से कहता है कि मैं तुझे गाईपत्य या सन्तानोत्पत्ति रूपी गृहत्य के प्रधान कर्तत्रम के लिए ग्रहण करता हूँ, तू धर्मपूर्वक मेरी पत्नी है। सन्तानोत्पत्ति धर्म है और उस धर्म के पालन के लिए तू मेरी पत्नी बनी है, भोगियलास या काम वासना की पूर्वि के लिए पत्नी नहीं बनी है। पति का दूसरा मुख्य कर्त्तंत्र्य यह है कि वह पत्नी और बाल-बच्चों का पोषण करे। परिवार का पालन पति का एक वायस्यक कर्त्तंत्र्य है, इसीलिए वह पत्नी को अपने द्वारा पोपित होने वाली (भनेयमस्तु पोण्या) कहता है। पति और पत्नी मानसिक पृष्टि से एक और अभिन्न होते हैं और उनमें यह अभिन्नता इतनी अधिक होती है कि वर कहता है— किसी भी प्रकार का सकट उपस्भिः देने पर मैं चोरी से या अलग कभी किसी वस्तुका उपभोग नहीं करूँया।

अग्निपरिणयन (फरे) — आण्यलायन के अनुसार वर अग्नि और जल के छड़े को अपनी दायों तरफ रखाता हुआ चछू से अग्नि की प्रविक्षणा अरखाता है। इन प्रदक्षिणाओं के समय वह "अको ख्रमिस्म" (तैस्तियि काह्मण ३१७१९) के मंत्र का पाठ करता है। इन पान्त्र का यह अग्रे है— मैं यह हूँ, तू वह हैं: तू वह है मैं मह हूँ। मैं चुलोक हूँ, तू पृथिवी लोक है, मैं सोम हूँ तू ऋंक है, हम योगों यहाँ विवाह करके सन्तान उत्पन्न करें, हम योगों एक दूनरे के प्रति प्रेम रखते हुए जतम मनवाले होकर ९०० वर्ष तक जीयें।" अग्नि की प्रदक्षिणा विवाह का आयरबन अंग है। यह प्रदक्षिणा लाजाहोंम के समय और उसके बाद भी की जाती है। इन परिक्रमाओं की संख्या चार है। अग्नि के चारों और परिक्रमा करते समय कन्या का भाई जलकलका लेकर उनके पीछे चलता है। अग्निकाण्ड से रहा के अतिरिक्त इसका गम्भीर अर्थ यह है कि यदि कभी किसी आकरिमक कारण से पति-पत्नी में कल्य-हान्त्रि प्रवन्तित होगी तो घर के आदमी इस शीतल जल की तरह ठेडे दिमाग से काम येते हुए मधुर, सान्त्वनादायक एवं धीतल वचनों से उस अग्नि को बुझाने का बल्ल करेंगे। परिक्रमा की प्रया अन्य देशों में भी पायी जाती है।

अस्मारोहण—जीन प्रविश्वा करते हुए प्रत्येक फेरे में वर वधू को पत्यर पर चढ़ाता है और कहता है "कि इस पर चढ़, पत्यर की तरह स्विर रह, शतुओं पर विवय पा, सतुओं को कुचल।" अक्सारोहण की विधि का जागय यह है कि "है वधू तू पाषाण के समान दृढ़ हो, अपने पर आक्रमण करने वाले व्यक्ति का दृढ़तापूर्वक मुकाबला कर, उसे हरा और उसे इस पत्यर की सरह अपने पाँच के मीचे कुचल।" अपनी प्रतिच्छा की रक्षा करने में तू पुरुष पर ही आधित मत रहना, अपने आप भी इस कार्य में समर्थ बनना और इस कार्य के लिए अपने करिर को पत्यर के तुल्य मजबूत बनाना।

ताजाहोम तथा केशमीचन—आश्वतायन के मतानुसार वधू का भाई या
भाई के स्थान पर कोई दूसरा व्यक्ति खीलों को वधू की अंजलि में दो बार वालता है, पिंद बर का गोत जमविन्न है तो तीन बार यधू की अंजलि में खीलों को वालता है। इस समय वर यह मन्त्र पड़ता है—"कन्या ने अर्थमा देवता का यश किया है। अर्थमा इस कन्या को यहाँ (पितृपृष्ट) से मुक्त करें, वहाँ (पितिगृष्ट) से मुक्त न करें। कन्याओं ने वस्थ देवता का यश किया, वह इस कन्या को यहाँ से मुक्त करें, वहाँ से मुक्त न करे।" इन मंत्रों के साथ वधू की अंजलि को बिना खोले बर खीलों की लाइति बेता है। इसके बाद वह वधू के बालों की दो लटों को मर्थि ने बेंधी हैं तो खोलता है। वाहिनी लट को ऋ० १०१८५१२४ के मंत्र से तया बामी लट को 'प्रेती मुज्जामि' (ऋ० १०१८५१२४) के मन्त्र से बोलता है। <sup>8</sup>

पारस्कर गृह्यमूल में लाजाहाँ म के सम्बन्ध में यह बात विशेष बतायी गयी है कि लाजा में घनी के पत्ते भी मिला देने चाह्यिए। आपवलायन गृह्यमूल के मंद्र के अतिरिक्त उसने दी मंद्रों का और विधान किया है। इनका यह अभिप्राय है कि मेरा पति आयुष्मान् हो और गेरे भाई-बन्धु बढ़ें। हे पति,मैं तेरी समृद्धि करने वाली इन खीलों को अनि में आनती हैं। मेरा और तेरा जो अमुराय है, अनि देव उसकी अनुमति दे।

खीलों की हवि के साथ जो मग्ज पढ़ जाते हैं, उनसे यह स्वच्ट हो जाता है कि खीलों की विधि को यहां विशेष उद्देश्य से किया जाता है। धान के पौधे जिस प्रकार एक स्थान से उखाड़े जाकर, दूसरी स्थान पर बोये जाते हैं, उसी प्रकार कन्या पितृगृह में बढ़ चुकते के बाव अब पतिकृत में वृद्धि के लिए लायी जा रही है, यह इसके लिए मंगलमय ही । लांजाहीम के एक मन्त्र ऋ० १०। दशरू में पुरोहित कहता है, हे वधू, मुखबाता तरे पिता ने जिस धर्म-नियम के पाश से तुले बांधा या, मै उस पाश से तुले मुक्त करता हूं। है बधु, तुले उपव्यवरहित कर पुच्य के स्थान (पति के घर) में पति के साथ रखता हूं। दूसरे मंत्र ऋ० १०। = १। २४ में वह कहता है कि है वधू, में तुझे पितृपृह से मुक्त करता हूं, यहाँ (पतिशृह के साथ) तुझे स्थिर बनाता हुं ताकि यह बधु उत्तम पुत्रों और सीभाष्य वाली हो। साजाहोम या इससे मिलते-जुलते रिवाज, जिनमें वर-वध् पर धान को खीलें वा फल फैके जाते हैं, अन्य अनेक आर्य जातियों में पाये जाते हैं। पुराने यनान में बधु जब वर ने घर में प्रविष्ट होती भी और अग्नि की प्रवक्षिणा करती थी तो उस पर खज़र, अंजीर आदि फल बरसाये जाते थे । रोम में तथा कई स्लाव देशों में भी यह रिवाज था। फ़्रांस में इम्पती पर गेंड्रे बरसावा जाता था । इंग्लैण्ड में चावल के सिवा अन्य अन्तों का प्रक्षेतण होता था। चर्च से लीट कर आते ही बधु के सिर पर गेहूं के दाने डाले जाते थे।

समाजशास्त्रियों ने इस प्रथा का उद्देश्य समृद्धि प्राप्त करना, सन्तान प्राप्त करना, यथू के लिए पतिगृह को मुखमय बनाना, बधू को बुधे दृष्टि से बचाना आदि अनेक कारण बनाये हैं। किन्तु वैदिक लाजाहोम का उद्देश्य तो उपयु क मंत्रों से स्वस्ट है (बैठ शा० हिठ मैं०, पू० १६३-६६)। मह बधू के लिए पति के नदीन पृह में निवास को समृद्धिपूर्ण और मुखमय बनाना है।

इयं नार्मुपसूते नाजानावपातिका । आयुष्मानस्तु मे पतिरेशन्तां मे ज्ञातयः । इमा-न्नाजानावपाम्यन्तौ समृद्धिकरणं तव । सम तुष्यं च संवनम् तदानिस्तु मन्यता-मिर्म स्वाहा । पहले मंत्र के निए दे ० अपवं० १४।२।६३ । स्थापडी— लाजाहों में के बाद विवाह की अत्यन्त महत्वपूर्ण सप्यादी विधि प्रारम्भ होती है। बर बधू को पूर्वोत्तर दिला (अपराजिता दिन्) में सात कदम ने जाता है और प्रत्येक कदम के साथ वह ये बचन कहता है — (१) अल के लिए एक कदम उठाने वाली हो, (१) बल के लिए दूसरा कदम उठाने वाली हो, (१) सम्मत्ति के पोषण के लिए तीसरा कदम —, (४) लानन्दमय होने के लिए चौपा कदम —, (६) सन्तान के लिए पाँचवी कदम —, (६) ऋतुओं (नियम पानन या बीप बीचन) के लिए छठा —, (७) तू येगे मिल बनने के लिए सातवी कदम उठा। तू येगे अनुकून जन नकन वाली या सेरा अनुसरण करने वाली हो। इस बहुत से पूर्वों की प्रान्त करें, वे बृद्यों की आयु तक पहुँचें।

सप्तपदी विवाह का महत्त्वपूर्ण अंग है। इसमें वर कां गृहत्व के आवण्यक कराँका बताने गये है। गृहत्व में सबसे पहले जब की प्राप्ति के लिए यत्न करना पड़ता है, अब अधित के अभाव में धर्म कार्य शां कता, जीवन सावा का निर्वाह विदेन हों जाता है। अतः सबसे पहले अब आवस्यक है किन्तु वह ऐसा होना चाहिए जिसमे क्षिण को बल, पुष्टि और शक्ति । इसके अतिरिक्त गृहत्य को धन के लिए भी यत्न-गील होना चाहिए और वह धन सुखमब बनाने वाला हो। में बात पहले जार मंत्रों में कही गयी है, पौचनें पग में गृहत्य के मुख्य लक्ष्म सन्तानोत्पादन की जार संकेत किया गया है। छठ पग में सब कार्यों को निवमपूर्वक समय पर करने का संकल्प है और सातवीं प्रतिज्ञा सबसे महत्त्वपूर्ण है कि पत्नी पति की सखी या मिल बनकर रहे।

मूर्धानियेक (वरवधू के सिर पर पानी छिड़कना तथा पूर्वविधि की समाप्ति—) सातवाँ पद पूर्ण होने पर बोनों के सिर मिलाकर आवार्य उनके सिर पर पानी के घड़े से वानों छिड़कता है। बघू को उस रात को ऐसी ब्राह्मणी के घर रहुना वाहिए जिसका पति और दुज जीवित हो (आक्लामन गृह्मसूज ११७१२०—२१)। यह नियम उसी दवा में लागू होता है जब बर दूसरे गांव का हो और बघू को उसी रात अपने घर न ले जा सकता हो। आक्लामन गृह्मसूज (१।=१४) व गोमिल गृह्मसूज में भी यह विधि पागी जाती है। थारस्कर 'आप: शिवानः, आपो हि ष्ठाः' 'मन्तों के सत्य इस विधि को करने

भा भागनुकता भव । पुलान्विन्दावहै बहुत्ते सन्तु जरवष्टयः यह उपर्युक्त सातों वचनों की टेक है और उनमें से प्रत्येक के बाव पढ़ा जाता है। पारस्कर गृह्य सूत्र (१।८।२) इस बाक्य के बाव 'विष्णुत्त्वा नमतु' के बाक्य की वृद्धि करता है।

सस्तपत्री के यांव उठाने के विवास में गो० गृ० सू० (२।२।१२-१३) में सह विशेष नियम दिया गया है कि वधू पग उठाती हुई पहले बायां पैर उठाये और बाब में बायां (दिलाणेन अकम्य सब्येनानुकानतु) । वर उते यह कहे कि दाये पैर से पहले बायां पैर मत उठा (मा सब्येन विशामनिकानेति कूपात्)

का आदेश देता है। पारः के टीकाकार अवराम के अनुसार जल छिड़कने वाला बर, आव्यलायन मृह्यसूख के टीकाकार के अनुसार आवार्य और गीभिल मृद्धसूख के मत में पानी का घड़ा उठाने वाला होता है।

मूर्ववर्शन व ह्वयस्थां—पारस्कर गृह्यमून के अनुसार कलसेजन और झुव-वर्शन के बीच में सूर्ववर्णन और हृदयस्थां की दो विधियों और हैं। पारस्कर गृह्य-सून (११७१८) में कहा गया है—दाके बाद वर बधु की 'तच्चलुर्देवहित' (ऋ० ७१६६। १६, यज् ० ६६।२४) मेंन के साम सूर्य दर्शन कराये। सूर्य दर्शन के समय वर-अधु यह संकल्प करते हैं कि हम भी वर्ष तक नेव बात्ति सम्पन्न रहें, १०० वर्ष तक जिसे, १०० वर्ष तक अवण और वाणी की शांकि से युक्त हों, सौ वर्ष तक जदीन होकर रहें और १०० वर्ष में अधिक आयु तक में कर कर्म करें।"

हृदयम्पर्ण में (पा० मृ० मू० १। दाव) वर वधू के दाये करते पर मे अपना दांया हाथ लें जाते हुए उससे वधू के हृदय को स्थर्ग करते हुए "मन जते ते हृदयं दक्षामि" मंस का पाठ करता है। पूरे मन्त्र का अर्थ इस प्रकार है— 'हि वधू, मैं तरे हृदय को अपने इत के अनुकूल धारण करता हूँ। मेरे चित्र के अनुकूल तेरा चित्र रहे। तू एका प्र मन से मेरी तेवा कर। प्रजा का पायन करने वाला परमात्वा नुसे मेरे लिए नियुक्त करे।"

हृदय स्पर्ण के बाद वर बधू के मस्तक पर हाय रखकर सोगों में 'मुमंगलीरियं कधू' के मन्त्र द्वारा यह कहता है कि इस कल्याणकारिणी बधू को आणींबाद देकर अपने-अपने घर जाओ। आक्यलायन गृद्धमूत्र ने इस विधि को अनुवदर्णन के बाद लिखा है, बास्तव में यह पहले होनी चाहिए, क्योंकि हृदयस्पर्ण के बाद पहली विधि समाप्त हो आती है। आक्वलायन गृद्धमूत जल सेचन के बाद पूर्वविधि को गगाप्त कर देता है और कहता है कि वे दूसरे ग्राम को जाते हुए रात की श्राह्मण के घर में ठहरें।

पारस्कर इसके बाद बधू को सुरक्षित घर में विठाने तथा अपनी जाति में प्रचलित अन्य विधियों को करने का आदेश देता (१।८।१९।१३)—वे गांव के लोगों, वृद्धों और स्वियों द्वारा कही गयी वार्तों का पासन करें, क्योंकि विवाह में और स्मतान में गांव वालों के बचन को प्रमाण मानना चाहिए, ऐसा श्रुति में कहा गया है। इसके बाद वर बाह्मण होने पर आचार्य को नौ का, झिल्य होने पर प्राम का, बैक्स होने पर घोड़ का दान करे।

भूवदशंग- जब बधू अकन्धती और सप्तांप को देखे तो वह यह कहे कि गेरा पति जीवित रहे और में सन्तान प्राप्त करूँ। भूवदशंग विधि को आश्वलायन गृह्यसूत्र की अपेक्षा पारस्कर और गोभिल गृह्यसूत्र ने अधिक स्पष्ट किया है। पा० गृ० सू० (१।=१६) के अनुसार वर सूर्यास्त होने पर बधू को भूबदशंग कराता है और वह बहता है कि "तू भूव है, में तुझे निश्वल या स्थिर देखता है। गृहस्य धर्म में स्थिर रहने वाली तेरा में पालन करूँगा। मूझमें तू बृद्धिको प्राप्त हो। इसीतिए बहुग ने मुखे तेरा वान किया है। अतः तू मूझ पति के साथ पुल-पौत मुक्त होती नुई १०० वर्ष तक जीवन विद्या।" गो० गृ० मू० (२।३।६-२२) के अनुसार पति-पत्नी को छूव का दर्गन कराय। वधू उसे देखकर कहे—हे धूव, जैसे तू निण्चल है, बैंग ही में पतिकुल में निज्वल (स्थिर) होऊँ। आश्व० तथा पारस्कर की अपेक्षा गोभिन ने धूव के माथ अरन्धनी की वृद्धि की है। वर अरन्धती को दिखाये, बधू यह कहे कि "अरन्धनी, जैमे तू (विगय्द के पास) इकी हुई है उसी तरह में भी (अपने पति के पास) वैध गमी हूँ।" णावायन ब्राह्मण (११३।७) में ध्रुवदर्शन के उद्देश्य को स्थप्ट करते हुए कहा गया है कि वैसे यह खुलोक स्थिर है, पृथ्वी निज्वल है, यह सारा जनह अधिवल है, यह पवंत अपनी स्थित में स्थित है, वैसे ही गृह स्थी पति कुल में स्थिर हो।"

इस विश्व में सबसे अधिक स्थिर बस्तु धून है और उसके आदर्श की दिखाते हुए बर-बधु से यह कहा गया है कि वे अपने गृहस्य धर्म में स्थिर बने रहें।

वध् की विवार्द और रघारीहण-जारनलायन के मत में यदि (वर और वध् को दूसरे गांव तक जाने के लिए) यादा करनी ही ती 'पुषा त्वेती नयतु' (ऋ० १०।८४। २६) मन्त्र के साथ बधु को रच पर बिठावे (जानवतायन १।८।१)। पूरे मन्त्र का अर्थ इस प्रकार है, "हे कल्या, पूपा हाथ पकड़कर तुसे यहाँ (पितृगृह) से ले जाये। अध्विनी तुझे रय से अच्छी प्रकार ले जायं, तू अपने पति के घर की जा शांकि तू घर की स्वामिनी बने, पति को वश में करने वाली और यश, समा आदि में अच्छी तरह बोलने वाली ही।" यदि मार्ग में नदी पड़ती हो तो 'अवमन्वती रीयते' (ऋ० ९० १३।=) के पूर्वीर्ध से बधु को नाव पर चढ़ावें और उत्तरार्ध से बधु को पार कराये। इस मन्त्र का आसम इस प्रकार है—"हे मिल्रो, पथरीली नदी वह रही है। उत्साह युक्त होजो, उठो, नदी को अच्छी तरह पार कर जाओ। जो कुछ दुखदायक तथा असंगत है, हम उन्हें यही नदी पर छोड़ते हैं, हम कल्याणकारी पदार्थों को प्राप्त करते हैं।" यदि बख पितृगृह से बिदा होने पर रोथे तो 'बीब' स्दन्ति' (ऋ० १०१४०।१०) का पाठ करें। वे विवाह की अभिन को निरन्तर आगे ले जाते है। सुन्दर प्रदेश, वृक्ष या चौराहा आने पर 'मा विदन्यरियन्यिनः' (ऋ० १०। दशहर, भीर डाक्, बटमार प्राप्त न हों) के मत्त्र का पाठ बर-वधू करें। मार्ग में प्रत्येक बस्ती में दर्शकों को 'सुमंग्लीरिम बध्:' (ऋ० १०।=१) के मेन के साथ वधु को दिखायें (साम्बर गुरु सूर १।=।२-७)।

वधू का स्वशुरालय प्रवेश- 'इह प्रियं प्रजवा' (ऋ० १०१८४।२०) मंत्र के साथ

गौभिल गृ० यु० २।३।६ 'घ्रुवर्मास ध्रुवाहं पतिकुले ध्रूयासम् । अवन्धरयसि सहोऽहमस्मि, गा० मं० बा० १।३।७ ध्रुवा चौर्घ्यं वा पृथिवी ध्रुवं विश्वमिदं अगत् । ध्रुवासा पर्वता इमे ध्रुवा स्त्री पतिकुलेइयम् ।

बर बधुको अपने साथ घर में प्रविष्ट कराये। इस मन्त्र का अर्थ इस प्रकार है— "(हे बध् ) इस पति-कुल में सन्तान के साथ तेरा मुख खूब बढ़े। इस घर में तू गृहस्वी के कामी के लिए सदा जागरूक रहु। तू इस पति के साथ अपने शरीर का संसर्ग कर, बुद्धावस्था को प्राप्त होते हुए, तुम दोनों पति-पत्नी ज्ञानगोष्टियों में बोलने वाले होओ ।" इसके बाद (सिमधाओं से) विवाह की अग्नि को प्रदीप्त कर पश्चिम दिणा में बैल का चर्मासन बिछाये। उसके बालों बाले हिस्से को अगर रखें और उनकी गर्दन पूर्व की बोर रखें। लक्ष उस जातन पर बैठ जाय और वर के हाम को पकड़ लें। वर चार हिमाओं से चार आहतियों दे। ये चार आहतियों 'आ नःप्रचां जनयतु' (१०।०१।४३-४६) आदि चार गंधों से होती है। इनमें गृहस्य का आदर्श और कर्लव्य भली-भौति अभिव्यक्त हुए हैं।इन मंत्रों का अर्थ इस प्रकार है, "है बधु प्रजापति हुमारी सन्तान को उत्पन्न करे। अर्थमा देवता जरावस्था तक जीने के लिए हमें समर्थ बनाये। हम मंगल प्राप्त करें। मनुष्य और चौपायों के लिए सुखकर हों। पति का हनन न करने वाली तथा प्रायः प्रिय दृष्टि बाली, तू बृद्धिको प्राप्त हो, सब पशुओं के लिए मंगल करने वाली उत्तम मन और तेज बाजी, बीरों को उत्पन्न करने बाजी, देवर की कामना करती हुई, सुख बाली है बधु, तु हम मनुष्यों व हमारे बीपायों के लिए भंगलकारिणी हो। है ऐरवर्षपुक्त वर्षमा वर, तू इस वधू को उत्तम पुत्न युक्त और मुन्दर सौभाग्य वासी बना। इस वधु में दस पुत्रों को उत्पन्न कर (अधिक नहीं)। हे बधु, पति को ही ११ बौ पुत्र समझ । हे बधु, तू व्वशुर के लिए सम्यक् प्रकाशमान या रानी हो, सास, ननद और देवरों के साथ रानी बनकर रह।"

फिर वर 'विषयेदेवाः' (१०१० ११४७) मन्त्र में साथ फुछ दही खामे और बाकी बही अधू को दे दे अथवा यहां से बचे हुए थी को वह अपने तथा वधू के हुदय पर लगाये। 'विषयेदेवाः' नन्त्र का अर्थ यह है— सब देवता हमारे हुदयों को मिलायें, उन्हें संगत करें, बायू देवता तथा उत्तम उपदेश करने वाला धाता हम दोनों का जीवन सम्यक् प्रकार से धारण कराये।" यह विधि वर-वधू के अभिक्ष या एक होने को सुचित करती है।

विराजवत या विवाहोत्तर संयम—आयवलायन (१।६)१०।१४) के अनुषार इसके बाद पति-पत्नी कार<sup>६</sup> और लवण न कार्ये, बहाचारी रहें, आमूबण न धारण करें और जमीन पर सोयें। विवाह के बाद ३ या २ रात तक इस नियम का पालन करें अपना कुछ आचार्य एक वर्ष तक इस नियम के पालन का उपदेश करते हैं। वे आवार्य

क्षार का अर्थ आस्वलायन के दीकाकार नारायण ने राजमाथ, मूंग, महूर गांवि वालें लिखा है। मानुवत्त (हिरप्यकेशी गृह्यमुळ १।८।१) गले द्वारा बने गृड़ आदि को कार कहता है। हरवत्त आप० घ० मू० (२।६।१४।१२) में मुंह में पानी सा बेने वालो वस्तु गुड़ आदि की कार समझता है।

कहते हैं कि इस प्रकार एक ऋषि जैसा पूज उत्पन्न होगा। इस प्रकार बन पूरा करने पर बर सूर्या युक्त (१०१८४) को जानने बाने को तश्चू के बस्त का दान करे, बाह्मणों को दान दें तथा उनसे स्वस्तिवाचन का पाठ कराये। आस्व० गू० सू० की अन्तिम विधि का पारस्कर गृह्मसूत्र (१।८।२१) में भी समर्थन किया गया है।

#### अन्य विधियां

आणनसायन और पारस्कर की इन विधियों के असिरिक्त अन्य सूख प्रन्यों में कुछ और विधियों भी पासी जाती हैं। इन विधियों में निम्नलिखित विसेष रूप में उल्लेख-मीध है।

सर प्रेषण—इस विधि के अनुसार लड़के के माता-पिता अपने लड़के के लिए उपसुक्त बधु ढूड़के के लिए कुछ व्यक्तियों या मिस्रों को भेजा करने थे। ऋग्येद में सोम के लिए अध्यक्ती देवताओं ने बधु ढूड़ने का काम कियाया (ऋ० १०।≂५।६)।

यहां विवाहोत्तर संयम की व्यवस्था का उपरेश किया गया है। इस विवय में गृह्य-सूत्र इसके अतिरिक्त कुछ नहीं कहते कि इससे ऋषि का गुण रखने वाली सन्तान होगी। बाल्स्या० का० मू० और आजकल के पश्चिमी डाक्टर भी गृह्यसूत्र की इस बिधि का समर्थन करते हैं। उनका कहना है कि विवाह में संभोग से पहले पति-पत्नी को पूर्ण रूप से मानसिक अनुकृतता प्राप्त कर लेनी चाहिए। इस अनु-कुलता को प्राप्त किये बिना यह कार्य पशुता है, इसका सन्तान पर अच्छा प्रमाव नहीं पड़ता । वात्स्यायन काममूख ३।२।६ कहता है कि स्वियां कुमुम की तरह मुकुमार होती हैं, उनमें उपक्रम बहुत मुकुमार होना चाहिए। जबवेंस्ती सम्भोग से कई बार उन्हें जिन्दगी मर के लिए यौन सम्बन्ध से पृणा हो जाती है, अतः बारस्थायन १० दिन तक बहाचर्य को भंग न करने की सलाह देता हुआ कहता है कि इस समय वह कन्या के पास जाये, उसे विस्वास दिलाये, किन्तु बत जंग न करें। मालतीमाधव (७ म अंक) में बुद्धरक्षित ने इस नियम का भंग करने के लिए नन्दन को भरसँना की है। आधुनिक विवाहसास्त्री वैज्ञानिक बान दिवेल्ड ने Ideal marriage नामक प्रन्य में मानसिक अनुकूलता पर बल दिया है (अध्याय =) । आजकल कई जातियों में विवाहोत्तर संयम कई विचित्र कारणों से किया जाता है। मद्रास के कनवा, कनेबा, कुछ कुरुवा जातियां तीन महीने तक संभोग नहीं करतीं। उनमें एक साल में एक परिवार में तीन शादियां अशुभ समझी जाती हैं। वे इस दुर्भाग्य को हटाने के लिए, संयम आवश्यक समझते हैं। आगरिया एक महीने तक यह देखने के लिए संयम रखते हैं कि कहीं पत्नी गर्भवती तो नहीं है (सै० रि० इं० १६११, खण्ड १, भाग १, पृ० २६१) ।

शांखा॰ गृ॰ सू॰ (१।६।९-४), बौ॰ गृ॰ सू॰ (१।१।९४-९४), आप॰ गृ॰ सू॰ (२।१६।४।९-२,७) में इस विधि का वर्णन है। लड़के का मिता वरान्वेवण के लिए व्यक्तियों को घर में भेजता हुआ, वह॰ ९०। स्प्राट्ट का पाठ करता था, जिसका अर्थ है— "है देवों, वे मार्ग निष्कण्टक और सरल हों, जिन मार्गों में हमारे मिल कल्या के पिता के घर जाते हैं। अर्थमा और भग हमारा अच्छी तरल नेतृत्व करें।"

अजनन हमें भने ही यह परिपादी विचित्र प्रतीत हो, किन्तु प्राचीन काल में वर पदा पहल करता था। कालिदाम ने कुमारसंभव (६१२०-२१) में हसी तथ्य को दिखाया है। शिन और पार्वती एक-दूसरे के साम प्रेम करते हैं किन्तु, पार्वती कहती है कि मुझे प्राप्त करने के लिए मेरे पिता हिमालम से प्रार्थना करों। शिवजी सप्तियों तथा जन्मश्रती को अपना इत बनाकर हिमालम के पास भेजते हैं, जनकी प्रार्थना पर हिमालम जिनजी के साथ अपनी कन्या को क्याहने के लिए तैयार हो जाते हैं (कुमारसम्भव ६ठा नर्ग)। वाण ने अवी गती में, इसी परम्परा का उल्लेख किया है। प्रहवर्ग के दूर प्रमालरवर्षन के पास इस उद्देश्य से आते हैं कि राजा अपनी कन्या राज्यश्री का प्रहवर्गों से विवाह कर दें। "

बौद्ध साहित्य में घर-प्रेपण के कई मनोरंज ह उदाहरण मिलते हैं। आवश्मी के मेट मुगार को अपने पूत पूर्णवर्धन के पूबा होने पर उसके लिए उपर्युक्त बखू बोजने को आदमी भेजने गरे। में व्यक्ति अन्त में साकेत पहुँचे। उस समय साकेत की बहुत-सी कन्याएँ नगर से बाहर उत्सव मनाने गयी हुई थी, इसी समय वर्षा होने लगी। कन्याएँ अपने कीमती बस्त्रों को भीगने में बचाने के लिए दीड-कर सहर में आने लगीं। फिंतू एक कन्या सबसे अन्त में बड़ी मन्दर्गति से बली आ रही थी। नगर के द्वार पर खड़े हुए मुनार के व्यक्तियों ने उससे यह मजाक किया—"क्या तुम अभी से बुढ़ी हो गयी हो कि बीरे-धीरे चल रही ही" कियाने वही चतुराई से उत्तर दिया कि 'मुझे साहियों के भीगने की चिन्ता नहीं, मेरे घर में बहुत-सी साहियों हैं, किन्तु यदि वर्षों में फिसलकर मेरा कोई अंग खराब हो गया तो दिवाह में दिनकत होगी।" गुगार ने आदिमिमों ने उसे ही अपने न्यामी के पूल के लिए उपयुक्त वधुसमझा (देखिये विशाखाचरित, अगुंसर नि० अ० क० ११७१२)। किन्तु इससे भी अधिक मनोरंजक कथा पिप्पती माणवकशी है। पिप्पसी की जिद भी वह विवाह नहीं करेगा। किन्तु माता-पिता ने उसे विवाह के लिए बहुत परेशान किया। अन्त में उसने इस परेशानी से बचने के लिए सोने की एक सुन्दर स्त्रीमृति बनवायी और यह कहा कि यदि इस मृति जैसी बोई सुन्दरी मिले, तभी मैं क्याह करूँमा। माता-पिता

हर्षवरित—शोभने च दिवसे प्रहवर्मणः कन्यां प्रार्थियतुं प्रेणितस्य पूर्वागतस्यैव प्रधानवृतपुरुषस्य सर्वराजकुलसमक्षं दृष्टितुवानजलम् अयाचतः। ने बधु को ढूंढ़ने के लिए अपने जादमी केजे। जन्त में वे जादमी सुन्दर निजयों की खान महदेश (स्थालकोट) में पहुँचे और नदी के धाट पर मूर्ति एककर स्नान करने लगे। इसने में जहाँ एक दासी आयी और उसने मूर्ति को धपड़ मारते हुए कहा "सू कितनी बेकमें है जो यहाँ खड़ी है।" वास्तव में उसे इस मूर्ति से अपनी मालकिन की लड़की का अम हुआ था। पिप्पती के आदिमियों ने यह देखा और ये समझ गये कि जिसकी तसाम में वे निकले हुए हैं, वह उन्हें मिल गया। स्वर्णमूर्ति सद्भ सुन्दरी महा काणिसायनी से अन्त में पिप्पती माणवन भी मादी हुई (संयुक्त निकाय अ० क० १४।१।११, अं. ति. अ. क. १।१।४)।

वान्तान सा बाळ् निश्चय- आजकन इस विधि का धर्मध्य सहस्य है, किन्तु यूट्ययूजों में से केवण शां० गृ० सू० (१।६।१-६) इसका नवान करना है। बाल-विधाह का प्रचार बढ़ने के साथ-साथ बाव्यान का महत्त्व बढ़ता गया। जिस प्रकार आजकल कई आदियों में सन्तान उत्पन्न होने से पहले ही यो व्यक्ति अपनी सन्तानों का बाग्दान करने हैं उसके एक वो उदाहरण पूर्व मध्ययूग में भी मिलते हैं। मालतीमाध्य (९ म अंक) में मालती और माध्य के पिता भूरिवसु और देवरात ने बचपन में अपनी सन्तानों के बाग्यान का निष्चय कर लिया था। सं० र० मा० ने बाग्दान की बास्तीय विधि का बढ़े विस्तार से उल्लेख किया है, किन्तु आजकल भारत के अधिकांस भाग में यह विधि रिवाज के तौर पर होती है।

११ मो० मृ० सू० २।१।१ 'पुष्यनक्षत्रेण बारान् कुर्वीत ।'

का प्रमद्भरा के साथ विचाह भगवेयता के नक्तल में हुआ, किन्तु द्वीपनी के विचाह के विचय में महाभारत ने इतना ही बताया है कि वह पुण्य विचस था (१।१६७।२०)।

अन्य विधियो—पृह्यसूत्रों में विवाह के सिए मण्डप बनाना (पारस्कर गृह्यसूत्र १।४), नान्दीकाळ और पृष्पाह्वाचन (वीधायन गृह्म सूत्र १।१।२४), बधू को नहलाने, कपड़े पहनाने (आप० मू०४।= काटक गृ० २१।४, नारस्कर गृह० १।४), मंगलसूत बौधने (प्रतिसरवंधन, बांखा० १।१२।६-=, की० सू० ७६।=) की विधियो पायी जाती हैं। इन विधियों का उस समय विशेष महत्त्व नहीं वा, किन्तु मध्यकाल के निवन्तकारों ने चनमें से अनेक विधियों को बहुत महत्त्व दिया है।

गृह्यमुली में बाँजत उपर्युक्त विधियां लगभग इसी रूप में आज तक चली आती है, प्रत्येक धामिन विवाह में होन और सप्तपदी आयरयक होती है। वैवाहिक कर्तव्यों और आदर्शों की जितनी सुन्दर अभिव्यक्ति हिन्दू विवाह में हुई है, उतनी सायद ही किसी दूसरे समाज के विवाह में हुई हो। प्रत्येक विधि एक निश्चित उद्देश्य में की जाती है और उस विधि के साब पढ़े जाने वाने मंत्र में उस विधि के उद्देश्य एवं प्रयोजन का जान हों जाता है। विवाह की विधियों में कुछ तो वर वयू की अभिन्नता के सुनक हैं और कुछ विवाह के उद्देश्य एवं महत्त्व को बसाती है। यहानी का उदाहरण हुदयनपर्यं और दूसरी का पाणिन्नहरूण, सप्तपदी और ध्रुववर्यन है।

## रामायण व महाभारत की वैवाहिक विधियां

रामायण य महामारत में विवाह-विधि के सम्बन्ध में किसी नई बात का उल्लेख नहीं है। श्री रामावन्द्र के विवाह में मुख्य विधियों कन्यादान, पाणिष्रहण, मूर्धानिषेक तथा अनिवरिणवन थीं। महाभारत में द्वीपवी के विवाह में उपर्युक्त विधियों का पानन करते हुए द्रुपद ने बहुत-सा दहेज दिवा है। महाभारत में विवाह की विधि का सबसे मधुरतम स्थल कुन्ती का अपनी बहू को दिया गया वह अगीवांद है—"हं कल्याणि, जिस प्रकार इन्द्राणी महेन्द्र की, स्वाहा विभावसु की, दमयन्ती नन की, नग्र कुबेर की, अल्व्यती विसाय की, जरमने पित की परनी बनी। भद्रे, तू दीर्घ जीवन बाले पुता उत्पन्न कर। बहुत सुख और सीमान्य से मुक्क हो, पतिव्रता बन, अतिषि, बाल, वृद्ध, मुख्यों की सेवा करते हुए तरा समय बीते। है गुणवित, पृथ्वी पर जो अच्छे रत्न हैं, तू उनको प्राप्त कर। हे कल्याणि, तू ५०० वर्ष तक जीती रह।" (१।२०१।४-११), बतमान सनय में विवाह की समाप्ति पर बोले जाने वाले मांगिलक खलेकों में कुन्ती ने उपर्युक्त आशीवाँदात्मक छन्दों का स्पष्ट प्रभाव है।

वैवाहिक आशीर्वाद, उप श—कुन्ती के आशीर्वाद और वैवाहिक आशीर्वाद में बड़ा अन्तर है। वैदिक आदर्श में पत्नी को क्वयुरालय में रानी बनने का आदेश दिया था, कुन्ती ने पत्नी के लिए पति के अनुकृत रहते हुए जीवन बिताने का उपदेश दिया है।

फिल्दु कालिदास के समय तक यह आदमें बिलकुल बदल गया या। बैदिक सून की स्वाधीनता और तेजस्विता कालिदास के समय तक पतिव्रता पत्नी के पूर्ण आरमसमर्पण के रूप में परिवर्तित हो गयी थी। कालिदास ने शकुन्तला के तपीवन से विदा हीने पर कव के मुह से उसे यह आणीबॉद कहलवायाथा---'गुरुओ की मेवा करो। सीतों को सतेली समझी, पति द्वारा अपमानित होने घर भी कोछ में उसके प्रतिकृत आचरण मन करी, सेवको पर अधिक उदारहो। अपने भान्य पर बहुत अभिसान करने वाली न हो। इस प्रकार सुवतियाँ गृहिणी पद की प्रतिष्ठा को प्राप्त करनी है। इसके प्रतिकृत आधनन करने बाली स्विमाँ कुल को पीडा देने बाली व्याधियों की तरह होती हैं । १३ बौद्ध माहित्य के सुप्रसिद्ध विशासाचरित (अ० नि० ज० क० ११७।२) में बधु की दी प्राने वासी शिक्षा पर वडा मनोरजक प्रकाण पडता है। विशासा के पिता धनजब नेठ ने अपनी कत्या को यह उपदेश दिया बा---"स्वश्रालय में निवास करने हुए (१) भीतर की आग बाहर नहीं ने जानी चाहिए, (२) बाहर की आग भीतर नहीं नानी चाहिए, (३) देते हुए की देना चाहिए, (४) न देते हुए की देना चाहिए, (५) देते हुए तथा न देने हुए की देना नाहिए, (६) सुख से बैठना नाहिए, (७) सुख से खाना नाहिए, (८) मुख से नेटना चाहिए, (१) अग्नि परिचरण करना चाहिए, (१०) भीतर के देवताओं की नगरनार करना चाहिए।" पहले दो उपदेशों का अर्थ या कि घर के भीतर नास जादि में जो गुन बात, सगबा आदि पैदा होता है वह दास-दासियों में नहीं कहनी चाहिए। अपने घर में बाहर की बाते और झगडे घर में नहीं लाने चाहिए। शीसरे-चीचे उपदेश का अर्थ यह या कि जी मगनी की बीजे ले जाकर जौटाते हैं या नहीं जौटाते, उन सबको समान रूप में दान करना चाहिए। छठे से दसवे तक के उपदेश वध के गृह कार्यों को बताते है। मुख से खाना चाहिए का अर्थ है कि सास, ससूर, स्वामी को भोजन परीसकर उन्हें खिलापिमाकर स्वय नवसे पीछे भोजन करना काहिए।

## कालिदास द्वारा वर्णित विवाह विधि

सस्कृत काञ्यो से और विशेषकर कालियास १ वे के बन्धों से निस्न प्रकार के विवाह

अधि० शा० ४।१८ शुध्रयस्य गुरुन्तुर प्रियसखीवृत्ति सपत्नीजने, पत्पृ्धिप्र-इतापि रोषणतया मारम प्रतीपं गमः। भूगिष्ठं भव दक्षिणा परिजने भाग्ये-ख्वेनुस्सेकिनी, पान्त्येयं गृहिणोपयं युवतयो वामाः कुलस्याध्यः ।।

कालिवास (रघुवंश ७।३३) ने विवाह के समय बर-वधू के एक दूसरे को अल्य व्यक्तियों से वृद्धि वचाकर कोरी से वेखने का बड़ा सुन्दर वर्णन किया है— तपोरशंगप्रतिसारितानि व्यश्यसमापसितिवर्तितानि । व्यविव्यणामानशिर मनोज्ञामन्योग्यलोलानि विलोचनानि ॥ (रघुवंश ७।३३)

की विधि भात होती है। यर के दूत कन्या के पिता के पास आते थे, यदि कन्या का पिता विवाह के लिए तैयार हो जाता था तो विवाह के लिए एक गुभ दिवस नियत किया जाता था। बध के घर को तथा बर के मार्ग का रेशमी बस्तों से बनी हुई पताकाओं ('बीनांशक: कियतकेतुमासम्' कु० सं० ६।३) तथा सीरणों में खूब सजाया जाता था। पति और पुत्र वासी स्थियाँ वधु का दुर्वों के साथ तथा रेगमी वस्त्र से श्रृंगार करनी थी। वधु की स्नान कराया जाना था और वेदी में पूर्वीक्षमुख बिठा दिया जाता था। यहाँ उनके केजों जी दुवीं से युक्त सफेद मधूक पुष्पों से बांधा जाता था, उसके अंग की गाँरीचना में चिवित किया जाता था, पैंगे को महाबर में रंपा जाता था, वेजों में अंजन बगाया जाता था और अंगों में आभूषण धारण कराये जाते थे। माता हरताल और मनः शिला डारा आई हाथों से बत्या का तिलक करती (७१२४) और उसके हाथ में मंगल हस्तमूत बौधती भी (७१२४)। बधु कुल देवताओं की प्रणाम कर पतिवता स्तियों की चरणवन्दना कर, उनमें आशीर्वाद प्राप्त करतीं भी। इस्हें की भी इसी तरह सजामा जाता था। शरीर में आभूषण पहनासे जाते थे और मस्तक पर हरिलाल दिलक लगाया जाता था (७।३२-३३) । दुक्त पहनकर दुल्हा बरातियों के साथ वधु के घर पर आता था। बरात के साथ मांगणिक बार्ज वजते रहते वे (७।४०)। जलते हुए वर के ऊपर जातपन और चामर लगाया जाता था (वाण० ह० च०, र० व० ७१९७) । वधु का पिता उसकी अगवानी करता था। शहरकी स्थियाँ दूल्हे को देखते हुए उस पर अकत आदि की वर्षा करनी या। वर को महार्षं आसन पर बिठाकर जनमुक्त मधुपर्वं और कपड़े (दुकूल मुग्न) दिवे जाते थे। अग्निका होम करके पुरोहित बर-बधु की पाणिग्रहण विधि कराता था (र० व०७/२०-२१) पाणिप्रहण के बाद अस्ति की प्रदक्षिणा वागीपत्सविमिश्रित लाजाहोम (१० व० ७)२५-२६) के बाद होती भी और पुरोहित कहता या (कु० ७१०३) "हेवत्स, अगि तुम्हारे विवाह कर्म में साक्षी है। तुम्हें पति के साथ धर्मपूर्वक आचरण करना चाहिए।" उसके बाद पति-पत्नी को ध्रुष दर्शन कराता या और पत्नी ध्रुव को देखने के बाद कहती थी — "मैंने ध्रुव दर्शन कर लिया है"। पति -पत्नी के जासन पर बैठ जाने पर स्नातक उन पर आर्ज्ञाक्तारोपण (चावल का तिलक) करते थे। (कु० स० ७।६६, र० ७।२६)। विवाह-विधि समाप्त होते पर वर वस् को नाटक आदि विश्वासर उनका मनोरंजन किया जाता वा (कु०सं० ७:१६९) और बाद में पति-पत्नी सजे हुए शयनकक्ष में प्रविष्ट होते थे। वाण ने राज्यश्री के विवाह का हर्षभरित के बतुर्व उच्छ्वास में बढ़े विस्तार से वर्णन किया है, किन्तू उसके तथा कालिदास के वर्णन में कोई अनार नहीं है।

## मध्यकालिक विधियाँ

मध्यकाल के निबन्धकारों ने लीकिक आचारों की रक्षा करते हुए कई नई विधियों का विवाह में विधान किया। इनमें कुछ विधियों नीचे दी जाती हैं। ये विधियों वीरिमिन्नोदय, धर्मसिन्धु, संस्कारस्त्नमाला आदि प्रन्थों में पानी जाती हैं। इनमें से अधिकांस महाराष्ट्र में विशेष रूप से प्रचलित हैं।

**आर्प्राक्षतारोपण-अ**क्षत विमा टूटे हुए चावल को कहते हैं। इस विधि मे चावल को भी या दूध में आई करके बर वधु के ऊपर फेंका जाता है अथवा उनका तिलक लगाया जाता है, अतः इसे बाइक्रितारोपण गहते है। रघुवंश तथा बुमार संभव में कालियास इमे विवाह की अंतिग विधि कहता है। किन्तु आजकल महाराष्ट्र में यह विधि विवाह होने में गहने की जाती है। एक तैजस (चांदी आदि में) पाल में समेद चायल लेकर उन पर थीड़ा दूध मा भी बाला जाता है। वर, वयु की अञ्चलि में भी या दूध लगाकर उम अञ्जलि में अक्षत चायत भरकर भी या दूध छिड़क देता है। बरकी अञ्जलि को कोई भी ज्याना इस प्रकार भर देता है, फिर कन्या का पिता उसमें सीता रखकर कन्या की अंजलि की बर की अञ्जानि पर रखता हुआ 'कन्या तारयतु बांबजा: पान्तु बहुदेवं चान्तु गुण्यं वर्धनाम् मान्तिः पुष्टिस्तुष्टिण्यास्तुं शा पाठ करता हुआ वध् भी अंअलि की उठाकर उससे 'भगों में कामः समृष्यताम्' का पाठ करता हुआ जावल या अक्षत वर के मिर पर दलवाना 🖰 🔫 'कामः समुख्यताम्' का मंत्र पढ़ता हुआ अपनी अंजलि के अक्षत वधु के जिर पर बालता है। इस प्रकार वर-वधु तीत-तीत बार कमणः ,यज्ञ, धर्मे, यण और भग, श्री समा प्रजा की समृद्धि की प्रार्थना करते हुए क्षत्रतारोपण करते है, जन्त में वर अपने सिर का एक पूष्प लेकर उसे दूध या भी में आप्तावित करके बंध के परनक में तिनक लगाता है। बधु भी देखी प्रकार बर का तिलक करके उसके गते में एक पृथ्यमाला बासती है। फिर बर कल्या के गते में माला बालता है। बर बयु को एक मंगलमूल बाँधता है और बाह्यण पुरोहित द्वारा पूजी गयी सुपारियों को दोनों के कपड़ों के एक छोर में बांधता है। विवाह की विधि की समान्ति तक यह गांठ नही बीली जाती।

मेंगलसूत्रबन्धन व्यू के यते में मांगलिक स्वर्णहार डातने का प्राचीन सूत प्रत्यों में कही वर्णन नहीं है। पारस्कर (११९) का टीकाकार शवाधर स्पष्ट रूप से कहता है कि सूत्रों में इस विधि के न पासे जाने पर भी बधू-बर मनलसूत और गते में माला धारण करें। सौनक, सध्याध्यतामन (१४१३३) यह कहते हैं कि मंगलसूत धारण करना चाहिए।पुराना रिवाज चाहे कुछ रहा हो, लेकिन आजकल हार और मंगल सूत्र विवाह का एक आवश्यक अंग वन गया है।

प्रारम्भिक पूजाएं—संगुक्त प्रान्त में विवाह के पहले गणपति तथा अन्य देवताओं की पूजा की जाती है। संस्कार कीस्तुम (पू० ७६६), संस्कार स्तानाला (पू० ५३४) नवा धर्मसिन्धू (पू० ६९) गौरी तथा हर की पूजा का विधान करते हैं। इसी तरह सं० कौ० (पू० ७१६) में तथा सं० र० मा० (पू० ५४४) में इन्द्राणी की पूजा का विधान है। सं० थाँ० (पू० ७६०) में कहा गया है कि कन्या का पिता प्राम की सीमा पर जाकर बरात जा कारान कर (क्षियान्त पूजन)। ये सब विधियाँ मध्यकाल में प्रचलित हुई है, और उनका पाना कर सी में अभी उनका पाना कर सी

्र विवाह — नाम के पर पेर हा कि विवाह भी व्यवस्था की वाती थी। वीरिमिलीव्य (पू० ८६८) में मान-केंग्र के क्या है कि विदे जन्म-अंते में वाल अपन्य का अपने के कि विवाद जन्म-अंते में वाल अपने का अपने के कि विवाद जन्म-अंते में वाल अपने का अपने के कि विवाद के ना नाहिए। कि इस विवाह में के में विष्णु की स्वर्णमृति वाल दी जाती है और क्या की मंगलतूरों दे आविष्टित किया जाता है, एकाल्य मन्तिर में विधिपूर्यक विवाह करके महे की एक तालाव में जाकर पंत्र देते है। उस समय कुम्भ से पिता यह मार्थना करता है—"हैं दुध्य, तू क्या के वित और पुली को देर तक जीवित रख।" विवाह की समान्ति पर बाह्मणों को वान विया जाता है। इस विवाह का निर्णयांत्र स्तु (पू० ३९०), संस्कारकीस्तुम (पू० ७४६) संस्काररलमाला (पू० १२८) में भी वर्णन किया है।

अस्वत्य व प्रतिमा विवाह—वीरसिलोचय (पू० ६६०) ने बाल विध्य के विरिद्धार के लिए इन विवाहों का वर्णन किया है। इनकी विधि कुम्भविवाह से मिलती है। पिता रस्य भूमि में मण्डप सजाये, गौरी, गणपति, भनानी की पूजा करके यह कहे कि मैं सीमाग्य और सुख को लिए इस मुख्यर कत्या की अञ्चरण के साथ विधिपूर्वक शादी कस्या।

इसके बाद वह कुम्म विवाह की तरह अपनी कन्या का अध्वत्य (पीपल) से विवाह करे। इसी प्रकार सीने की विष्णुमूर्ति बनाकर, अपनी कन्या का उसके साथ विवाह करे। विष्णु की मह मूर्ति शुद्ध स्वर्ण की अववा अपनी शक्ति के अनुसार श्रीचर, शंख, वक, गदा से युक्त और पीतान्वर धारण किये हुए होनी चाहिए। उसको देते समय कन्या एक मन्त्र पढ़ती है जिसका यह अनिप्राय है कि "महावार वैध्व्य के दुःख समूह का नाश शरेन के लिए और बहुत सीमान्य की प्राप्ति के लिए मैं महाविष्णु की अपनी शक्ति से बनायी हुई इस मृतिको तुझे देती हुई आज मैं इस दान से निष्पाप हो गयी हुँ"। श्राह्मण इस पर उसे 'एवमस्तु' का उपदेश कहे और वाद में पिता उसका विवाह करे।

वी० मि०, पु० ६६६।
 बालवैधव्ययोगेऽपि कुंमदूमप्रतिमाविभिः ।

अर्थ विवाह—नास्तों में तीसरी स्ती से विवाह करना निष्द है, क्योंक इसे अभंगत माना जाता वा। बीरमिलोदय (पृ० ५७६) ने मत्स्यपुराण व कथ्यप का मह वचन उद्भुत किया या कि "रितिसिक के लिए कभी भी तीसरी स्ती में बादी न करे। मोह में या अज्ञान से मिंद कोई ऐसी सादी करता है तो गार्थ के बचन के बनुसार वह नष्ट हो जाना है। इसमें सन्देह नहीं कि तृतीय पत्नी से यदि वह बादी करता है तो वह स्त्री विधवा हो जाती है, अतः चौथा विवाह करने के लिए सीसरी बार अर्थ (आक के पेड़) में बादी करनी चाहिए"। "भ

ब्रह्मपुराण तथा व्यास ने अर्केविवाह की यह विधि दी है—नहामन, उन्नम वस्त्र और अलंकार धारण कर उत्तम पुर्ण और शाखा वाले अर्क के पेड़ के पास आये। वहीं नान्दी आह, सधुपकं आदि विवाह की विधियों को पूरा करें और यह प्रार्थना करें कि 'हे विलोकवासी, सात घोड़ों वाले, छाया सहित सुर्यं, तीसरे विवाह से उत्पन्न होने बाले दुःख का निवारण करों और मुख दों (वीर्रिमेशोदय पू० २७७)। यह विवाह स्राह्मण द्वारा अर्क या सूर्यं की पुली के साथ किया क्या समझा जाता है, उसके बाद चौथा विवाह करने में कोई दोष नहीं माना जाता। निर्णयसिन्धु (पू० ३२६), सं० कौ० (पू० ६९६) तथा बौधायनवेषसुन्न ११५ में भी इसका अर्णन है।

इस समय पंजाब में ऐसे विवाहों का प्रवस्त है। एक विधुर जब तीसरी या पंजाब के पहाड़ों में बौजी स्त्री से जावी करना चाहता है, तो वे स्त्रियाँ उसके लिए अधुभ मानी जाती है। अतः वह पहले (अर्क) आज से या किसी दूसरे पेड़ से जादी कर लेता है ताकि तीसरी या चौजी जावीं से उत्पन्न होने वाले दुर्मीय या दौष से बच सके।

पित्रमी पंजाब में ऐसी यहा में पुरुष की मेड़ से, मध्य पंजाब में बेर या पीपल, से और पूर्वी पंजाब में आक के साथ तीसरी जावी की जाती है। यह प्रधा बनियों, अरोड़ों और खित्यों में विशेष रूप से प्रचलित है। तीन की संख्या को युरा समझा जाता है और यह विचार किया जाता है कि यह विध्यस या नाम का चिहन है। वैसे पहली पत्नी के मरने पर यह सोचा जाता है कि दूसरे विवाह से उसकी आत्मा को कलेश पहुँचेसा, वह भूत या प्रेत बनकर इस विवाह को खराब करने का यत्न करेगी। पहली पत्नी के भूत को खून करने तथा धोखा देने के लिये दी उपाय किये जाते हैं:—(१) दूसरी पत्नी के मने में विवाह के समय मृत पत्नी का, सोने या वांची के पत्ने में उत्कीर्ण चित्र बौधा जाता है, ताकि यह समझा जाय कि यह विवाह पहली पत्नी से हो रहा है। (२) दूसरी पत्नी को गूजरी, मालिन या महरी का वेश पहनाया जाता है और यह कहा जाता है कि यह शादी वास्तविक पत्नी से नहीं अपितु गूजरी, मालिन आदि किसी बासी से हो रही है। इतनी

१४ बी० मि० (पु० =७६) तृतीयां यदि चोडहेर्त्ताह् सा विधवा सर्वेत् । चतुर्वादिविवाहाय तृतीयेऽक्रं समुद्रहेत् ॥

सावधानी रखने के बाद भी बिद दूसरी यत्नी घर जाती है तो यह समझा जाता है कि पहली पत्नी की प्रेशात्मा ही उसकी मृत्यु का कारण है। उस बेतात्मा के प्रकोप से बचने के लिए तीमरी बार तीसरी की से बायों करने के बजाय किसी देव या पहु के साय बादी की जाती है। आम या बेर के देव को कपड़ों और बहुमूल्य कत जादि से खूब सजाया जाता है और बर उसकी प्रदक्षिणा (लावों या फेंके) करके उसके बाव विवाह करता है और बाद में जीमी बार किमी मानवीय पत्नी का पाणिग्रहण करता है। पश्चिमी पंजाब में भेड़ को खूब सजाया जाता है और वर दिवाह में पहले भेड़ के साब फेरे लगाता है तब विवाह की अन्य निधियों बोहराता है, तीसरी बादी में ही ये विधियों आवश्यक समझी जाती हैं, जीमी में नहीं।

इसका कारण यह माना जाता है कि पहली पत्नी की प्रेतात्मा का दुष्प्रमाव अगली दो पिलमों तक ही प्रभाव बाल सकता है, उसके बाद नहीं। कई बार काले कुत्ते या किसी दूसरे काले जानवर को चौंचे विवाह में पहली प्रेतात्मा का दुष्प्रमाव रोकने के लिए वेदी पर लामा जाता है और उससे अग्नि की परिक्रमा करायी जाती है <sup>६ ६</sup>।

पंजाब में उपर्युक्त विवाहों से मिलती-जूनती एक प्रथा यह है कि यदि यह जात हो कि किसी स्त्री को विधवा हो जाना है, तो इस दोष को दूर करने के लिए जुन्मी-विवाह किया जाता है। पानी से मरे एक घड़े को लड़कें की तरह सजाया जाता है और लड़की का इस नकती दूरहें के साथ विधाह पूरा संस्कार किया जाता है। बाद में असती दूरहें को वर्गर पूरी विवाह विधि कियं लड़की देवी जाती है। इस सम्बन्ध के विधय में यह सोचा जाता है कि कन्या का असती विधाह तो धड़े से हुआ है और यदि पति पर कोई दुर्माग्य या आफत पड़ती है तो बहु मड़े पर पड़ेगी, असती पति पर नहीं। करनाज जिलें के निवासिमों में यह रिवाज पामा जाता है (पंज सैं रिठ १९११ खंज १ भाग १ पृट २८४)। इस प्रकार के विवाह की पामा जाता है। यह विधाह अन्य प्रांतों में नहीं पामा जाता है।

१६ वंजाब व सैन्सस रिपोर्ट १६९९, ७० ९, भाग १, ५० २०४ ।

हिन्दू समाज में कृतिम विवाहों (Mock Marriages) के कई अन्य विजित उवाहरण. निम्नलिखित है—उत्तरी कनारा में बहुपत्नीप्रया बिल्कुस नहीं है, वहीं दूसरो सादी बुरो समझी जाती है। अतः जब कोई ज्योतियी किसी व्यक्ति के बारे में यह मित्रव्यवाणी करता है कि इस व्यक्ति की वे स्त्रियाँ होंगी, तो इसका वर्ष यह समझा जाता है कि पहली पत्नी मर जायगी। यदि उसकी पत्नी बीमार पड़ती है तो वह एक केले के पेड़ के साथ शादी करता है और बाद में उस पेड़ को काट डासता है। वह यह मानता है कि दूसरे बिबाह की पत्नी के मर जाने से उसकी बास्तविक पत्नी जीतित रहेगी (सैं० रि० ई० १८११, प्० ३६०-६१)।

बाग्दान का विचार

वास्तान विवाह को आवस्थक तथा अविष्केश सम्बन्ध बना देता है या नहीं, इस प्रश्न पर णास्त्रकारों में मतभेद हैं, किन्तु अधिकांध धर्मशास्त्रियों का क्षृत्राव इस ओर है कि बाग्दान होने के बाद विवाह सम्बन्ध उचित है, किन्तु आवस्थक नहीं। मनुस्पृति (१६६८-७०) ने यह व्यवस्था दी है कि जिस कन्या का वाग्दान किये जान पर उसका पति मर जाय तो वह कन्या देवर के छाव बादी करें। मनु (१६७९) यह भी कहता है कि किसी व्यक्ति के साथ बाग्दान करके बुद्धिमान् व्यक्ति वह कन्या को सिसी दूसरे को नदे, दूसरे व्यक्ति के साथ बाग्दान करके बुद्धिमान् व्यक्ति वह कन्या को सिसी दूसरे को नदे, दूसरे व्यक्ति के सम्बन्ध उत्पन्न करने वाला नहीं माना, फिर भी उसने वाग्दान कर के दूसरे व्यक्ति के साथ अपनी कन्या का विवाह करने वाले की बहुत किन्दा की है। व्यास स्मृति (२१५) ने यह विधान किया है कि "मैं तुझे कन्या दूँगा, मैं तेरी कन्या लूँगा। ऐसा नियवय हो जाने पर वो इसका पालन नहीं करता, यह दण्ड का भागी होता है।" रचुनन्दन ने शृद्धितस्य में वाग्दास कन्या के मरने पर उसके पिता और पति दोनों के घर में तीन दिन का अजीच माना है (खण्ड २, पृ० ९४७)। बम्बई की सदर दीवानी अदासत ने भी इस विषय में यह कैसला दिया था कि बाग्दान एक अविष्ठेश सम्बन्ध है। ।

किन्तु यह सिखाना ठीक नहीं जान पड़ता। मधिष अकारण दूसरी जवह विवाह करना बुरा है, सथापि माता-पिता कर्या का वान्दान करने से विल्कुल इस प्रकार नहीं बँध जाते कि वे अपनी कन्या का विवाह किसी दूसरी जगह न कर सके और वान्दान किये हुए पित के मरने पर उनकी सहनी हमेशा विधवा ही रहे। विस्प्त धर्म मूल ने कहा है कि जब एक कन्या का बान्दान जल के साथ मा वाणी हारा पुष्ट ही चुका हो और उसका पित मर जाय और विवाह के मन्द्र न पढ़े गये हों तो वह नुमारी पिता की ही रहती है, पिता उसकी दूसरे व्यक्ति से मादी कर सकता है। कि मनु (=1२२७) सप्तपधी से विवाह की पूर्वता समझता है। नारद (१२१२-३) का भी यही मत है, अतः यह स्पष्ट है कि विवाह को अविच्छेब बनाने के लिए वान्दान प्रमान नहीं है। पाजवल्बय (११६४) यो यहाँ तक कहता है कि कन्या यदि एक बार किसी को दो जा चुकी है और उसके बाद उससे योग्य वर सिल जाता है तो पहले वर को वी हुई कन्या को वाप्ति से लें। यह स्ववस्था मनु (६१६२-७९) के सर्वेषा प्रतिकृत है; किन्तु यह स्पष्ट है कि बाग्दान को प्राचीन प्रमीवाह का अविच्छेब सम्बन्ध उत्पन्न करने वाला नहीं सामा।

१= वंश-हिन्दू लॉ, पू० = १।

स्मृति चित्रका में उद्भृत पू० २९६। अद्भिर्याचा प्रवत्ता या श्रियंतोध्व नरो यदि। न च मन्त्रोपनीता स्पात् कुमारी पितृरेव सा॥

कई बार यह प्रका उठाया जाता है कि बाग्दान भग करने ताले को क्या जदा-लत द्वारा जपनी कन्या का विवाह करने के लिए बाध्य किया जा सकता है। इस विषय में पहले अवालतों के निर्णय स्पष्ट नहीं थे, किन्तु अब यह स्पष्ट हो चुका है कि बाग्दान भग करने वाले को जदालत विवाह करने के लिए बाध्य नहीं कर नकती। १८७७ के स्पेसिफिक रिलीफ एवट (Specific Relief Act) के भाग २५ की धारा व के अनुसार बाग्दान का समझीता या सदिद (Contract) जदालत द्वारा अवयंस्ती लागू नहीं कराया जा सनता। यदि कोई पदा यह समझता है कि विवाह कहीने से उसे कोई नुकतान उठाना पढ़ा है, तो वह दूसरे पक्ष पर हुनिन का दावा कर सकता है। दे इस प्रकार के हुजीन के दावे छाटी अदालतों में वेज नहीं ही सकते।

#### वाग्दान का लौकिक रूप

वास्पान की प्रधा का गास्त्रीय व कानूनी रूप देखने के बाद उसका रिवाजी क्य देखना उचित प्रतीस होता है। प्रणान में बाग्दान को सगाई मा कुढमाई कहते हैं। प्रश्चिमी श्वाब में सबके के सम्बन्धी कन्या के घर पर अपन लडके के विवाह के लिए प्रायंगा बन्ने जाने हैं, कन्या ना दिता उनका मिठाई फल आदि से स्वागत करता है, गणें ण पूजन तथा गानाचार के पाठ के बाद लड़कों के सम्बन्धी उपहारी के साम लौट आते हैं। मध्य पजाब म पहले लड़कों के घर से लड़की के घर पर सपून (मिठाई बस्त आदि का उपहार) भेजा बाता है और बाद में लड़कों के घर से भी इतके बदने में समुन आता है और इसे ले बाने बाला पुरोहित लड़कों के माथ पर तिलक नगाता है, और इस सम्बन्ध की भोषणा करता है। उत्तर प्रदेश, विहार में बाब्दान तिलक की प्रवा के रूप में प्रचलित हैं।

एक बार वायदान हो जाने पर उसे विशेष कारणों के न होने पर भग नहीं किया जा सकता। गे विशेष कारण लड़के का कोई असाध्य रोग मा अंग विकार होता है। कई बार सगई का दूसरा रिक्ता करने के पहले कुछ ऐसी कियाएँ की जाती है जिनसे पहले रिक्त का रह समझा आया। श्री रोज ने ऐसी कुछ विधियों का १६०९ की पजाब जनगणना रिपोर्ट (पु० २९७) मे मनोरजक वर्णन जिस्सा है— "बान्दान भग करने पर जबरदस्ती बादी नहीं करायी जा तकती। पश्चिमी पजाब के किराओं (अरोओ) में यह नियम है कि वे विवाह दी बातों पर करते हैं. (१) विनिमय से— अपने कुल की लड़की दूसरे कुल में इस कार्य पर ज्याहते हैं कि वह कुल भी अपनी किसी लड़की को हमारे कुल में देगा। इसकी बट्टा-सट्टा (विनिमय) कहते हैं। वहाँ सट्टा के तीन भेद हैं—(क) आमी साम—इसमें एक पक्ष अपनी सड़की को दूसरे पक्ष की एक

<sup>🦥</sup> पुरुषोत्तम वास बनाम पुरुषोत्तम दास पू० २१ बम्बई २२ ।

बहुकी सेकर ब्याहता है, (च) हो पंज — इसमें परस्पर तीन बान्यान एक साथ इकट्ठे किये जाते हैं। तीन जहिंकमों के आदान-प्रदान का निश्चय होता है, (म) चौभंज — इसमें एक दूसरे के साथ चार वान्यान एक साथ इकट्ठे किये जाते हैं। इन वान्यानों को करने के लिए सब सन्दन्धी एक नियत स्थान पर इकट्ठे होते हैं। एक-दूसरे को लड़-कियाँ देने का बायदा करते हैं। इसके बाद लड़की का पिता लड़के के पिता को पृड़ तथा दूसरी मिठाई देता है, जो घर में जाकर बाँट दी जाती है।

(२) बाग्दान का दूसरा प्रकार रूपने लेकर बाग्दान करना है। जब बट्टा-सट्टा नहीं होता और न रूपने लिये जाते हैं तो उस बाग्दान को 'धर्मनाता' कहते है। ग्यूपे बाली सगाई रह करने पर रूपने बाणिस देने पड़ते हैं। <sup>२ १</sup>

## विवाह की आवश्यक विधियाँ

विवाह संस्कार के सन्बन्ध में एक महत्त्वपूर्ण प्रका यह है कि वैध विवाह के लिए कौत-सी विधियों आवश्यक हैं ! हम यह देख चुके हैं कि वृद्ध मुजों तथा निवन्धकारों की विधियों में बहुत से भेंद हैं ! आश्वलायन गृधमूल तो स्पष्ट रूप से यह कहता है कि वह केवल सामान्य विधियों का उल्लेख करेगा, ऐसी दशा में किन विधियों को प्रामाणिक समझा आय ?

मनु १,१५२ कहता है कि विवाहों में यह और होन तो केवल मंगल के लिए है बास्तव में कन्या के दान से ही पति का उस पर अधिकार हो जाता है। १,१६५ में भी उसने यही बात दूहरायों है। किन्तु कुल्लूक को मह व्याक्या ठीक जान पड़ती है कि मनु को बास्तव में यहाँ केवल कन्या के स्वामित्व को बताना ही अभीष्ट है। कन्यादान से उनके पिता का स्वामित्व हट जाता है और पति का स्वामित्व स्थापित होता है। इससे वह नहीं समझना चाहिए कि वह उसकी स्त्री हो गयी। स्त्री, पति की पत्नी सं सन्दप्यी पूरो होने पर ही बनती है।

मनु ने अन्यल विवाहों की आवश्यक विधियों पर अपनी सम्मति स्पष्ट रूप से प्रकट की है और अधिकांश स्मृतिकार उससे सहमत हैं कि सप्तपदी होने पर विधाह को पूर्ण समझना चाहिए। "विद्वानों को यह जानना चाहिए कि पाणिग्रहण के मन्तों के साथ कन्या का पाणिग्रहण हो जाना भागीत्व का कारण है सप्तपदी विधि पूरी होने पर भागीत्व की पूर्णता हो जाती है"। ३३

नारद विवाह के लिए पाणिग्रहण के मंत्रों को आधस्यक समझता है (१२।३)

२१ यं सं रि० १६११, खण्ड १, माग १।

३२ मनु० ४।२२७, पाणिप्रहणिका मन्त्रा नियतं बारसक्षणम् ॥ तेषां निष्ठा तु विशेषा विद्वाद्भिः सप्तमे पदे ॥

किन्सु किसी विशेष विधि का निर्देश करता । लघु आमण्यायन स्मृति (१४१६०) कहती है कि विवाह के समय जब तक सप्तपदी नहीं होती तब तक विवाह पूरा हुआ नहीं समसा जाता । अमस्मृति में कहा गया है कि जल द्वारा, दान से या माण्यान से कोई कम्या का पाँत नहीं होता, बल्कि पाणिश्रहण संस्कार से सप्तपदी के बाद ही वह उसका पति होता है । रे के स्मृतिचारिक तो सही तक कहती है कि सप्तपदी से पहले पति के सरले पर भी पत्नी विधमा नहीं होती । रे रे बारस्यायन ने सप्तपदी को इतना महत्व नहीं दिया, वह अभिन्होंस या अग्नि की साथी को ही विवाह के अविष्ण्येश्व होने का प्रमाण मानता है। रे

वर्तमान समय में अदालतों ने प्राचीन धर्मकारतों का अनुसरण करते हुए विवाह में यज्ञ (हाँम) और सप्तपदी को ही आवश्यक विधियाँ स्वीकार किया है। १६५ के हिन्दू कानून में धार्मिक विवाहों में इन दोनों विधियों को या आचार को विवाह को चैध सिद्ध करने के लिए पर्याप्त समझा गया है।

## असवर्ण कन्याओं के विवाह की विधि

यह स्मरण रखना चाहिए कि उपर्युक्त सब संस्कार और विधियाँ प्राह्मण, क्षांत्रम, वैषय के लिए अपने वर्णों में ही विधाह करने के लिए हैं। मनु अपने वर्णे की कन्या से ही पाणिप्रष्ट्रण संस्कार की व्यवस्था नरता है, अन्य वर्णों की कन्याओं के साथ विवाह के लिए नहीं विशेष व्यवस्था बतलायी गयी है। श्रेष्ठ जाति (बाह्मण वर्ण) के पुरुषों के साथ विवाह होने के समय क्षत्रिया कन्या बर के हाथ के बांगे छोर को प्रष्टण करें, वैश्या कन्या वर के हाथ में स्थित पैने (प्रतोद) का छोर पकड़े और श्रृद्धा कन्या वर के वस्त्र का छोर पकड़े और श्रृद्धा कन्या वर के वस्त्र का छोर पकड़े और श्रृद्धा कन्या वर के वस्त्र का छोर पकड़े ही सन् (११४३—४४) याजा वर मून (११६२), पांच स्मृति (४१९४) में भी यही व्यवस्था दोहरायी गयी है। श्रृद्धां को वेद मन्त्रों का अधिकार नहीं है, अतः उनकी शादी में आचार या कड़ि को ही परम प्रमाण माना जाता है। गृहस्थ-

- नोबकेन बाचा था कन्यायाः पतिरिच्यते । पाणिव्रहणसंस्कारात् पतित्वं सप्त-मे पवे ॥
  - मि॰ ब्रोणपर्वं ४४।१४-१६ मनोवान्बृद्धिसँगाया दत्ता चोवकपूर्वकम् । पाणिग्रहणमन्त्रास्य प्रचितं वरलक्षणम् ॥ नत्वेषा निस्विता निष्ठा निष्ठा-सप्तपर्वो स्मृता ॥
- ३४ एवं च सम्तमपवावर्षाक् परिणेतुर्मरणेऽपि न विधवात्वमित्पुक्तं भवति ।
- २४ वा० का० सू० ३।४.१९३ अग्निसाक्षिका हि विवाहा न निर्वतन्त इत्याचार्मसमयः।
- च्य खुशालवन्त्र बनाम बाईमनी १९ वं० २४३, वेकंट चरपुलु बनाम रंगाचार पुलु १४ म० ३९८

रलाकर (पु॰ १७) में कहा गया है कि शूद्र का विवाह उस समय पूर्ण समझना चाहिए अब कत्या बर के कपड़े के छोर को पकड़ ले।

# विवाह संस्कार से स्वियों के संबन्ध की अविच्छेदाता

हिन्दू समाज में विवाह संस्कार परनी के लिए पति के साथ अविष्ठिय सन्वन्ध उत्पन्न करने थाला समझा जाता है। पुरुष को कुछ अवस्थाओं में पुनर्विवाह (अधिवेदन) का अधिकार प्राप्त है। १ किन्तु स्ती को पाणिप्रहण के बाद इस जन्म में दूगरा विवाह करने का कोई अवसर प्राप्त नहीं है। मनु ने इस स्थिति के समर्थन में दो यूक्तियाँ हैं—(१) कन्या दान देने जाने योग्य अम्मु है, जिसी बस्सु का नाग एक बार ही दिया जाता है, इसके बाद उस पर दूसरे का स्वामित्व हो जाता है। विवाह के बाद मनी कन्या नहीं रहती है। अतः ज्याही गयी कन्या के लिए मन्त नहीं पढ़े जा सकते हैं। १ न मनु (दा) २२६) की इस अवस्था का दुर्वारणाम यह हुआ कि हिन्दू समाज में विभवां का विवाह विलक्ष बन्द हो गया। मनु ने नियोग तथा वैवाहिक सम्बन्धों की शिविलना का अन्ता करने के उद्देश्य से विवाह संस्कार को अविष्ठिय माना था, किन्तु वाद में विधवा विवाह नियेध के रूप में इस व्यवस्था के कुफल हिन्दू समाज को भागने गई। वर्तमान हिन्दू समाज किस प्रकार इससे सीषण श्रात उठा रहा है, इसका उल्लेख आगे विधवा विवाह वाले अध्याय प् ० ३२६-४२ में किया आयगा।

अविष्ठेश हिन्दू विवाहों की अविष्ठेश ईसाई विवाहों से ग्रामक तुलना

बहुधा हिन्दू विवाहों की इस अविष्ठियता की तुलना रोमन कैयोलिक विवाहों की अविष्ठियता से की जाती है, किन्तु इस तुलना में यह बात भूला दी जाती है कि रोमन कैयोलिक विवाहों में यह प्रतिबन्ध स्त्री और पुरुष रोगों पर समान रूप से लागू होता है। दोनों के लिये विवाह अविष्ठिय समझा जाता है, स्त्री एवं पुरुष दोगों किती दूसरेपुरुष या स्त्री से गादी नहीं कर सकते। हिन्दू विवाह का बन्धन विचिन्न है। वह पुण्य के लिए बिल्कुल नहीं है। पुरुष पहली पत्नी के रहते हुए यथेच्छ विवाह कर सकता है किन्तु स्त्री से जाना रखी जाती है कि वह उसके मरने पर भी दूसरे पति का नाम न से । वह

वास्तव में विवाह का आदर्श नियम तो यह होना चाहिए कि उसमें पति-परनी के अधिकार तुल्य होने चाहिए। यदि विवाह संस्कार हो जाने पर पत्नी की यह अधिकार

<sup>&</sup>lt;sup>२७</sup> हरिबल वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा, पु० ६१

मनु॰ ६।२२६ पाणिग्रहणिका मन्त्रा कन्यास्त्रेव प्रतिष्ठिता । नाकन्यास् वर्वाचन्त्रणां ल्प्सधर्मिक्या हि ताः ॥

र्व ईसाई धर्म ने विवाह को बहुत देर बाद अर्थात् १२वीं से सवी से संस्कार (Sacra-

मही है कि वह दूसरी बादी कर सके तो पति को भी पुनविवाह का अधिकार नहीं होंना बाहिए। १९५५ के हिन्दू विवाह कानून में ऐसी ही अवस्था कर दी गयी है।

वर्तमान समय में अवालने भी धामिक विधि से सम्पन्न हुए हिन्दू विवाह की अविच्छेच सम्बन्ध मानती है। विवाह के अविच्छेच सम्बन्ध को स्वीकार करने के दो मुख्य परिणाम हुए हैं—(१) पति के सरने पर स्वी से पुनिववाह का अधिकार छीन लिया गया। विवाह दो आत्माओं का मिसन है, अतः गति की मृत्यु के बाद परनी को सह स्वतन्त्रता नहीं प्राप्त होगी कि यह कोई दूसरा पति कर सके। (२) पति के जीवित रहने हुए परनी अपन पति को किया गति को स्वा करी है। वस्त्री हो, 3 वस्त्रा कि उस आति में सनाक की प्रमान हो। पत्नी का प्राप्त से स्वा हो, 3 वस्त्रा कि उस आति में सनाक की प्रमान हो। पत्नी व्यक्तिशारिणी हो, 3 वस्त्रा हो, 3 वस्त्राम

ment) बनाया। प्रारम्भ में विवाह विलक्त ऐहिक या सांसारिक (Secular) कार्य समझा जाता था। पुरोहित विवाह को आशीर्वाद से पवित्र बनाता था। <sup>अ</sup>फिन्त इस आशीर्वांव के न होने पर भी विवाह वैद्य समझा जाता था। इसके बाद यह रिवाज चला कि विवाह की लौकिक विधियों पूरी करके चर्च में जाकर उसे सेकामेष्ट (धार्मिक संस्कार) का क्य दिया जात । १२वीं सबी तक विवाह की प्रार-िमक विधियां वर्च से बाहर होती याँ और उसका अन्त वर्च में प्रार्वना (Mass) के साथ होता था। १३वीं शती में सारी विधि परोहित द्वारा ही होने लगी। यह प्रचा यहां तक बढ़ी कि ट्रैंब्ट की परिषद (Council of Trent) ने १६ वी शती में होने वाले बंधिकक विवाहों को पाप और अपराध बना दिया। इसके बाद विवाह को चर्च की विधियों के साथ करना आवश्यक हो गया। किन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि उस परिषद में कुछ व्यक्तियों ने उपर्यंक्त प्रस्ताव के विपक्ष में बोट बिये थे । इस सम्बन्ध को अविच्छेदा बताने में चर्च को कई बातों से प्रेरणा मिली । बाइबिल में आदम और हच्या की एक हो शरीर (One flesh) वाला बताया गया है, फिर चर्च और ईसा का सम्बन्ध भी अविच्छेय समझा जाता या । विवाह इसी सम्बन्ध का लौकिक प्रतीक था, अतः वह अविच्छेच होना चाहिए। जब ईसाई सन्त अखण्ड ब्रह्मचर्य की प्रतिज्ञा लेते ये तो पुरुषों के लिए अखण्ड एवं अविच्छेब विवाह की व्यवस्था क्यों न हो । यतः १५६४ में विवाह अविच्छेब संस्कार स्वीकार किया गया और १६वाँ सबी में वैयक्तिक विवाहाँ को गैर कानुनी व अवध ठहरा दिया गया।

कुदोमी बनाम जोतीराम ३ कल ३ (३०६), तलकत बनाम वसता २६ कल० ७५९ (७५६), नारायण बनाम जिलोक २६ अला ४ (६)

३१ मुख्याया बनाम रामस्यामी २३ म० १७१ (१७६, १७६)

वहीं, मुन्दरी बनाम पीतम्बरी ३२ कल ८७१, बम्बई सरकार बनाम गंगा, ४, ३३

या किसी दूसरे धर्म को स्वीकार कर चुकी हो, तो भी पति के साथ उसका विवाह-बन्धन यवापूर्व कायम रहता है और पति अपनी पत्नी को या पत्नी अपने पति को दुरा-चार या धर्मपरिक्तन के कारण नहीं छोड़ सकती।

पहले परिणाम का ११वें अध्याम में विस्तार से प्रतिपादन होगा। यहाँ केवन दूसरे परिणाम पर विचार किया जामगा। पत्नी के व्यक्तिचारिणी होने पर भी पनि उमें नहीं छोड़ सकता है। 33 कुछ मुकदमों में अवासतों ने यह स्थीकार किया है कि दुराचार से विवाह-सम्बन्ध विकिद्ध हो जाता है। 38 किन्तु दाम्पत्य अधिकारों के प्रकरण में हम यह देखेंगे कि वास्त्रकारों ने यह विधान किया है कि मनी के व्यक्तिचारिणी होंने पर भी पति का यह कर्तव्य है कि वह उसका अरण-पीपण करे और यदि वह कुमार्ग में विरंत नहीं होती तो पति केवल यही कर सकता है कि भरण-पीपण की माला को काम कर दे, किन्तु उसे पत्नी के साथ विवाहसम्बन्ध विक्षित्र करने का कीई अधिकार नहीं।

## धर्म परिवर्तन और विवाह की अविच्छेदाता

हिन्दू विवाह एक धार्मिक सम्बन्ध है, अतः पति-पत्नी में किसी एक के धर्म-परिवर्तन से या जाति से अधः पतित होने ने बाद भी यह सम्बन्ध विच्छिन्न नहीं होना है। बम्बई में एक हिन्दु स्त्री गंगा मुसलमान हुई और उसने पहले हिन्दू पति के जीवित रहते हुए एक मुसलमान से साक्षी की। सरकार की और से उस पर मुकदमा जनाया गया और पहले पति के जीवित रहने पर, दूसरे व्यक्ति के साथ विवाह करने के अपराध में उम स्त्री की सजा दी, गयी।

बंगाल में हिन्दू स्वियों ने अपने अरवाचारी पतियों से परिवाण पाने के लिए धर्म परिवर्तन के उपाय था बहुत अधिक अवलम्बन किया। वहाँ यह रिवाज चल पड़ा या कि जो स्त्री अपने पति द्वारा छोड़ दी जाती थी या बहुत सतायी जाती थी, वह मुखलमान हो जाती थी और अदालत में अपने पति के विषद्ध यह दावा कर देती थी कि वह अपने गैर मुस्लम पित के साथ नहीं रह सकती, इसलिए या तो पित मुसलमान हो जाय, ताकि वह उसके साथ रह सके, या अदालत उसे अपने पहले पित को तलाक देने की स्वीकृति प्रदान करें। ऐसी दशा में प्राय: पति अदालत में उपस्थित नहीं होते थे; स्पॉकि व इस्लाम नहीं स्वीकार करना चाहते थे। अदासत प्रतिवादी की अनुपरिचित में

उपस्प्रसाद बनाम सुमुबाई ४ ता० ला० वि० ३९ (४९, ४२) शिवसिष्ठ बनाम मिलाल १२ स० २७७, नरसम्मा बनाम गंगु १३ स० १३३॥

अध्येष्ट्य बनाम मातागुनाम २ नार्य वेस्टर्न प्रीवित्तन हा० को० रि० ३००, सम्राट बनाम मारियमुत्ती ४ म० २४३। एडमिनिस्ट्रेटर जनरल बनाम आनन्दा-चारी ६ म० ४६६, स्वर्णमयी बनाम भारत मन्त्री १४ कल० २५४।

पत्नी को हिन्दू पति में तलाक की स्थीकृति दे देती थी। इस प्रकार अपने पति को तलाक देने के बाद वह स्थी आर्यसामाजिक विधि से मुद्ध होकर किर हिन्दू बनती थी और अपनी पसन्द के दूसरे पति से अपनी भादी कर नेती थी। पतियों को इस उपाय की जरण लेने की आवग्यकता नहीं होती थी क्योंकि १६४५ तक प्रचलित हिन्दू कानून के अनुसार वे परेच्छ निखयों से बादी कर सकते थे।

म्सलमान बनकर अपने पहले हिन्दू पति से मुक्ति पाने का सबसे प्रसिद्ध उदाहरण श्रीमती सीतादेवी का है। यह पीठापूरम् (महास) के महाराज की नृतीय कन्या है। ६ अगस्त १६३३ की एक प्रतिष्ठित हिन्दू से उसका विवाह सम्बद्ध हुआ । १० अक्टबर १६४३ की बम्बई में उसने एक काजी बुलामा, अलमा पढ़ा और मुसलमान ही गयी। उसने अपने पति को यह लिखा कि में मुसलमान हो नयी हैं, तुम भी मुसलमान हो जाओ। पनि ने मसलमान होने से इन्कार कर दिया। इस पर मद्रास सिटी सिविज कोर्ट में सीता देवी ने यह प्रार्थनापत दिया कि "६ जगस्त १९३३ को हिन्दू विधि के जनुसार हुए मेरे विवाह की ग्रह समझा जाय, क्योंकि मैं १० अक्टूबर १९४३ की मुसलमान ही गयी हैं। मैंने पति को मुसलमान होने के लिए लिखा किन्तु उसने ऐसा करने से बन्कार किया है"। २३ दिन ० १९४३ को यह म्बदमा थी सम्बद इमाम्हीन के सामने पेय हुआ। जब ने अपने फैसने में निष्णा कि "चकि प्रतिवादी बदालत में उपस्पित नहीं हुआ और वादी बम्बई ने बाजी के सामने मुसलमान हो चुकी है, वह कहती है कि इस्लाम के सिद्धान्तों से आकृष्ट होकर वह मुसलगान बनी है। काजी की गवाही से ली गयी है। उसका पति मसलमान बनना स्वीकार नहीं करता । विस्तन ने एंग्लो महम्मदन साँ (पैरा ७४ ए०) में कहा है कि बर वधू में से यदि कोई मुसलमान हो जाता है तो विवाह पर कोई असर नहीं पड़ता, किन्तु यदि वह मुगलमान नहीं होता तो दूसरा पक्ष तलाक दे सकता है। यह विधि दारुद्धस्ताम या मुस्लिम देशों के लिए है, बत: अदालत द्वारा यह विवाह-सम्बन्ध विन्छिन्न घोषित किया जाता है।" इस निर्णय के आठ दिन बाद 9 जून 9.8% को सीता-देवी का विवाह अम्बर्ड में बढ़ौदा के महाराज थी प्रतापसिंह से हो गया। यह कहने की आवश्यकता नहीं कि मीतादेवी बूसरे विवाह से पहले गढ़ होकर हिन्दू बन चुकी थी।

इसमे कोई सन्देह नहीं कि मारत के विभिन्न होई कोटों में इस सम्बन्ध में मतभेद है कि बर-बंधू में से किसी एक के मुसलमान होने पर भी विवाह-सम्बन्ध विच्छिन्न होता है या नहीं, किन्तु अधिकांश कोटों का शुकाब इस ओर है कि यह विवाह-सम्बन्ध विच्छिन्न नहीं होता है। ऊपर हम बम्बई हाईकोर्ट के गंगा वाले मामले का उल्लेख कर चुके हैं। कल-कता हाई कोर्ट ने १=६९ में राजकुमारी के मामले में भी ऐसा ही पैसला दिया था (इ. ला. टि. १० कल. २६४)। मामला इस प्रकार वा कि एक हिन्दू स्ली मुसलमान हुई और उसने एक मुसलमान से बादी कर ली। अदालत ने स्पष्ट रूप से यह कहा कि स्वी के मुसलमान हो जाने पर भी वह हिन्दू कानून की परिश्व से बाहर नहीं चली आती। १६४९ में कसकता हाईकोर्ट के अस्टिस एपले (Edgley) ने एक दूसरे मामले में ऐसी पढ़ित की मत्सैना की। इस मामले में पंत्तीण की एक कभी स्थी ने दीवानी पढ़ित से एक हसी थुरुष से बिलन में गायी की, पित म्यासमां चला गया और फर्नी भारत में आयी, वह मुसलमान हो गयी। उसने अपना नाम नूरजहां रखा और पित को नार भेजा कि वह मुसलमान हो जाग। पित ने मुसलमान होते से इत्कार कर दिया। इस पर नूरजहां ने कलकता हाईकोर्ट में पित से तत्माक पाना चाहा। स्थायाधीं की एमले से यह फ्रांगा किया कि मुसलमान न मनने बाले पर दिवाह-सम्बन्ध के विच्छेद का दस्तामी कानून बिटिस भारत में नामू नहीं हो सकता। १८६६ में बलकत्ता हाईकोर्ट में यह कता था कि इस्लामी कानून भारत का कानून नहीं है और यह वात न्याय (Equity) और उत्तम अनताक रण (Good conscience) के सर्थेश प्रितकृत है कि कियी हिन्दू को इस्लामी कानून में किसी प्रकार बाधित किया जाय। एगले के मत में, प्रभी सरह किसी व्यक्ति के मुसलमान बनने पर दूसरे व्यक्ति को मुसलमान बनने पा दिवाह-सम्बन्ध विच्छेद करने के लिए बाध्य नहीं किया जा सकता, यदि ऐसा मान लिया जाय मां राज्य धर्म-परिवर्तन में सहायक कम आयगा।

इस विषय में स्थितर बनाम आईं (१०७१-१४ मूर की इंडियन अपील्स ३०१) के मामले का उल्लेख उपगोंगें है। इस मामले में एक ईसाई विधया ने जान थामस के साथ अपना सम्बन्ध बताया। जान धामस की पत्नी जीवित थी और ईमाई कानून के अनुसार उसका एक विधया के साथ दूतरा जिवाह दण्डनीय अपराध था। उनमें बनने के लिए दोनों मुसलमान हो गये, क्योंकि इस्लाम में चार शादिया जायज होती है। इलाहाबाद हाईकोर्ट और प्रिची कीसिल दोनों के इस विचाह की निन्दा की और उसे वैध नहीं माना।

अतः उपर्वृक्त फैसलों से यह स्पष्ट हैं कि वैयक्तिक स्वार्यपूर्ति के उद्देश्य में किये गये ध मंपरिवर्तन को अवासत आयज नहीं मानतीं और नहीं अधानतों को ऐमा मानना नाहिए। यदि ऐसा मान लिया जाय तो ध में एक मजाक और खिलवाड़ की चीज हो जायगी। यह प्रवृत्ति अत्यन्त निन्दनीय है कि बहुविवाह का आनन्द लेने मा अभीष्ट व्यक्ति से विवाह करने के लिए ध में परिवर्तन के गईणीय मार्ग का अवलम्बन किया आय।

हिन्दूबम्पती में सदि कोई ईसाई हो जाता है तो भी उन पर विवाह की अवि-च्छेखता का बन्धन लगा रहता है। मगनिया बनाम श्रेमीसह (व ब. ला. रि. व१६) के मामले में मगनिया ने भारतीय तलाक कानून (१०६६ का ४ वा कानून) के अनुसार अपने पित से तलाक पाना चाहा। अवालत को यह पता लगा कि उनकी शादी हिन्दू विधि से हुई वी और उसके बाद वे ईसाई हुए। अवासत ने यह फैसला दिया कि भार-तीय स्थाक कानन में एकविवाही (Monogamous) विवाहों का किशान है, वादी-प्रतिवादी वी शादी हिन्दू कानून के अनुसार हुई, इसमें बहुविवाह जायज है, अतः हिन्दू कानून लागृहोने की वजह में भारतीय तलाक कानून उन पर नहीं लागू हो सकता ।

सद्यपि हिन्दू विवाह सन्यन्य अविष्ठिय है, किन्तु ईसाई धर्म स्थीकार कारों वाले हिन्दू कुछ विशेष अवस्थाओं में देशी ईसाई विवाह भंग कानून (Native Converts Marringe Dissolution Act, १०६६ का २१ वाँ कानून) के अनुनार कुछ बनों का पालन करने हुए लगाक प्राप्त कर सकते हैं। यदि पति-पत्नी में ने किसी एक के ईमाई अन जाने गर दूसरा निरम्तर छः मारा तक जान-पूककर उसका ग्रह्वास परित्याग करता है तो पहला व्यक्ति दामस्य अधिकारों (Conjugal rights) के लिए दावा कर सकती है। यदि प्रनिवादी इस दावे के बाद कोई द्वारा स्वीकृत एक वर्ष की अवधि तक उसे पुनः दाम्परय मुख देने से इन्कार करता है तो अदाखत उस विवाह को भंग कर सकती है। यह स्थरण रखना व्यक्तिए कि इस कानून का उद्देश्य तलाक को सुगम बनाना या प्रोत्साहित करना नहीं, अपितृ यह है कि दम्यती में से किसी एक व्यक्ति के ईसाई हो जाने पर, यदि दूसरा धर्म परिवर्तन के कारण पहले का त्याग करता है तो परित्यक व्यक्ति को दूधरी झादी का अवसर मिल एके। इसी कानून के २५ वें भाग में यह स्पष्ट कर दिया गया है कि महवास-परित्याग (Descrition) धर्मपरिवर्तन के कारण होना नाहिए। यदि यह परित्याग कुरना या दुरावरण के कारण होना, सी उस अवस्था में यह कानून लागू ने होगा।

प्राचीन भाग्त में सामयिक या सशतं विवाह (Contractual Marriages)

आजकल इस प्रवन पर तील सतमेद है कि विवाह अविच्छेद धार्मिक सम्बन्ध (Sacrament) है या दो पक्षों द्वारा आपत में तम किया हुआ एक समझौता, समय मा ठेका (Contract) माल। पिछले यो हुआर वर्षों में विवाह संस्कार की धार्मिकता एवं अविच्छेदता पर इतना अधिक बन दिया गया है कि हम यह मूल गये हैं कि अरयन्त पुराने जमाने में ऐसे अनेक विवाह होते से जिनमें विवाह सम्बन्ध सामिक या सीविद्यक (Contractual) होता था, वर-बच्चू कुछ वर्षों पर विवाह करते थे। तैं व बाव (२।३।९०) में श्रेमिका अपने प्रेमी साम से यह कहती है कि वह उसके साम तब तक विवाह नहीं करेगी, जब तक कि वह उसकी कुछ वर्षों को स्वीकार नहीं करेगा। महाभारत में वर्ष वाले विवाहों के अनेक उदाहरण मिलते है। जरस्वाद को जब अपने पितरों की रक्षा के लिए लाचार होकर विवाह करने का निक्ष्य करना पढ़ा तो उसने अपने पितरों से कहा कि मैं इन मती पर विवाह करनेगा—

१-- मुझे अपने नाम वाली पत्नी मिले।

२-- नुझे वह भिक्षा में मिले।

३- मुझे अपनी पत्नी का भरण-पोषण न करना पढ़े। किन्तु उस बूढ़े आदमी

को, जिसने तपस्या से अपने गरीर को जिलकुल सीच गर गला या, कौन अपनी कन्या देता ? अन्त में उस ऋषि ने जंगल में जाकर तीन बार धीरे-धीरे कहा कि "सब शंगलवासी सुनें, मेरे पितर संकट में है, और उन्होंने मुझे विवाह के लिए आजा दी है। में करवा चाहता हैं।" इसके बाद ऋषि ने अपनी सर्तों की भी घोषणा की। नागराज बासुकि के अनुवरों ने यह समाचार अपने स्वामी के गास पहुँचाया। बासुकि जन्तकारु के विवाह की इच्छा मुनते ही अपनी संजी-संजामी बहिन की नेकर वन में उस ऋषि के निकट आया और उस महात्मा से उसने यह कहा कि "यह कत्या मेरी वाहत है, तुम्हारे नामवाली है, तुम इसे परनी रूप से स्वीकार करी। मैं ही इसे पालुंगा।"" प ऋषि ने कहा-"मेरी यह गर्त है कि मैं इसका भरण-पापण नहीं कर्मगा और यह कन्या कभी मेरा अधिय कार्य नहीं करेगी। अधिय कार्य करने पर मैं इस करवा की छोड़ देगा।", , , बासुकि ने यह गते मंजूर कर ली। वासुकि के घर ऋषि गये। यथाविधि विवाह के बाद वह भागों सहित वासगृह में प्रविप्ट हुआ और वहाँ अपनी पत्नी के सामने भी उसने यह शर्त पेश की "मेरा अप्रिय कार्य न करना और मुझे अप्रिय लगने वाला बचन न बोलना । ऐसा करने पर मैं तुझे छोड़ दूँचा ।"३ द बामुकि की बहिन ने बड़े दु:ब से 'एव-मस्तुं कहकर ऋषि की गर्त स्वीकार की और बहुत सावधानी के साथ ऋषि की सेवा करने सरी ।

एक दिन जरत्कार अपनी पत्नी की नोद में सिर रख कर सा रहे थे। सूर्य अस्त हो गया, किन्तु ऋषि की नोंद नहीं दूरी। पत्नी उस समय नहीं चिन्ता में पड़ गयीं। पदि वह अपने पित की नहीं जगाती तो ऋषि के संध्या समय के आर्मिक कार्य में विश्व पड़ता है, उससे घमें लीग या पाप लगने की संभावना है और यदि वह अवाती है तो पित की निद्रा भंग करने का अपराध करती है। पत्नी ने धमें लोप और पित की निद्राभंग में से धमें लोप को अधिक महत्वपूर्ण समक्षा और यह कहते हुए पित की जगाया— "है बतशील, भगवान सूर्यदेव दूव रहे हैं, उठकर जल स्पर्श कर संध्योपासना की लिए। देखिए अनिहोद्ध का समय आ गया है।

पत्नी भी यह बात सुन कर ऋषि बड़े कुछ हुए। वे बोले—"तूने इस प्रकार से मेरा अपमान किया है, मैं तेरे साथ अब न रहेगा। मैं यह बात निश्चित रूप से जानता हैं कि मेरे सोय रहने से मूर्यदेव कभी उचित समय पर अस्त नहीं हो सकता। अपमानित होकर कोई पुरुष नहीं रहना वाहता। मूस-जैसा धार्मिक व्यक्ति तो ऐसी हालत में कभी नहीं रह

अध्य म० मा० ११४७१४। नं मरिल्पेंड हमेतां चाएय मे समयः कृतः । अप्रियवचनं न कर्तव्यं कृते चैनां त्यजाम्यहम् ॥ अप्रयवचनं न कर्तव्यं कृते चैनां त्यजाम्यहम् ॥ उद्यवस्यं मे न कर्तव्यं न च वाच्यं कराचन । त्यनेयं विप्रियं च त्यां कृतं वासं च ते गृहे ॥

सकता।" पत्नी ने बड़ी समाई पेश की, हाय-पैर जोड़े, फिन्तु ऋषि नहीं पिघले। उन्होंने अपने यचन का स्मरण कराया और पत्नी की छोड़कर अन्यत्र ऋल दिये (महाभा० १४४७(२४-४४)।

इस कया से स्वय्द है कि प्राचीन हिन्दू समाज में विवाह कई बार शर्तों पर होता था और उन गर्तों के भंग होने पर विवाह संबंध विच्छित हो जाता वा। इस संबंध में उवैशी-पुरूरवा और देवपानी-यगाति की कवायें भी स्मरणीय हैं।

### दीवानी विवाह

इस अध्यास के आरंथ में यह कहा जा चुका है कि स्ती-पुस्थ के सम्यन्ध की समान द्वारा स्वीकृत अस्थान के निए कोई न कोई विधि आवस्यक होती है, जाहे वह पुरीहितों द्वारा पूरी की जाय या मजिस्ट्रेट के आगे सम्यन्ध की जाये। पहली विधि से होने वाले विवाह को धार्मिक विवाह (Sacramental marriages) और पूसरे की दीवानी विवाह (Civil marriages) कहते हैं। हिन्दू समाज में पुरीहितों द्वारा अग्नि के सम्मुख पांगि-प्रहुण संस्कार की वैवाहिक विधि सदियों से आवस्यक मानी जाती रही है। गान्धवं विवाह के प्रकरण में हमने वह देखा या कि परस्पर प्रेम जल्पक होने पर विवाह के लिए, पहले संस्कार की आवश्यकता महीं समझी जाती थी। यकुन्सला और दुष्यन्त के विवाह में कोई संस्कार नहीं किया गया था। किन्तु वास्त्यायन के समय तक ऐसे विवाहों को नियमबद्ध करने तथा प्रेम के नाम पर होने वाले व्यक्तियाय को समय तक हिन्दू विवाह को वैध वानों का एक माझ उपाय पाणिग्रहण संस्कार सा। ३० किन्तु १६७२ के वियोध विवाह कान्व से कुछ विशेष व्यक्तियों के लिए गणिग्रहण संस्कार सा। ३० किन्तु १६७२ के वियोध विवाह कान्व से कुछ विशेष व्यक्तियों के लिए गणिग्रहण संस्कार या। जिन्दी के सामने का सान दि वाह वारा नियत वर्ती

अाजकल अधिकांश पश्चिमी बेशों में बीवानी विवाह की प्रमा प्रचलित है। पहले (पू० २६२-३ दि०) यह बताया जा चुना है कि यूरोप में १२ वों शतों तक विवाह चर्च का विचय नहीं समझा जाता था। चर्च ने इसे अपने अधिकार में सेने जा यल किया, किन्तु लूपरतमा अन्य सुधारकों ने कहा कि विचाह बीवानी अवालतों का विषय है। ईच्ट की परिषय ने सुधारकों की इस सम्मति को कुछ (Heresy) घोलित किया किन्तु इसके बावजूब योरोप के अनेक कैपोलिक देशों में बीवानी विवाह ही एक मात्र कानूनी विवाह माना जाता है, जर्मनी में केवल बीवानी विवाह को बैध माना जाता है। उत्तरी अमेरिका की रियासतों में विवाह एक समय (Contract) मात्र है। यूरोप के अधिकांश देशों में बीवानी विवाह के बाद चर्च में विश्वा था-पुरोहित के सामने धार्मिक विधि से दुवारा निवाह किया जाता है (इसा० विदा०, खण्ड १४, प० १४२-४४)

के अनुसार किये जाने वाले दीवानी विवाहों (Civil marriages) को भी वैध समझा गया । भारत में इन विवाहों को वैध बनाने का सनोरंजक इतिहास है।

### दीवानी विवाह के कानून का इतिहास

बहासमाज १६वीं शतान्धी में भारत का सबसे पहला और एक महत्वपूर्ण धार्मिक मुधार आत्योलन था। बहासमाज ने हिन्दू समाज में कई शतान्धियों में चने आने वाले अन्धिविधासों और कुरीतियों को दूर करना चाहा। बहासमाजी मूनि पूजा को नहीं मानते थे, क्योंकि उस सबस हिन्दुओं जा कोई भी संस्कार विश्वी न किसी देवता की मूनिपूजा के विना पूरा नहीं हो सकता, अतः बहाममाणी ऐसी सब विधियों से अलग रहते थे। जिस समय महिष देवेन्द्र बाचू के घर में कोई धार्मिक उत्सव होता, उम ममन वे भूति पूजा से बचने के लिए जंगल में चले जाते थे। ५५५७ में बहाममाण में एक प्रतिभासम्पन्न मेधानी और तेजस्वी युवक श्री केशवचन्द्र सेन का आगमन हुआ और उन्होंने बहासमाण की बड़ी लेजी से सुधारबाद के नाम पर ईसाइयल का जामा पहनाना गुक्त किया। प्रमतिशील बहासमाजी विवाह के हिन्दू आवर्ष एवं विधि दोनों को हुय एवं त्याज्य समसते थे, उनका कहना था कि विवाह स्त्री और पुरुष के बीच में एक समझीता (contract) मास है, कत्यादान बिल्कुल बेकार है और विवाह की पीराणिक विधि त्याज्य है। प्रगतिशील बहासमाजियों ने मूनिपूजा के प्रभावों को सर्थया दूर करते हुए विवाह की एक नयी विधि वनायी।

किन्तु गींश्र ही यह प्रश्न उठ खड़ा हुआ कि इस विधि के अनुसार किये गये विवाह नया वैद्य होंगे? प्रगतिशील बहारासाजियों ने उस समय के एडकांकेट जनरल श्री कोशी से इन निवाहों की वैधला के सम्बन्ध में सम्मति ली। श्री कोशी की सम्मति थी कि ये विवाह वैध नहीं गाने जा सकते। इस पर बहारामाजियों का एक प्रतिनिधि मण्डल उस समय के नायसराय लाई शैनसडाजुत से मिला और उन्होंने ब्रह्मसगाजियों के विवाहों को वैध बनाने के लिए एक कानून गास करने की मींग की। उस समय स्थित यह थी कि हिन्दू, मुसलमान, ईसाई, यूरोपियन और पारसी जातियों के लिए विवाह के कानून बने हुए ये किन्तु बहारामाजी अपने को न हिन्दू मानते थे न मुसलमान, न ईसाई, न पारसी। अतः उनके लिए कानून द्वारा विवाह करने का कोई तरीका नहीं था। इसका मतलव यह या कि कानूनी दृष्टि से बहारामाजी विवाह कर ही नहीं सकते थे। इस दोष को दूर करने की वृष्टि से बहारामाजियों के विवाह के लिए एक कानून ननाना आवश्यक था। किन्तु इसमें सबसे वड़ी दिक्कर यह थी कि बहारामाज का कोई निश्चित रूप नहीं था। ३० वर्ष के अन्वर ही इसमें दो दल पैदा हो। यथे वैदार तों निवाह ने सम्बन्ध में पर्णप्त मतने द खते थे। सरकार किस दल की सम्मति और निविध को प्रामाणिक माने? दूसरी नायसिंग यह थी कि यदि प्रत्येक धार्मिक सम्भति और निविध को प्रामाणिक माने? दूसरी नायसिंग यह थी कि यदि प्रत्येक धार्मिक सम्भति और निविध को प्रामाणिक माने? दूसरी नायसिंग यह थी कि यदि प्रत्येक धार्मिक सम्भति और निविध को प्रामाणिक माने? दूसरी नायसिंग यह थी कि यदि प्रत्येक धार्मिक सम्भति और निविध को प्रामाणिक माने? दूसरी नायसिंग यह थी कि यदि प्रत्येक धार्मिक सम्भति और निविध को प्रामाणिक माने? दूसरी नायसिंग यह थी कि यदि प्रत्येक धार्मिक सम्भति और निविध को प्रामाणिक माने? दूसरी नायसिंग विध स्थान वनाये जाने सम्भति स्थान स्थान साम नायसिंग विध स्थान वनाय जाने वायसिंग सम्भति साम सम्भवत्य के निष्क सम्भति साम सम्भवत्य की निष्क सम्भति साम सम्भवत्य सम्भति साम सम्भति साम सम्भवत्य साम सम्भति साम सम्भवत्य सम्भवत्य सम्भवत्य सम्भवत्य साम सम्भवत्य साम सम्भवत्य स

लगें तो बीसियों विवाह कानून बनाने पड़ेंगे। हर एक सन्प्रदाय अपने लिए असन-असन कानून की माँग करेगा। साम्प्रदायिक विवाह कानून (Denominational Marriago Acts) बनाने में एक यह भी बाधा थी कि विभिन्न बामिक सम्प्रदायों के बीच में होने वाले विवाह का नियमन किस प्रकार किया आयगा?

भारत सरकार के तत्कालीन कानून सदस्य सर हेनरी मेन ने इस समस्या का यह हाथ निकाला कि ईसाई धर्म को न मानन नाले तथा हिन्दू, मुसलमान, बींढ, पारसी या यहूवी धार्मिक विश्वि से गादी न बान्ने नासों के लिए एक कानून बनाया जाय। १८ नव० १८६८ को उन्होंने इस प्रकार के कानून का मिन्नदा पेण किया और सम्मति के लिए, यह मस्विदा प्रान्तीय सन्कारों के पास भेजा गया। प्रान्तीय सरकारों ने इसका इस आधार पर घीर विरोध किया कि यह हिन्दू-मुस्लिम कानूनों में कार्तिका री परिवर्तन करने नाला है। विवाह से विषय में, हिन्दू कानून और हिन्दू धर्म एक है, जो हिन्दू विवाह को नहीं मानता, वह हिन्दू कानून की भी नहीं मानता, उने हिन्दू धर्म में पहते का बोई हक नहीं। व्यवस्थापिका परिषद् था यह अधिकार नहीं कि वह हिन्दू मुस्लिम कानूनों को मनमाने वंग से बदलती रहे। कानून सदस्य सर स्टॉफन ने इस बिल को १८७९ में व्यवस्थापिका परिषद में पेण करते हुए उन्हा आपत्ति की पड़े सुन्दर शब्दों में अधिव्यक्त किया था। उनका कहना था कि हम व्यवस्था-पिका परिषद के कानूनों हारा न तो हिन्दुओं को अधेज और न अभेजों को हिन्दू बनाने का अधिकार रखते हैं।

मेन के मस्विदे में से उपर्युक्त आपत्ति हटाने के लिए इस कानून में एक प्रस्तावना जोरों गयी और यह प्रस्तावना ही इस बिल का सबसे महत्त्वपूर्ण अंग है। इसमें मह कहा गया है कि जो लोग हिन्दू धर्म, ईसाइयत, इस्लाम, पारसी, बीड, सिक्छ या जैन धर्म नहीं स्वीकार करते, उनके लिए यह कानून बनाया जाता है। इस कानून के अनुसार विवाह करने वाले को यह धोषणा करनी पड़ती थी कि वह हिन्दू धर्म को नहीं मानता है।

### दीवानी विवाह का स्वरूप

इस नागृत के अनुसार, विवाह णुद्धक्य से एक धीवानी मानला समझा गया और इसमें किसी धार्मिक विधि का पालन आवश्यक नहीं है। यह निवाह पिवाहों के रिजिस्ट्रार के सामने कुछ सर्ते पूरी करने पर नियत विधि के अनुसार हो सकता है। ये सर्ते इस प्रकार हैं—बर वधु कमाः कम से कम १८ और १४ वर्ष के हीं, यदि वे २९ वर्ष से नाम आयु के हैं तो उनके अभिभावक को सहमति होनी चाहिए। उनमें सिण्डिया या छितम सिण्डिया (Affinity) नहीं होनी चाहिए और उनमें किसी की पत्नी या पति नहीं जीवित होना चाहिए (धारा २)। विवाह से पूर्व बर या बधु को अपने निवास स्थान के रिजिस्ट्रार को विवाह की सूचना देनी पड़ती है। निवास स्थान उसे माना गया है जहाँ उक्त सूचना देने से कम से कम १४ दिन पहले से बर या बधु में से कोई रहता हो (धारा ४)।

सूचना देने से १४ दिन बाद तक यदि उस विवाह संबंध पर कोई आपसि न उठासी जाय तो वह विवाह तीन साक्षियों की उपस्थिति में रिजस्ट्रार के सामने ही सकता है। यह विवाह किसी भी विधि से किया जा सकता है बगार्त कि पति-पत्नी एक-सूसरे को रिजस्ट्रार तथा साक्षियों को अवल कराते हुए कमणः ये मब्द कहीं कि मैं तुझे पति के रूप में स्थीकार करती हूं। और मैं तुझे पति के रूप में स्थीकार करती हूं। और मैं तुझे पति के रूप में स्थीकार करती हैं (धारा १४)। ऐसे निवाहों में स्थान दिमा जा मकता है (धारा १४)।

नये कानुनों का निर्माण--१८७२ का कानुन हिन्दओं को सन्तुष्ट न कर सका, क्योंकि भारत में उस समय तक कोई ऐसा कानून नहीं या, जिस कानून के अनुसार हिन्दुओं में दीवानी विवाह हो समें, इस कानून में वर-वधु को यह धौपणा करना आवश्मक मा कि हम हिन्दू, मसलमान, ईसाई, बौद्ध, जैन, मिक्ख मा पारसी धर्म नहीं स्वीकार करते । बहुत से हिन्दू ऐसे वे भी अपने धर्म में ही रहते हुए धीवानी जिवाह करना चाहते थे। इस मामले में देशी राज्यों ने प्रय प्रदर्शन किया। १६०८ में बढ़ीदा राज्य में तथा १६१६ में इन्दौर राज्य में दीवानी विवाहों को बैध बनाने के कानून बने । कोल्हापुर में भी इसी तरह का कानून बना। भारत सरकार ने स्वयं इस दिशा में कदम नहीं उठाया। श्री हरि सिंह गौड़ ने १६२६ में हिन्दू-समाज में दीवानी विवाहों को वैध बनाने का मस्विदा केन्द्रीय व्यवस्थापिका परिषद में उपस्थित किया । उनकी इच्छा थी कि मास्त की सभी जातियाँ के लिए दीवानी विवाह का कानून बनाया जाय, किन्तु मुसलमानों और पारसियों ने इसका थार विरोध किया। अतः अन्त में यह मस्विदा केवल हिन्दू, बौद्ध, सिक्ब और जैन धर्मों तक के लिए सर्यादित किया गया और १८७२ के ऐक्ट को १८२३ में कानन के अनुसार संशोधित किया गया। इस संगोधन के पश्चात अब एक हिन्दू को यह घोषणा करने भी आवश्यकता नहीं रही कि वह हिन्दू नहीं है। वह हिन्दू होते हुए भी दीवानी विवाह कर सकता था। १९१४ के विशेष विवाह कानून (Special Marriage Act) द्वारा इसमें अनेक आबश्यक और समयानुकुल संगोधन किये गये हैं। इसकी सबसे अधिक क्रांति-कारी व्यवस्था पारस्परिक सहमति (Mutual consent) द्वारा विवाह विच्छेद का विधान है। अब हिन्दू इस कान्त के अनुसार दीवानी विवाह कर सकते हैं।

#### अध्याय =

# दाम्पत्य कर्तव्य व अधिकार

विवाह संस्कार बारा पति-गरती एक सूल में आबद्ध हो जाते हैं। परनी पति के घर में चली जाती है और पति के साथ मिनकर गृहकार्यों का संभावन करती है। इस अवस्था में दोनों के एक-दूसरे के पति कुछ कर्तव्य और अधिकार उत्पन्न हो जाते हैं। यह स्वरूप रखना चाहिए कि प्राचीन काल में हिन्दू समाज में कर्ताओं पर अधिक बल दिया गया था और जानकल अधिकारों की जोरदार माँग की जाती है, अतः प्राचीन धर्मकास्तों में पति-पत्नी को और विजेपका पत्नी के कर्तकों की चर्चा अधिक है और अधिकारों की कम। दिन्दू स्वियों की स्थित गिरने से पूर्व वैदिक बुग में पति-पत्नी के अधिकार तुल्य थे, विवाह के बाद नवस्त्र प्राची रानी हो जाती थी। किन्तु दूसरी से पांचवी सदी के बीच में बनने वाली व्यासस्मृति ने उसे मौकरानी का दर्जा दिया। में मारी की स्थिति में यह परिवर्तन मुल्य सुव तक पूर्व हो चूका था। "इस परिवर्तन के कई कारण थे।

- (१) पहला पारण यजीय कर्मकाण्ड में अत्यधिक मृद्धि के विचार की वृद्धि से जनै:-जनै: स्लिपों का ग्रजीय कार्मी से पृथक् किया जाना था। मासिक धर्म अथवा राजकपी मल के कारण स्थियों अपविद्य मानी जाने लगी थी। धीरे-धीरे इस विचार को सब लोग मानने लगें और यज्ञ विध्यक्ष कार्यों में पत्नी का अधिकार कर हुंने लगा। यज्ञ में स्ली का अधिकार न रहने से यह मृद्ध की तरह हीन मानी जाने लगी, न्योंकि मूद्धों का भी यज्ञ में कोई अधिकार न था।
  - बिक्षण मारत के कुछ प्रदेशों में पत्नी अपने घर में रहती है, पित उसके घर में आता है। इसके वर्णन के लिए देखिए हरिवत वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा पु० २७०-७२।
  - ऋ० १०।=४।४६—सम्राजी श्वगुरे मण सम्बाजी अधिदेवृषु । मि० अपर्व० १४। १।४३ ।
  - व्यासस्मृ० २।२७—दासीविद्यन्दकार्येषु भार्या भर्तुः सदा भवेत् ।
- इसके विशव प्रतिपादन के लिए देखिए हरियत्त वेदालंकार—हिन्दू परिवार मोमांता, पूर्व १०८-१७

- (२) पुत्र पिता के बंग को चलाने वाला और पितरों को पिण्ड दान करने बाला होता था। योद्धा जातियों के जीवनसंघर्ष में कन्या की अपेका पुत्र पिता को अधिक सहामता दे सकता है, जतः ऐसे तमान में कन्याओं की उपेका स्वामा-विक बी।
- (३) स्त्री शिक्षा का अभाव व बाल विवाह—वैदिक काल में कन्या श्रक्षचर्य पूर्वक विद्याध्यान करके ही सुबती होने कर विवाह करती थी। बाद में स्वीतिक्षा की उपेक्षा एवं बाल विवाह के प्रचलन से जब बहुत ही छोटी आयु में कन्याओं के विवाह होने अने, उस समय स्थियों के अधिकारों की उपेक्षा क्वामाविक थी।
- (४) इस स्थिति में यह विचार उत्पक्ष हुआ कि स्त्री स्वतन्त्र नहीं रह सकती, उसका कोई न कोई रक्षक होना माहिए. । इन संय कारणों ने हिन्दू समाज में नारी भी स्थिति में बडा अन्तर आने लगा।

### वैदिक युग में दाम्पत्य अधिकार

वैदिक युग में उपर्युक्त कारणों में से कोई कारण विद्यमान नहीं था, अपिनु मुख्य ऐसे कारण वे जिनसे सिन्नमों को अधिक महत्ता मिथी। उस ममस अनायों से माथ शंधर्य था, अतः राजनीतिक दृष्टि से सन्तानों की बहुत अधिक कामना की जानी थी। ऋरवेद में १० पूर्वों को पैदा करने की भावना प्रकट की गयी है (१० विद्या १४)। निवास पुआों के प्रत्येक काम में सहायक होने से समाज का अत्यन्त उपयोगी अंग थी और संन्यान नका त्यागवाद के विवास के प्रवत्य न होने से विदाह एक आवश्यक कर्तेक्य सनमा जाता था। निवास के शिक्षित एवं मुसंस्कृत होने के कारण विवास में उनकी इच्छा तथा अधिकारों का पूरा ध्यान रखा जाता था।

इन कारणों से पति-पत्नी के अधिकारों में उस समय बड़ा वैपम्य नही था। पत्नी घर की रानी भी और पति का कोई यज या धार्मिक कार्य पत्नी के बिना पूर्ण नहीं हो सकता था। ऋषेद में अनेक स्थनों पर (१।७२।४,४।३।२) पति-पत्नी द्वारा इनाट्टे होकर घरेजू कार्य व यज करने का वर्णन है। तै॰ आ॰ (३।७४) उन्हें यज्ञक्षी रभ में जुड़े हुए दो बैल कहता है। तै॰ बा॰ (३।७।१) यह बताता है कि उस वजनतों का आधा फल क्ष्य हो जाता है, जिसे यज्ञ के दिन (ऋतुकाल के कारण) स्त्री नहीं प्राप्त होती है। अध्यमेध यज्ञ में पत्नी घोड़े का अध्यंजन करती है, जतः उसका इस यज्ञ में उपस्थित रहना अनिवायं होता है। तीता के न होने पर राम को उनकी सुवर्णमयी प्रतिमा बनवानी पड़ी थी (रा० ७।६९१३५)। यज्ञ में पति के साथ बैठन तथा यज्ञ की कियाएँ करने भी दृष्टि से स्त्री को

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> स्त्री की स्वतन्त्रता के विचार के लिए वैखिये हरियस—हिन्दू परिवार मीमांसा, पुरु १९७-म, पुरु ४३६-४०

'पत्नी' नहा जाता है (शत० बा० १।१६।२।५४, गाणिन ४।१।३) तथा उसके दाम्पत्य सम्बन्ध को बताने के निए जाया शब्द का प्रयोग होता था। शह्मण ग्रन्यों के समय में पति को पत्नी का आधा अग कहा जाने लगा था (शतपत्र बा० ४।१।६।१०)। जापस्तम्ब धर्ममूल (२।६।९४, १६, २०) तो पति-पली में अभेद स्वीकार करके यह कहता है कि दोनों को ग्रव कार्य इकट्ठे करने चाहिए।

बाद में वजों में जाया की दृष्टि में स्थी का महत्त्व घटने लगा। जात॰ (१। १। ४। १३) में जात होता है कि एक प्रज्ञ में पहले जाया ही आहुति डाला करती थी, किन्तु वाद में इस कार्य को पुरोहित भी करने लगा। मनु के समय तक स्तिमों को धार्मिक प्रज्ञों में पिन के माथ मिम्मिनित होने का पूरा अधिकार था, किन्तु उनसे मन्बोंक्जारण का अधिकार छीन निया गया था। मनु (३।१८०) यह कहता है कि सायकाल के पढ़े अन्त की बिल को पन्नी मन्बोंक्जारण के बिना ही दे। इससे पहले गौतम धर्मसूज (४।६।२) और गोभिन मृहममूल (१।४।१६, १९) में बिल का वर्णन किया था, किन्तु वे ऐसे किसी प्रतिबन्ध का उल्लेख नहीं करते।

यजीय अधिकारों के सम्बन्ध में यह स्मरण रखना चाहिए कि परनी को से अधिकार संयुक्त रूप से ही प्राप्त वे । पृथक् रूप से नी सन् के जल्बों के अनुसार (५।९५५) स्थियों के लिए कोई सज, प्रन या उपवान नहीं है (मिलाइये विष्णुस्मृति २५।९५, मार्के ९ पुराण १६।६१, महाभारत १।९५८।२४, १३।८।२०)।

यशों से अधिकार कम होने ते आहाजप्रत्यों के समय पत्नी रानी के दर्जों से सिंद के दर्जों तक उतर आमी (हिन्दू परिवार, पृ० ७२)। बाहाज ग्रन्थों में स्कियों की निन्दा के अनेक बचन मिलते हैं, उनका अन्यव उल्लेख हुआ है (हिन्दू परिवार, पृ० १९६)। बात अनेक बचन मिलते हैं, उनका अन्यव उल्लेख हुआ है (हिन्दू परिवार, पृ० १९६)। बात का का (११६१२१) में कहा गया है कि पत्नी को पति के बाद भोजन करना चाहिए क्योंकिएक साम बैठकर मोजन करने से बुवेंल सतान पैदा होती है। बायण्ठ धमंसूझ (१३१३१) में बतप्य का अनुमोदन किया गया है। बीधामन ने (११११६) स्त्री के साम बैठकर मोजन करने को गहित आचरण गिना है। ऐत० (३१२४१७) व गोपम (२१३१२२) बाह्मणों में जवाब न देने वाली (अप्रतिवादिनी) स्त्री की प्रवस्ता को नयी है। इसी समय से स्त्रियों को वयावर्ती बनाने की वह प्रक्रिया शुक्त हुई, जिसका चरम विकास हमें व्यास जैसी स्मितियों में दिखायी पढता है।

### बौद्ध साहित्य में श्वजूर-वहू सधर्ष

बौद्ध साहित्य से हमें जात होता है कि उस समय सास और बहू में घर में अधिकार के लिए बड़े जबर्देस्त सगड़ें होते थे। इसमें कभी-कभी सास के हाथ बाजी रहती और कभी बहू के। बैदिक पुग में सास पर शासन करने वाली बहू इस काल में कभी-कभी सास के अत्याचारों से इतनी अधिक परेकान हो जाती थी कि वह उसके अत्याचारों से बचने के

लिए मठों में भरण बुंदती थी (वेरीनाथा ४५, अल्ते० गो० वु०, प० १०७)। सास गुस्से में बह को नसल से पीटकर जान से मार बालती थी। किन्तु इसके विपरीत कुछ बहुओं ने पुराना शासन और रोब कायम रखा, ऐसे घरों में सालों को भिक्षणी बनना पड़ता था (धम्मपद अंत कंत १९४)। चार बहुएँ जब एक बार अपने स्वकृर से बहुत संग का नयीं तो उन्होंने उसे अपने घर से बाहर निकाल दिया। (धम्मपद अ० कथा ३२४) । जातक सं ३२४ में सास-बहु के शगड़े की एक मनोरंजक कथा दी गयी है। इस में बहु ने सास को मार्च का पूरा प्रयत्न किया, फिल्तु वह असपाल रही। वाराणसी में मगरमञ्जों और पश्चिमाओं से भरी एक नदी के किनारे एक व्यक्ति रहता था। उसके पिना के मरने पर माता ही उसकी देखभाल करती थी और उसके न चाहते हुए भी माना ने अपने लड़के का व्याह कर दिया। बहु ने पहले को सास के प्रति प्रेम दिखामा, किन्तु बाद में सहके लड़कियों होंने पर वह सास से छटका रा चाहने लगी, वह की मौ भी उसी घर में जाकर रहने संगी। यह ने पति पर यह दयान ताला कि मैं तुम्हारी माना की नहीं पाल सकती, तुम उसे मार दो। लड़के ने पुछा-कैसे? बहु ने जवाब दिया कि जब बहु मी जाय तो हम उसे बिस्तर समेत बढ़ियालों वाली नदी में बाल देंगे। सास और वह की माता एक ही कमरे में सोती थीं। बहु ने सास की पहचान के लिए एक निवान बना दिया, किना रात के अंधेरे में शास बाली खाट को उठाकर नदी में डाल दिया गया। अगले दिन वह को यह पता चना कि रात को छोखें से उसने अपनी माँ को नदी में डान दिया है। यह बहुत इ.की हुई। सास से छुटबारा पाने की दूसरी योजना यह बनी कि उस बुद्धिया जी श्मशान में अला दिया जाय । एक रात पति-पत्नी रात को सोली हुई गास की श्मशान में से गये, किन्यु वहाँ आप न मिली। पति आगलेने के लिए जाने लगा, किन्दु पतनी बहाँ अकेले में हर अपने के कारण उसके साथ चली गई। उसर यमणान की उन्ही हवा में बहिया की नींद खुल गयी। आस-गरस का हाल देखकर उसे सारी स्थिति समझ में आ गयी। उसले जरूदी से उठकर पास ही पड़ी एक लाग को उस बिस्तर में बाँध दिया और स्वयं एक गुका में किए गयी। पति-परनी ने लीटकर जिला को आप लगा दी। उधर बढिया की गफा में हीरे, मोती, व आभूपणीं की एक पोटली मिली। सबेरे जब वह उस पाटली के माच धर पहुँची तो वह के आक्चर्य का ठिकाना न रहा । शास के पास हीरे-मोती देख कर उसके मुँह में पानी भर आया । उसने पूछा कि आपने ये कहीं पाये । जालाक बुक्तिया ने जवाब दिया कि इस प्रमान की चिता पर जलने वाले सभी व्यक्तियों को जीवन के दान के साथ यह पोटली भेंट मिलती है। वह युक्तिया के झांसे में जा गयी और यह कहने की आवश्यकता महीं कि अपने लालच में बहु चिता पर जल गरी और सास को बहु से मिली। अर्गुलर निकास की अ० क० (१।७।२) में विशासा के अपने स्वप्तर के साथ यह मनोरंजक झगढ़े का वर्णन है। इस झगड़े का निर्णय करने के लिए पंच इकट्ठे होते हैं। वे विशासा को निर्दोष पाते हैं और अन्त में स्वगुर विशाधा से क्षमा मॉनला है। किन्तू बौद्ध

बन्धों में सामान्य रूप से बहुओं में अपने मास-क्यार के प्रति आदर भाव पाया जाता है।

### महाभारत में दाम्पत्य कर्तव्य

महाभारत में हमें पति-पत्नी के कर्लच्यों के सम्बन्ध की बहुत-सी बातें जात होती हैं। यहने यह बनाया जा चुना है कि हिन्दू जास्तों में पति की अपेक्षा गत्नी के कर्लच्यों पर अधिक बन विमा गया है, किन्तु गहाभारत कराका अपवाद है। महाभारत में हमें पति-पत्नी से सम्बन्धों के संधिकाल का श्रृंधला-चा जिल मिलता है। इसमें यदि पति द्वारा पत्नी में कुछ कर्लच्यों की आणा की जाती है, तो पत्नी पति से भी उत्तके कर्लच्यों के पानन की गाँग करनी है। यश्रम सामान्य रूप से महाभारत पत्नी के लिए पति को देवता मानने के जिलार पर बन देती है, किन्तु उनमें प्राचीन संघर्ष की कुछ सनक अवश्य है। इसमें नारी अपने अधिकारों की रक्षा के निए प्रयत्न कर रही दृष्टिगोचर होती है।

वकुन्तना ने दुष्यन्त द्वारा निरस्कृत होने पर पति-पत्नी धर्म की विस्तृत मीमांसा की है (महाभाव ११७४) ३ उसके मारे मायण में बड़ा ओश और उसता है। हमें इसमें मंदेह है कि आजकल स्त्री की स्वतंत्रता तथा समानाधिकार के लिए उस आन्दोलन करने वाले नारीबादी (Feminist) इसनी तीवना से नारियों के महत्त्व का प्रतिपादन करते होंगे । उगके मतानसार "स्वी मनव्यों का आधा अंग है, स्वी पृथ्यों का श्रेष्टतम मिल है, जिल्हों का मूल है, एकान्त में त्रिय बोलने वाला सका है, धर्म-कर्म में द्वितैपी पिता के समान है, पीड़ा की दबा में माता के समान है। वह पति के लिए विवादान रास्ते में पाँचक को आगम देने बाले स्वल की भाँति है, अतः अति ऋड होने पर भी पति को पत्नी का अप्रिय कार्य नहीं करना चाहिए, क्योंकि रति, प्रीनि और धर्म सब भाग के हाच में है।"\* शकुम्तला की गारी युक्तियों का सारांश है कि पति वत्नी के बिना मधर्म को पूरा कर सकता है और न सुबी रह सकता है, अतान्त्रमें कोध के आवेश में भी स्त्री की दण्छा के विकट नोई साम नहीं करना चाहिए।" निःसंदेह राष्ट्रनाना वा यह बहुत बढ़ा दावा या और वैदिक युग भी भावना को सर्वथा अनुकृत या। किन्तु ग्रास्त्रकारों ने इम अधिकार को नहीं माना. और भागों के अप्रियवादिनी होने के दांप पर ही, एक पत्नी को छोड़ कर दूसरी पत्नी को प्रहण करने का आदेश दिया (बीधायन धर्ममूल तथा मन्) । भारतीय आदशों का चिन्तन करने वाने कालिदास ने शकुन्तला को कथ्य के मुंह से यही उपदेश दिनवामा या कि पति द्वारा अपमानित होने पर भी पति के प्रतिकल आचरण मत करना (अभि० सा० ४१९८) ।

पेरी गापा, भी अल्लेकर द्वारा उद्धत, देखिए पोजीशन आफ बुर्मन

महाभा० १।७४।४२ नुसंरक्षोऽपि रानाणां न कुर्यावप्रियं नरः ।
 रति प्रीति च धर्म च तास्वायत्तमबेश्य हि ॥

पति का मुख्य कर्तव्य-पत्नी का पालन

महाभारत मे पति का प्रधान कर्लव्य परनी का भरण-नोपण करना बनाया गया है। यत्नी भरण करने सीम्स होने से भागों कहलाती है, इसका भरण करने वाले व्यक्ति की भर्ती कहा गया है और उसका पासन करने से वह पति कहलाता है। यो पनि अपनी पत्नी का पालन न कर सके तो बया उसे छोड़ कर पत्नी दूसरा बिवाह कर मकनी है; यह प्रथम कुछ विवादास्पद है। दीर्थतमा की पत्नी प्रहेपीं अपने पति की उपमें का कर्काण का रमरण करानी हुई बहुनी है (१।१०४।३१) कि "मै तुम्हारी जन्मान्यता के कारण तुम्हारा और तुम्हारे पूर्वी का भरण-योषण करती करती भक्त गयी है, अब और भरण नहीं कर सक्ती"। इसके बाद झगड़े में वह अपने पति की कुबी द्वारा गंगा में फिकवा देशी है। महाभारत (१२।२६६।३६-३७) में यह स्थन्ट कहा गया है कि मनुख स्वी के भाग में भर्ना और पालन से पति कहलाता है, यदि यह इस कर्तव्य का पालन नहीं करना नी यह न जर्नी है और न पति। पति भी हर हासत में पत्नी का पीपण करना चाहिए, यह विचार स्मृति-कारो ने बहुत बल के साथ रखा है। मनु =।३=६ में कहता है कि माता-पिना, ग्ली और पूत रमाग के बोम्ब नहीं है, उनकी सेवा और भरण-पोषण को नहीं छोड़ा जा मनना । इन की छोड़ने बाले की राजा की ओर से ६०० पण का दढ़ हीना चाहिए। व प्राज्ञवल्या (११७४) एक पूक्त द्वारा दूसरा विवाह कर लेने पर पहली स्त्री के भरण-पोपण की आवश्यक क्रर्संब्य मानता है। यदि पृथ्य आज्ञा पालन करने वाली, दम पुत्र पैदा करने वाली, मधर बोलने वाली स्त्री को छोड़ देता या हो याज्ञवलक के अनुसार उसे अपनी मपति का नीसग हिस्सा पत्नी को देना पड़ता था। यदि पति निर्धन हो तो उसे पत्नी का भरण-पीपण तो अवस्य करना पटना था (याञ्च० १।७६, नारद स्त्रीपुस० १५)। दक्षम्मृति (२।३६) पोच्य वर्ग में अवात पालन-योपण करने योग्य व्यक्तियों में पत्नी की राणना करनी है। हम आगे यह देखेंगे कि वर्तमान अदासते भी पति के भरण के कर्तका पर बन देती है।

### स्त्री की पराधीनता

धर्मसूत्रों के समय से बालविवाह के प्रचलन तथा करया की शिक्षा के बन्द होने से

- महामारत १।१०४।३१, मार्थाया भरणदूर्ता वालनाच्च पतिः स्मृतः । नि० १२ ।२६६।३६ भरणाद्धि स्त्रिया भर्ता वालनाच्च स्त्रियाः वितः । वृणस्यास्य निवृत्तो तु न मर्ता न वृनः वितः ।
- मनु दाइद ६, न माता न पिता न स्त्री न पुत्रस्त्यागमहोति। स्यजन्त्रपतितानेतात्राता दण्डाः शतानि षट् ।। यह स्त्रोक धर्मशास्त्रकारों को बहुत प्रिय है,दे० मनु० ६।३, गौ० ध० पु० १८।१, बसिष्ट ध० पु० ४।१।२, यात्र० १।८४, नारद १३।२८।३१, विष्णु २४।१२।१३, महानिर्याणतन्त्र ८।१०६, बीधा० २।२।४२, मा० १३।२०।३१।

स्त्री की स्विति गिरने लगी और उसके अधिकारों का छास होने लगा। उसी समय गई सिद्धान्त प्रचलित हुआ कि स्त्री न्वर्तल नहीं है, बचवन में पिता उसकी रक्षा करता है। सौसन में पित और बुदापे में पुत्र, स्त्री कभी स्वतंत्र होने सोग्य नहीं है (मन्०१/३)। बौधायन धर्ममूल इसी वाक्य के साथ यह कहता है कि पित की आज्ञा का पालन करके पत्नी न्वर्गलोक प्राप्त कारती है। स्त्रियों की इस माम्ब्रीय परनेवता से शुख्य होकर एक आधुनिक स्थी ने यह निकाह कि हिन्दू स्त्री पित से केवल एक ही स्थान पर स्वतंत्र हो सकती है और वह स्वान है नरक। "

वारत्व में इस सम्बन्ध में हमें बहुत अधिक भावृक न बनते हुए, उस समस्य के, समाज भी स्थिति को देखना चाहिए। वद कम्याओं की छोटी आयु में भादी हो और वे बिलकुल ज्ञानगुर्च हो, तब उन्हें स्वतंत्रता कैसे दी जा सकती भी? न केवल भारत के किन्तु उस समय दूसरे सम्य समाजों की भी यही दक्षा थी। टकर ने प्राचीन सुनानी समाज के विषय में लिखा है कि प्राचीन यूनान में कोई स्त्री अपने जीवन के किसी भी समय में संरक्षकड़ीन नहीं हो सकती भी। यह उनका पति जीवित न हो तो उसका निकटतम पुष्प सम्बन्धी उसका अभिभावक होता था और उसका ब्याह होने के बाद भी वह अभिभावक समा रहना था। पति के बिलित, सम्य और पालक-योषक होने के बाद भी वह अभिभावक समा रहना था। पति के बिलित, सम्य और पालक-योषक होने के बाद भी वह अभिभावक

मनु का आदर्श — मनु ने विवाह के विषय में जितना अच्छा आदर्श हमारे सामने रखा है, वह संभवतः किसी अन्य स्मृतिकार ने नहीं रखा। उसके मनानुनार पति-गल्मी आमरण एक-दूसरे के प्रति सच्चाई (अन्यभिचार) का व्यवहार करें, संक्षेप में वहीं स्की-पुरुषों का सर्वोच्च धर्म है। विवाह करके स्वी-पुरुष ऐसा यहन करें कि (धर्मार्थकाम के विषय में) एक दूसरे से असन होकर आपस में प्रतिका भंग या व्यक्तियार न करें।

स्त्री के अन्य कर्तंच्य स्मृतिकारों ने स्त्री का परम धर्म पति की सेवा और भर का काम करना बताया है। पतिसेवा उसके लिए गुरुकुल में निवास के तथा घर का काम अग्निहोत करने के तुत्य है (मनु २।६७)। उसके पारिवारिक कार्यों का वर्णन करते हुए सन् कहता है (१।१४०, १५-१६) "स्त्री का धर्म है कि वह सदा प्रसन्न रहे, घर के कार्मों में चतुर हो, घर की सामग्री को साफ रखे, खर्च कम करे, पिता ने अथवा पिता की अनुमति से भाई ने स्त्री को जिस पित को सौंग दिया, वह उस पित के जीने तक उसकी सेवा

रमाबाई—वी हाई कास्ट हिन्दू बुमँन, प्०४१। इस विषय के विस्तृत विवेचन के लिए वेश्विये हरिवल—हिन्दू परिवार मीमांसा, प्०११=

भन् ११९०९-२ अन्योन्यस्याम्यभिवारो भवेदामरणान्तिकः । एव धर्मः समासेन अयः स्त्रीपुंसयोः परः ॥ तया नित्यं यतेयातां स्त्रीपुंसी तु कृतक्रियौ । यथा नामि-वरेतां तौ वियुक्तावितरेतरम् ।

करे, उसके मरने पर भी उसका उल्लंधन न करे। पति के लोक में जाने की इच्छा वाली पतिवता स्त्री को उचित हैं कि वह अपना पाणियहण करने वाले पति के जीवन काल में अथवा उसके मरने पर भी उसका कोई अग्निय कार्य न करे।" ये बातें नो ठीक थी, किन्यु इनके अतिरिक्त मनु ने 11918 में अपने उपर्युक्त वैवाहिक आदर्श के सर्वया प्रतिकृत यह कहा कि पतिवता स्त्री को उचिन है कि पति गरि णील गहिन, परस्त्रीनामी अथवा गूर्णों से हीन हो तो भी यह देवना के ममान उसकी सेवा करे।

### पातिवत्य का आदर्श तथा माहात्म्य

मनु स्थियों के लिए पातिवत्य धर्म फायानन, परनीक के उसम फर्नी के प्रयोधन से लया नरक के पुरक्रनों की भीति द्वारा आयण्यक बना देना पाहता है। "की रवी मन, यक्त और देह से भी परपुरप के माय व्यक्तिकार नहीं करती है, वह मर्ग्न पर पित के साथ कारित है। जी स्वी पित के साथ कारिकार करती है और अंदर लांगों द्वारा पितवता कारी जानी है। जी स्वी पित के साथ कारिकार करती है, वह इस गोक में मिन्दित होती है, मरने पर सिवारित वति है और अनेक रोगों से पीहित होती है" (सनु शार १-२०, ११५६४)। महाभारक तथा पुरागों में पतिवता का महत्त्व की बतान के लिए अनेक विनक्षण कहानियों और समस्कार बताये गये हैं। एटण ने पतिवता गान्धारी में कहा है कि नुम अपने थोध में दीत्व नेल बारा मारी पृथ्वी को जलाने में समर्थ हो (शार १२)। मारिती ने यम में अपने पातिवत्य के प्रमाय से मृत पित को पुनः प्राप्त किया था (महाभारत शार १२३-२११)। सायव इसी आधार पर स्कत्वपुरान (३ ब्रह्मखण्ड, धर्मारण्य अध्य, ११) कहता है कि "असे सपेरा विन से साण को निकासता है, बैसे ही पतिवत्ता आते पति के जीवन को मृत्य के हतों से छीन लेती है, पति के साथ स्थानिक को पहुँचती है, पतिवता को रेककर यमपून भाग जाते हैं। "विवत्ता के माहारूव की पराकाण्ड। हिस्तूसमाज में सनीप्रथा के हम में हुई।

पितवता के कर्त्तंथ्य — स्मृतियों में पतिव्रता स्थियों के अनेना कर्तांथ्य था। ये पि है। क्यासस्मृति (२१२१ प्र०) स्त्री के दैनिक कर्तांथ्यां का वर्णन करती हुई कह्नी है कि "वह पति से पहले उठे, सरीर की पृद्धि करे, गय्या को उठाये, झाड़ू आदि में घर को माफ करे, अन्तिशाला व आंगन को लीप कर मुद्ध करे। (वीके से) वाहर रसोई के सब पातों को धोय, मिट्टी के चूल्हें को लीप कर उसमें आग रखे। यासी के समान सदा पित को आजा मा पालन करे, रसोई बनाकर धितवंबदेव दिये हुए अब को पूजादि को और पित को खिलाये और पित की आजा होने पर बचे हुए अब से स्वयं भोजन करें। भोजन करके शेप दिन को आगदनी और खर्षे की चिन्ता में विताये।" पतिव्रता नदी निश्य ही उत्तम स्वायिष्ट पत्वजान बनाकर प्रीतिपूर्वंक पति को खिलाये, फिर स्वयं भोजन करके भनी प्रकार शस्या को विद्याकर पति की सेवाकरे, पति के सो जाने पर मन में पति का ध्यान करती हुई उसके निकट सो जावे।

स्त्री के लिए निषिद्ध कार्यं — अनेक स्मृतियों में पहनी के लिए निषिद्ध कार्यों का विस्तार से परिगणन किया गया है। उदाहरणार्थ, मिताकराकार विकानकर याज्ञ वाल्य की टीका में स्थियों के गोमन आचार के निषय में शंख द्वारा निर्दिष्ट निम्न निषेशों का उल्लेख करता है— "वह घर से बिना कहें बाहर न जाये, उत्तरीय ओड़े वगैर न जाये, जल्यी न चले; बनिये, संत्यासी, युद्ध वैद्य के अलिटिक्त किसी गरपुरुष से बात न करे, अगनी नाभि खुली न रखे, एड़ी नव क्यांग पहने, स्त्रनों पर से कावा न हटाये, वह मुँह बने बिना न होंग, गति या मंबिधयों से भूणा न करे। वह बेख्या, धूर्त, अभिनारिणी, संस्थातिनी, भाग्य बताने वाली, बादू-टोना तथा मुख विधियों करने वाली दुःशील स्थियों की गंगीत न करे। इनकी संगति से हुनस्थियों का चरित्र बाराव हो जाता है।"

11

पित के विदेश जाने पर, प्रांपितपितका करनी को सब प्रकार के जानन्दों से अधे रहाँन का परामर्श दिया गया है। याजवल्का कहता है (१४।०)—"प्रोपितपितका गेंद आदि के खेल, जरीर को सजाना, समाज और उत्सव देखना, हँसना और दूसरे के घर में जाना छोड़ दें"। क्यासम्पृति (२।५२) तो इस दक्षा में परनी को पेट भर कर पूरा घोजन करने से भी मना करती है। जंब-निविद्यत ने प्रोपितपितका के करणीय कर्तकों की एक जन्दी भूनी दी है। उसे सूने और नाज ने बने रहना चाहिए। जिल नहीं देखने चाहिए, उपवनी में नहीं यूमना चाहिए, खुले स्वानों में अनावृत होकर नहीं सोना चाहिए, उत्तम भोजन और प्रेय में वचना चाहिए, गेंद से खेनना, मुर्गियत इक्ष्य, धूला और आपूषण, दन्त मंजन और अध्य था अंजन उसके लिए ब्रिजन है।

पितवता बनाम परनी बत—स्त्री के धर्म संबंध में कहने हों तो वे यह — "मन, जजन, धरीर से बुद्ध रहती हुई वह हमेशा छावा की तरह पित का अनुसरण करें, सबी के समान पित को आज्ञा का पालन करे।" एक कब्द में कहें तो पित, परनी का देवता है। महाभारत के शब्दों में "स्त्रियों के लिए पित देव हैं"। पित अच्छा हो या बुरा, उचित आज्ञा दे या अनुचित, पितवता पत्नी का तो एक ही कर्स के हैं कि वह उसे आंख्र मूँद कर माने और उसकी इच्छा पूरी करे क्योंकि पित देवता है, देवता की आज्ञा का पालन होना चाहिए। हिन्दू नारियों का आदर्श पितवता धीता है। उनके आदर्श वसन ये हैं— "स्त्री के लिए पित देवता है, वही उसका मुख और बन्धु है, अतः पत्नीको प्राणों द्वारा (अपने प्राण देकर भी)पित के लिए प्रिय कार्य बारना वाहिए।"

सीता के इस आवर्ष पर जलनी हुई करोड़ों हिन्दू स्तियों ने पतिवता के जठोर धर्म का पासन किया है।

अब वैवाहिक अधिकारों के सम्बन्ध में निम्न प्रश्नों पर विवार किया जायगा।

- ९- पत्नी को दण्ड देने का अधिकार,
- २- दाम्परय अधिकारों की पुनः प्राप्ति,
- ६- व्यक्तिवार विषयक नियम।

दण्ड का अधिकार

पति अपनी पस्ती को बो प्रकार से दण्ड दे सकता है--- भीट कर या जर्माना करके। वर्तमान यग में भले ही हम पीटने के अधिकार पर नाक-भी सिकीई, किन्तु हमें यह नहीं भूसना चाहिए कि पूराने जमाने में यह अधिकार सब देशों के पतियों की प्राप्त था और सभ्यता के अभिमानी इक्षालीण्ड में प्≪ १.प तक पति शानी को पीट सकता था। पूर्णने जमाने में भारत में जब स्वियां अपने अधिकारों के प्रति जागरूक भी, पति अपनी पत्नी की एक नियत मर्यादा के भीतर ही पीट शकता था। कौटिस्य ने अर्थणास्त (१११६-११) में यह व्यवस्था की वी कि "ग्रदि न्ती पति की आजा न मानती हो तो पति उसे 'तंगी'. 'अधनंगी', 'वापमरी', 'मामरी' आदि गालियां न देकर नम्रतापूर्वक 'रहते की जिक्षा दे। सदि इस प्रकार शिक्षा देने गर भी गली उसकी बात गर ध्यान न दे नी बोग की पननी खपत्री, रस्ती या हाथ में उसे तीन बार भारा जा सकता है। यदि वह फिर भी बह न माने तो (अदालत द्वारा) उसे बाग्दण्ड या पौरव्य दण्ड का आधा दण्ड दिया जा सकता है"। इनसे यह स्पाट है कि पति अपनी पत्नी को तीन से अधिक थणड़ नहीं मार राकता था। मन् (मा२६६-३००) अपराध करने पर स्त्री, पुत्र, दाम, नीकर और भाई की रस्पी या वॉस की खपची (वेण्डल) से पीटने का विधान करता है, किन्तु इस शर्त के माथ कि इन्हें सर्देव पीठ पर मारा जाय, सिर पर नहीं। इस नियम का उल्लंघन करने वालों की जीर का दण्ड दिया जाना चाहिए। शंखस्मति (१४।१६) के अनुसार भाषीं की सदैव प्यार करना चाहिए और मारना भी चाहिए क्योंकि ऐसा करने से बह स्त्री भीभनीय होती है, अन्यया नहीं। यन अयतरणों से बात होता है कि प्राचीन भारत में पति को लग उद्देश्य से तथा कुछ मर्यादाओं के भीतर रहते हुए पत्नी को पीटने का अधिकार या।

पत्नी को दण्य देने का दूसरा उपाय उस पर जुर्माना करना मा उसकी सम्पत्ति छीनना था। मन् (१। ६४) के अनुसार को स्त्री रोके जाने पर भी मराब पीती थी या घर से बाहर नाभ-तमाना देखने जाती थी उसे अर्थदण्य दिया जाता था। मन् (१।७७) के अनुसार पित अपने से देख रखने वाली स्त्री को एक वर्ष तक देखता रहे, एक वर्ष के बाद भी यदि बहु देख करे तो पित उसकी सम्पत्ति छीन से और उसकी सहवास के सुख में विजित कर दे।

### दाम्पत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति

विवाह हो जाने पर पति-पत्नी का यह अधिकार है कि वह परस्पर सहवास के सुख का उपभोग करें। यदि उन दीनों में कोई एक दूसरे को इस अधिकार से वंचित करता है तो वह निःसंदेह अधर्म करता है। बौधायन धर्ममूल ४।१।१६।२०-२२ ने इस विषय पर बहुत स्पट व्यवस्था दी है कि "यदि पति तीन वर्ष तक ऋतुमती स्त्री के पास नहीं जाता है ती उसे भूणहत्या का पाप नगता है; जो स्त्री पति को अपने पास वाने से रोके, उसे पति

गाँव में भ्रणहत्यारी प्रसिद्ध करके घर से बाहर निकाल दे"। समाज में संत्यास एवं त्यागवाद की प्रवृत्ति बढ़ने पर बहुत में लोग संन्यास सेने सने थे। यह पत्लियों के साथ अन्याय था। महाभारत में इस विषय पर कुछ प्रकाश पड़ता है। राजा जनक ने राज्य छोद कर कापास बरख ग्रहण कर लिये और भिलावृत्ति का निक्वस किया। उस समय उनकी परनी ने इस अकरणीय कार्य के लिए पति को बहुत कुछ बहुत (महामा० १२।१६। १५) । उसके शब्दों में-- "तुम धर्मपन्नियों का परित्याग करके अब जीना चाहते हो । इस कार्य में तुम्हें पाप लगेगा, इहलीक और परलीक दोनों का लाभ नहीं मिलेगा"। इससे स्पष्ट है कि अपनी विवाहित स्त्री का परित्याग कर संन्यासी होना वाप था. वर्योकि इससे बह स्वी दाम्परम गुन्त से बंचित होती थी। किन्तु उस समय स्त्री इस अधिकार की प्राप्ति के लिए या भरण-गोपण के किसी अधिकार की प्राप्ति के लिए अदालत में दावा दावर कर नहीं सकती थी। नारद ने (kick) पति-पत्नी के झगड़े को संबंधियों या राजा के पास ने जाने का निर्पेश किया है। मिनाक्षरा (२।२।६४) अवश्य यह कहती है कि पति-पत्नी के अगड़े राजा के पास नहीं ले जाने चाहिए, किन्तु यदि राजा की प्रत्यक्ष कप से या कर्णपरम्परा द्वारा किसी सगड़ेका ज्ञान होता है तो उसे अवत्य पति-पत्नी को ठीक गम्से पर लाना चाहिए। म्दी की स्थिति निर बाने में गामद ऐसे सगढ़ों को राजा के सामने लाने भी आवश्यकता ही नहीं पड़नी थी।

व्यभिचार के विषय में हिन्दू कानून अन्य देशों के कानूगों की अपेक्षा स्त्री के प्रति अधिक उदार है बद्धपि पूरुप के इस अपराध के लिए कठोर दण्ड बताया गया है। मन् के मत में परस्त्रीगमन गीवध लादि के समान उपवातक है (१९१६०), और इस पाप की गुळि जान्द्रायणवत में ही सकती है (१९१६८)। आपस्तम्य धर्मसूत्र (२१९०१२६) १८-२१) ने किसी स्त्री के साथ व्यक्तिचार करने वाले पुरुष को बियनछेद का असंकर रण्ड दिया है और यदि बह म्ली पुमारी होतो व्यक्ति की सारी सम्पत्ति जन्त करके उसके देश-निर्मानन का विधान किया गया है। विष्यु स्मृति (४१९=६) में परस्त्रीयामी की आततामी माना गया है और आततामी को मारने का पूरा अधिकार है (मि०व०ध०सू० ३।१६-१७)। महानिर्वाणसन्त (१९।५३) में स्पप्ट क्य में यह कहा गया है कि यदि कोई अपनी पत्नी को किसी दूसरे की भूजाओं में देखता है और वह दोनों को मारता है ती राजा उसे दण न दे। टाड द्वारा बॉणत (एनल्स, ख॰ २, प॰ ४२३) व्दी के युवराज गोपीनाथ की क्या से उपर्युक्त दण्ड की पुष्टि होती है। गोपीनाथ एक रात को बाह्मण की पत्नी के पास जाता है, बाह्मणी का पति राजा से आज्ञा प्राप्त करके युवराज को मार देता है। राइट ने गोरखों के कुछ ऐसे उदाहरण दिये हैं (हिस्ट्री आफ नैवाल, प्०३२)। मन् ने =1314-318 में परस्तियों के साथ नदी, तीर्थ, जधान में बात करने, मासाओं व सुगंधित बस्तुओं आदि का उपहार भेजने, भीड़ा करने, स्त्री के कपड़ों व आभूपणों को छनं, एन बाट पर बैठने, अदेश (अस्थान) में स्त्री की स्पर्ध करने पर बाह्यणेतर पुरुष

के लिए मृत्युदण्ड की व्यवस्था की है। अपनी जाति और गुणी के अभिमान से परपुष्य के साथ संग करने वाली स्त्री के दण्ड का आगे उत्सेख होगा। किन्तु ऐमा अपराध करने वाले पुरुष को मनु ने लोहे के गरम विस्तर पर आग ने जसा देने का विधान किया है (=1302)। सारद ने (9812) अ्यभिचार को, महायाम बताते हुए पुरुष पर 9000 पण के दण्ड की, सम्पत्ति की जन्मी की, निष्कासन की, शिष्नछेदन की और मृत्यु-रण्ड की व्यवस्था भी है।

व्यक्तिचारी होने पर पूर्व्यों के लिए कठोर दण्ड की व्यवस्था करने हुए, गास्त-कारों ने व्यक्तिचारिंगी स्त्री की बण्ड बेले में नरमी दिखायी है। मनु (८१३०१), गीतम (१२३११४) और महाभार (१२।१४४।६९-६४) ने संयंति दम विषय में उपना विश्वायी है और व्यक्तिचारिणी स्वी को गार्वजनिक स्थाव में कुलों द्वारा कटवाये जाने का विद्यान किया है, फिल्मू अधिकांण स्मृतिकार हरूके दण्ड तथा नरम प्रायत्वित की पर्योप्त समझते हैं। कुछ स्मृतिकार यहाँ तक कहते हैं कि उसे खुद्धि की आवश्यकता भी नहीं, वह रजःसाव ने ही गुढ़ हां जाती है। व्यक्तिशारिणी होने पर भी उसे पति से भरण-पोषण पाने का पूरा अधिकार है। मन ने स्वयं १११९७७-७८ में व्याप्तवारिणा होने पर स्त्री को घर में रोक रखने तथा रोकी जाने पर व्यक्तिचारिणी होने पर भी चान्द्रायण वत से उसकी शुद्धि मानी है। याज्ञ (११७०) कहता है कि आमिचारिणी स्त्री से घर के सब अधिकार छीन कर, मैंने यस्त्र पहिना कर उसे केवल गीवित रहते के निए निर्वाह योग्य भोजन देकर, अनादर के साथ सदा भूमि पर मुलाना चाहिए। मागद (१२।६१-६२) ने ऐसा विधान किया है, किन्तु पूराने मूलकार इस इद तक नहीं गये थे। बीधायम २।२।५० में सामान्य व्यक्तिचार में कुण्छ बत से और गृद्ध के साथ समागम करने पर बान्द्रायण वत से स्त्रों का शुद्ध होना मानता है। वसिष्ठ (२९१०-९०) व्यपिबारिणी स्त्री की मुद्धि की बड़ी निस्तृत विधि देता है। अनेक शास्त्रकारों का मत है कि स्त्री व्यभिचार से दूषित नहीं होती है। माझ॰ (१।७।१) ने कहा है कि स्वियों को चन्द्रमा ने भौभ, गन्धर्य ने उत्तम वाणी और पविव्रता दी है, इसलिए स्तियाँ सब प्रकार ने पवित्र हैं। बौधायन (२।२।५७) ने स्तियों की सर्वथा गुद्ध होने की यूगरी युक्ति गह दी है कि प्रतिमास का रजन्मान इनके पापों और मलों को दूर करता है 9 र । यह युक्ति अति ३।९६५ में भी पासी बाती है। याज्ञवलक्य ने परपुरुष से प्राप्त गर्भ को त्यागने पर व्यक्तिवारिणी स्त्री की गुढि मानी है। अबि (३।१६९-३, मि० देवल १०-५१) ने विस्तारपूर्वक यह बताया है कि पतियों को अपनी व्यक्तियारिणी स्तियों का परित्याग नहीं करना चाहिए, स्तियों किसी भी सम्बन्ध से दूषित नहीं होती, क्योंकि प्रति मास एक:खाव उनकी अर्थाद को

वैद्यापनधर्ममूत्र २।२।४७, स्त्रियः पित्रत्रमतुलं नेषा बुष्यन्ति कहिषित् । मासि मासि रजो ह्यासा बुरितान्यपकवेति ॥

धो देना है। नेवल गर्भ होने पर ही यह शस्य (सन्तान) की प्रतीका वरे उसके निकल जाने पर रण साव के बाद वे गुद्ध हो जाती है।

शास्त्रकारों द्वारा न्हीं के व्यक्तियार को इतने इसकेपन से देखें जाने का विशेष कारण है। वे न्हीं को सर्वेदा परतन्त्र समझते थे, अत स्त्री यदि ऐसा कार्य करती है तो इस पाप के लिए उसका पित दोषीं है, जो उस पर ठीक तरह नियन्त्रण नहीं रखता है। इसी लिए विशाय धर्मसूल (१९४४) में तथा मन् =1३५७ में कहा गया है कि स्त्री के व्यक्तियारिणी होने पर उसके परिव को उसके व्यक्तियार का पाप लगता है।

स्त्रियों में व्यागिचारिणी होने पर, मेंबल पुराने मास्त्रकारों ने ही उन्हें हलका दण्ड नहीं दिया, बिल्क बर्नमान विधान-निर्माताओं ने भी भारतीय दण्ड विधान में व्यक्तिचार को धण्डनीय अपराध बताते हुए त्यों को इस अपराध के दण्ड से मुक्त किया है। स्त्री को ऐसी छूट देने का कारण जा नमीसन ने इस प्रकार स्पष्ट किया था—"इस देश की स्त्रियों की रिपति दुर्घोग्यवश दण्डीण्ड और फास की स्त्रियों ने सर्वेषा किस है। उनका बचपन में विवाह हा जाता है। पति यूसरी युवती पत्नियों के कारण उनकी उपेक्षा करता है। अपनी कई सीतों के साथ ही वे पति का ध्यान अपनी ओर खीच सकती है। जब तक पति का अपना अन्त पुर स्वियों में भरने की कानून द्वारा पूरी स्वत्रज्ञता मिली हुई है, तब तक पत्नी के व्यक्तिचार को दण्डनीय अपराध बनाने के कानून को हम बार्छनीय नहीं समझते"।

पुनर्विवाह के विषय में स्त्रियों के साथ वास्तव में अन्याय हुआ है, किन्तु इस विषय को हम अगले अध्याय में विस्तार से देखेंगे।

#### अध्याय ह

# विवाह-विच्छेद या तलाक

हिन्दू समान में यह विश्वास पाया जाता है कि विवाह एक अविच्छेण सम्बन्ध है,
पति-पत्ती के जीवनकाल में विवाह विच्छेट नहीं हो सकता, मृत्यू भी इस सम्बन्ध को भंग
नहीं कर शकती, सती स्वियां जत्म-जन्मान्तरों में भी अपने पति को प्रान्त करनी है। इसमें
कोई सन्देह नहीं कि यह विश्वास पिछले काल के धर्मणान्तों ने तथा पूराणों से प्राप्त
होता है, जिन्तु यदि ऐतिहासिक दृष्टि ने देखा जाय नो मानूम होगा कि दूसरी भतावदी
ई० पू० से मनुस्मृति तथा इसके बाद भी अन्य स्मृतियों ने विवाह को अविच्छेच
सम्बन्ध के क्या में प्रतिपादित किया।। उसने पहने नभी विवाहों को यह पिबचता
नहीं मिली बी। स्वियों का एक विवाह हो जाने के धाद उन्हें कुछ कियेप अवन्याओं
में दूसरा विवाह करने का अधिकार था। मनुस्मृति के बाद की कुछ स्मृतियों ने भी स्वियों
का यह विधिकार स्वीकृत किया, किन्तु बाद में हिन्दू समाज में स्वियों की द्वाा गिरती
गयी और उनमें यह अधिकार छिन गया।

### वैदिक काल में स्त्री का पुनर्विबाह

वैविक युग में पति के सर जोने पर पत्नी की दूसरा विवाह करने का अधिकार निष्णत रूप से था। पर्याद पति-पत्नी का सम्बन्ध अविच्छेय है, तो पत्नी की दूसरे पिकाह का अधिकार नहीं होना चाहिए। उसे आमरण वैधव्य का जीवन विताते हुए अपने भूत पति की भक्ति करनी चहिए। हुम आगे चल कर वह देखेंगे कि जिस समय से हिन्दू समाज में विवाह को अविच्छेय सम्बन्ध मानने का खिद्धान्त पूर्ण क्य से माना जाने लगा, उसी समय से स्विम को अविच्छेय सम्बन्ध मानने का खिद्धान्त पूर्ण क्य से माना जाने लगा, उसी समय से स्विमों का दूसरा विवाह बन्द हो गया। किन्तु वैदिक साहित्य में क्वियों के पुनिवाह के कुछ संकेत मिलते हैं। अथवेंदेद के एक मन्द्र में स्त्री के पुनिवाह की चर्चा है—"औ पहले पति को प्राप्त करती है, वे दोनों, 'वंचीदन अर्ज' को देते हैं और पृथक् नहीं होते। जो दूसरा पति पंचीदन अर्ज' और दक्षिणा तेज से युक्त अर्ज को देता है, वह पुनिवाहित स्त्री के साम समान तेज बाला होता

को वां सपुला विध्यवेत देवरम् । (ऋक्० १०।४०।२) उदीर्घ्व नामीम जीवलोकं गतासुमेतमुपरीय एहि । हस्तप्रामस्य दिधियोस्तवेदं पत्युर्जनित्वभि सं बमूव (ऋक्० १०।१८।६) है। दें हमें सही "पंचीदन अज" के पचड़े में पढ़ने की अरूरत नहीं है, वह तो विषयान्तर है, किन्दु इससे यह स्पष्ट हैं कि न्तियों को कुछ विशेष दक्षाओं में पुनीववाह का अधिकार था। वेदों से पुनीववाह की विशेष दक्षाओं पर कुछ अधिक प्रकाश नहीं पड़ता।

### धर्मसूल और पुनर्विवाह

वैदिक पुग के बाद मनुष्यों के आचार की वेदानुकूल एवं उत्तम बनाने के लिए धर्ममूकों की रचना हुई। इन धर्ममूकों में विवाह सम्बन्धी आचारों का भी प्रतिपादन है। बेदों में स्तियों में पुनर्विवाह की विशेष दशाओं पर अधिकार का पण्दापका हुआ है, धर्मगुलकारों ने उस परदे की भीका सा उठा दिया है। म्लियों के पुनरिवाह भी अवस्थाओं में प्रवास मुख्य है। बॉसप्ट धर्मसूल में इस विषय का विस्तार से प्रतिपादन है और वह इस प्रकार है-"प्रीपित-पत्नी (जिसका पति विदेश बला गया हो) गांच वर्षे तक प्रतीक्षा करके, उसके बाद पति के पास जाय। यदि धार्मिक व जार्थिक कारणीं में उसके पाम न जा सके तो उसे इस प्रकार का व्यवहार करना चाहिए कि उसका पति मर बना है। सलानवती बाह्यणी पांच वर्ष तथा निःसन्तान चार वर्ष, सन्तानवती क्षतिया पांच वर्ष तथा निःसन्तान तीन वर्ष, मन्नानवनी बैच्या चार वर्ष और निःसन्तान दो वर्ष तथा मन्तानवती गृहा दो वर्ष और निःसन्तान एक वर्ष पति की विदेश में लीटने की प्रतीका करे। इसके बाद वह पति के समान स्वार्थ, जाति, पिण्ड, उदक व गांत वाले व्यक्ति से विवाह करें । इसमें पहला व्यक्ति पिछलों से अधिया गौरव बाला है। है यसिष्ठ भी इस न्यवस्था से स्पष्ट है कि प्रोपित पति का पत्नी को बाह्यण वर्ण की होने पर पांच वर्षे बाद दूसरा पति वरण करने का अधिकार था। इस सम्बन्ध में यह स्वरण रखना चाहिए कि वर्तमान मुग में यातायात एवं पत्र-व्यवहार के साधन वसिष्ठ धर्ममूल के समय की अपेक्षा बहुत उम्रत हो गये हैं, तो भी इंग्लैण्ड के १६३६ के 'वि मैट्रिमोनियल काजेज एकट'

मा पूर्व पाँत हित्वा अचान्यं जिन्दते पतिम्। पंजीदनं च तावजं बदातो न वियोषतः॥ समानलोको न भवति पुनभूँवा परः पतिः। मोऽत्रं पंजीदनं दक्षिणा ज्योतिषं ददाति॥ (अपवं० शप्र।२६-२७) अपवं प्र।९७।६-६ में अनेक पतियों का संकेत है किन्तु यह वर्णन आलंकारिक प्रतीत होता है।

अोबितपत्नी पंचवर्षाण्युपासीत् । ऊथ्वं पंचेन्यो वर्षेभ्यो मर्तृसकाशं गच्छेत् । यदि धर्मार्थाभ्या प्रवासे प्रत्यनुकामा न स्यावया प्रेत एव वर्तितच्यं स्थात् । एवं वाक्यणी पंच प्रजाताप्रजाता चटवारि । अत उच्चं समानार्थं जन्मपिष्योवकगोल्लाणां पूर्वः पूर्वो गरीयान् (वसिष्ठ धर्मसुक अध्याय १७, सुक्त ७५-६०) । (The Matrimonial Causes Act) में यह अवधि सान वर्ष रखी गयी है। १९५५ के हिन्दू विवाह कानून में भी यह अवधि सात वर्ष है। किन्तू विस्ष्य ने बते अविक में अधिक बाह्मणी के लिए पांच वर्ष स्था गृहा के लिए कम में कम दो वर्ष रखा है। बितर धर्ममूल ने पांच अग्य अवस्थाओं में भी गर्गी को पूर्नीववाह का अधिकार दिया है—में पति का नपुंसक होना, जातिष्मुत होना, मर जाना आदि है। "में अपनी कुमारावस्था के भर्ता को छोड़ कर दूमरे ब्यक्तिमों में विचाय करके उम परिवार में आ जाती है वह पूर्नमूँ है। जो नपुंसक, जाति से अपर या उत्मत्त पति को छोड़ कर अथवा पणि के गर्मन पर दूमरे पित को प्राप्त करती है, यह भी 'पूर्नमूँ होगी है"। में बौधागन धर्ममूल (=1२।२६) केवल नपुसकता और आत्रिक्षण मो ही स्त्री के पूर्नाववाह का का रख ममझता है। इस प्रमम में यह भी कह देना उचित्र है कि विवाह संस्कार के ममन यदि पति सर जाता है गो ऐसी अक्षरायोनि करवा है पुन: सरकार का दोनों धर्ममूलों में विधान है (यौधायन धर्ममूल ४) १९१९ ह स्विमन्द देश। ६२)।

# महाभारत व बौद साहित्य में नलाक

प्राचीन इतिहास में विवाह विष्कुद के ऐतिहानिक प्रमाण बहुत कम मिलते हैं। वीधितमा की पत्नी प्रदेशी ने अपने पति से तंन आकर उसे पुत्नी द्वारा गंगा में फिक्का दिया था (महाभा० आदि एकं)। किन्तु महाभारत इस विषय में भौन है कि प्रक्रेणी ने दूसरा विवाह किया या नहीं। बौद वाइ मय में अवश्य इस प्रकार के मंकित मिलते हैं कि स्क्रियों का पुनीविवाह होता था। उच्छंग जातक (स०६७) से हमें बात होता है कि एक वार एक स्वी का पति, भाई और पुत्र पकड़े वर्ष। उसने अपने सम्बन्धियों के लिए, उच्चत्वर से विवाप शुक्र किया। उस स्वी के विवाप भरे आतेनाद में राजा के हृदय था। दिवत कर दिया। राजा में उससे बहा—मैं इन तीन में से एक की छोड़ सकता हैं। पुन्न इनमें में किसे छुड़वाना चाहती हों हैं स्वी ने उत्तर दिया—"महाराज । बदि में जीवित कर हैं की दूसरा पति और दूसरा पुत्र प्राप्त कर सकती हूँ, किन्तु मेरे माता-पिता मर चुके हैं, अत. मैं इसरा भाई प्राप्त नहीं कर सकती, इसितए मुझे मेरा भाई देने की छुपा करें।" स्वी का यह उत्तर स्पष्ट रूप से सिद्ध करता है कि उस समय स्वी दूसरा विवाह कर सकती थी। वेरी गाथा अ० क० (पू० २६०) में इसी नामक दासी का वर्ष एक महीन में ही छोड़ विया। इसके बाद उसने पिता ने एक अन्य व्यक्ति से इसीदासी की सादी की, किन्तु यहा विया। इसके बाद उसने पिता ने एक अन्य व्यक्ति से इसीदासी की सादी की, किन्तु यहा विया। इसके बाद उसने पिता ने एक अन्य व्यक्ति से इसीदासी की सादी की, किन्तु यहा

विसन्त धर्ममुत्र १६।१६-२०, या कौमारं भतारमृत्सृज्यान्यान्यैः सह चरिरवा तस्यय कुटुम्बमान्नयति सा पुनम् मवति । या च क्लीबं पतितमृत्मत्तं वा मर्ता-रमृत्सृज्यान्यं गति विन्यते मृते वा सा पुनम् भवति ।

भी यह पति को पसन्द नहीं आयी और एक सहीते बाद माता-पिता के पास लीट आयी। फिर उसका एक तीसरे व्वक्ति से विवाह हुआ, किन्तु यह विवाह १४ दिन भी नही टिका। उसे ग्रह पना लगा कि उसके पति ने उसकी अनुपत्त्विन में दूसरा विवाह कर लिया है ती उसमें पति के पास लौटने ने इन्कार किया। बुद्ध के कहने से एक राजा ने उसे गोद से लिया और उसका विवाह सभागत कुल के एक व्यक्ति से कर दिया। मण्डिम निकास (पा» टै॰ सो॰ वाण्ड २, पू॰ ९०६) में एक ऐसे परिवार का वर्णन है, जिस के व्यक्ति एक तलाव वी हुई स्त्री को उसकी उच्छा के विरुद्ध एक नये पति में स्थाहना बाहते थे । किन्तु बौद्ध मान में स्वियों के पुर्नाववाह का यूरी दृष्टि से देखा जाने लगा था। कण्हदीपासन (क्रण्ण हैंगायन) जातक (४४४) में माण्डक अपनी पत्नी से वह प्रथन करता है कि "मै तेरे घर से तुझे अधिकसित बुद्धि वाली जवानी भी वता में अपनी स्त्री के रूप में यहाँ से आया था, तु बिना प्रेम के मेरे साथ अपने सारे जीवन में किसप्रकार रही ?" माण्डव्य की स्त्री उत्तर देती है कि "इस कुल मे यह रिवान नहीं है कि निवाहित स्त्री कोई नया पति करें, न कभी ऐसा हआ है। मैंने इस रिवाज का पासन किया ताकि मुझे कोई नीच न कहे। ऐसे अपवाद के भग ने मुझे यहाँ ठहरने तथा तेरे साथ प्रेमगुन्य होकर रहने को बाध्य किया।" उपर्युक्त विवरण से स्पप्ट है कि मीद्ध साहित्य में विवाह विष्टेद के अनेक उदाहरण मिलते हैं, किन्तु उस समय इस प्रवा को अच्छा नही समझा जाता था।

### कौटिल्य तथा पुनर्विवाह

धर्मभूतों के बाद कीटिलीय अर्थकास्त्र में इस विषय की विस्तार से चर्चा है कि पति के प्रथास एवं विदेश गमन से उत्पन्न परिस्थितियों तथा विवाह विच्छेद के सम्बन्ध में कीटिल्य ने बहुत मुन्दर तथा न्यायपूर्ण विधान बनाया है। कीटिल्य यह अच्छी तरह समझता चा कि स्त्रियों को मुछ अवस्थाओं में अवकि वे अपने पति से विमुक्त हो जाती है, पदि पुनियत्ताह का अधिकार न विधा गया तो समाज में अधर्म, व्यक्तिचार एवं अनाचार बहुत बढ जायगा। प्राणियों के निए प्रकृति से प्राप्त सहज मीन प्रेरणा के आवेग को यदि उचित मार्ग गही मिलेगा तो वह अनुचित मार्गों से उस आवेग को शान्त करेगी। इसलिए कीटिल्य (३१३४२) ने स्पन्ट शब्दों में यह धायणा की कि "स्त्री के ऋतुकास का उपरोध (ऋतुकास में पुरुष के सराम का न होना) धर्म का वध है।" उस मूल सिखात को दृष्टि में रखते हुए कीटिल्य ने आठी प्रकार के विवाहों में, चाहे वे प्रशस्त ही या अप्रवस्त, कुछ विशेष परिस्थितियों में दूसरे विवाह का विधान किया है। आजकल हिन्दूसमाज में धर्मिवतहों को महत्त्व विधा जाता है और उन्हें अविच्छेब माना जाता है, अतः इन विवाहों के विधार में कीटिल्य की व्यवस्था जानना अधिक उपमुक्त है।

र तीर्थोपरोधो हि धर्मबद्य इति कीटिल्यः । (अर्बतास्त्र ३।३।४२)

उसके मतानुसार (३।४।३३-४९) धर्मीवनाह से परिपृहीत कुनारी यदि आपत्ति-प्रस्त हो और पति उससे जिना कहे विदेश कला गया हो, तो स्त्री सात तीची (मासिक धर्मी) तक प्रतीक्षा करे, कहकर गया हो तो एक वर्ष तक प्रतीक्षा करे, पति के विदेश जाने परकोई समाचार न मिले मां पाँच तीची तक प्रतीक्षा करे और मिलने पर दस तीची तक। इसके बाद धर्मीधिकारी की आजा पाकर वह अपनी इच्छानुसार विवाह कर सकती है। बीड़े समय के लिए बाहर जाने वाले (इस्वप्रवासी) पतिमों की पुत्रहीन स्त्रियों एक वर्ष तक प्रतीक्षा करें और पुत्रवती इससे अधिक। यदि पति उनके भरण-गायण का प्रवत्य कर गये हों तो दुसने काल तक। पढ़ने के उद्देश्य से गये बाह्यमों की स्त्रियों दस वर्ष तक प्रतीक्षा करें और राज्य कार्य पर गये पुक्रों की स्त्रियों आजु ग्रंग्त (अर्थशास्त्र ३।४।२६-३०)। आयु पर्यन्त प्रतीक्षा की अवधि बहुत लग्बी होती है। कौटित्य ने इस अवधि के लिए विकाय छूट दी है। इस तरह आयु पर्यन्त प्रतीक्षा करने वाली स्त्री का यदि समान वर्ष के किसी पुरुष से कच्चा पैदा हो जाय तो वह तिन्दनीज नहीं है (अर्थशास्त्र ३)४।३१)। तीर्घोपरोध को धर्म बध मानने वाले कौटित्य के लिए ऐसी व्यवस्था करता स्वामाबिक ही है। इसीलिए कौटित्य (३४।४३) के पति के वीर्धप्रवासी एवं संन्यासी होने अथवा मर जाने पर सात महीने की प्रतीक्षा के बाद स्ती की पूर्णविवाह की आजा दी है।

तलाक के सम्बन्ध में कौटिल्य (३।२।५६) का स्पष्ट मत है कि नीच, प्रवासी, राजडोही, प्रांतक (जाित अववा धर्म के आचार से) पतित, नपुंसक पति स्त्री के लिए स्थाजन है। बह नियम पहले कार प्रकार के बाह्यादि धर्मनिवाहों के लिए है। दूधरे विवाहों के लिए कौटिल्य बहुत उदार है। प्राचीन धर्मेशास्त्रों में बाठ प्रकार के विवाह नान गये हैं—बाह्य, प्राजापत्व, आर्थ, दंव, नान्धवं, आसुर, राक्षस और पैक्षाच । इन में पहले चार धर्मविवाह कह्लाते थे। इनमें उपयुक्त कारणों से तलाक सन्भव या। पिछले चार प्रकार के विवाहों में वह एक दूसरे से देव होने की अवस्था में तलाक की अनुमति देता है। विवाहों में कई वार ऐसी स्थित आ जाती है कि पति-पत्नी में देय उत्पन्न हो जाता है। कई बार यह डेय इक्तरफा होता है और कई बार दोनों ओर से। यह देय उत्पन्न होना चाहते है। कौटिल्य परस्पर देव के आधार पर पिछले चार प्रकार के गान्धवं, राक्षस, आसुर, पैक्षाच नामक विवाहों में स्त्री-पुरुष को मोक्ष अर्थात् तलाक का अधिकार देता है। कौटिल्य (३।३)१७-११) ने इस विषय में स्त्री-पुरुष के अधिकार तुत्य ही रखे है। "पति की इच्छा न होने पर उसके साथ देय रखती हुई स्त्री उसका तथा नहीं कर सकती। ऐसी अवस्था में पित भी अपनी पत्नी का परिरस्था नहीं कर सकता। दोनों का एक दूसरे के साथ देव

नीचत्वं परवेशं च प्रस्थितो राजिकिन्विधी।
 प्राणाणिहत्ता पतितस्त्याज्यः क्तीबोऽपि वा पतिः ॥

होने से परित्याग संभव है"। उपरी पृष्टि से परस्पर देप की वार्ते कुछ विचित्र सी जात यहती है। किन्तु आगे हम देखेंगे कि अतमान काल में पश्चिमी जगत् के बटेंग्ड रसेस जैसे उच्च कांटि के विचारक यह जायम्मक समझते हैं और स्वीवन, नार्वे, डेरमाके, बेल्जियम और स्विटजरलैंग्ड के नमें तलाक कानूनों में यह शते रखी गर्या है। १९४४ के भारत के विजय विवाह कानून में इस कारण के आधार पर विवाह विच्छेद की अनुमति दी गयी है।

कोटिल्य धर्ममूलकारों की तरह निवाह को संस्कार नहीं मानता। उसकी मन्मिन में यह एक अनुबन्ध (Control) या ठेका है, जैता जाजकल परिचमी देखों माना जाता है। जर-वधु या उसके अभिभाषक इसे करते हैं और जन्म जनुबन्धों की माना जाता है। जर-वधु या उसके अभिभाषक इसे करते हैं और जन्म जनुबन्धों की भांति कर्ते पूरी न होने पर यह तोड़ा भी जा सकता है। कौटिल्य (३१९६१९७) ने बस्तुओं के कय-विधय प्रकारण में विवाह का उल्लेख किया है और यह विधान बनाया है कि प्रयम तीन वणों में पाणिपहण हों। जाने पर भी यदि स्वी-पुख्य के प्रयम ग्रामनकाल में किसी में (कैसी या पुस्य में) कोई दीय मानूम पड़े तो विवाह सम्बन्ध तोड़ा जा सकता है। कन्या के किसी गुन्त दीय को दिया कर यदि कोई उस का विवाह करता है तो उस ६१ पण के दण्ड का विधान है और जो वर के दीयों को छिपाता है तो उसे १९९ पण वण्ड का । दोनों अवस्थाओं में स्वी-धन व णुएक जब्द कर निया जाता था।

भीवंबंग की समाप्ति के साथ भारत में बीद धर्म के विरुद्ध प्रवस प्रतिक्रिया हुई। महाराज प्रथमित के नेतृत्व में बाह्मण धर्म का अभ्युदय हुआ और इसी समय वर्तमान बाल में उपलब्ध मनुस्मृति के अधिकांश भाग का सम्पादन हुआ। अर्थहास्त के नियमों के विरुद्ध धर्मसूबकारों ने आवाज उठायी और कौटिल्य के नियमों में बहत परिवर्तन किया । स्मृतिकार अर्थशास्त्रकारों की भांति विवाह को ठेका या अनुबन्ध (Contract) माल नहीं मानते थे, अपिन एक पवित धार्मिक बन्धन समझते थे। स्मृतिकारों श्री समुची वैवाहिक व्यवस्थाएँ इस मूल सिद्धान्त से प्रमावित थी । इसलिए कौटिल्प ने स्ती को जिन हासतों में मोक्ष का अधिकार दिया था, मनुस्मृतिकार ने उस अधिकार को, उपर्युक्त सिद्धान्त के अनुसार, सीमित कर दिया। हमने उत्पर कौठिल्य के प्रीवितपतिका के नियम देखें हैं। यदि पत्नी पूलवती हो, तो वह पति के लौटने की अधिक से अधिक = वर्ष तम प्रतीक्षा करे और निःसंतान हो तो चार वर्ष तक। इसके बाद वह धर्मदिवाह में इण्छानसार पति का बरण कर सकती थी। यदि वह कुमारी हो, तो कुछ मास प्रतीक्षा करके पूर्नीववाह का अधिकार पा लेती थी। मनु ने अर्थशास्त्र की इन व्यवस्थाओं के स्थान पर अपनी यह व्यवस्था दी कि प्रोधितपतिका को सदि पति उसके निर्वाह के लिए बलि दे गया हो, तो वह उससे निर्वाह करें। यदि वृत्ति नहीं दे गया है तो समाज में निन्दनीय न समझे जाने वाले शिल्पों से जपना निर्वाह करे। इस प्रकार निर्वाह करती हुई पत्नी धर्म कार्य से पति के विदेश जाने पर, व वर्ष विद्या के लिए जाने पर, ६ वर्ष, अन्य काम की लिए जाने पर ३ वर्ष प्रतीक्षा बारे (मन् ६)७१-६)। इस प्रतीक्षा के बाद भी विद उसका

का पति न लौटे तो पत्नी बया करे, इस विषय में मनु सर्वया मीन है। विमण्ड ने अतीला की अवधि व्यतीत होने पर पति के पास जाने या पुनविवाह करने की आझा दी भी और कौटिल्य ने इच्छानुसार वरण का अधिकार दिया था। किन्तु मनु इस विषय में कुछ भी व्यवस्था नहीं करता। मनुस्मृति के टीकाकारों में मनु के इस मीन पर वहुन मनभेद है। मन्दन में लिखा है कि स्त्री को पुनविवाह का अधिकार है, किन्नु मेधाविकि के उनका विरोध किया है। दूसरे टीकाकार कहते हैं कि पन्नी की पति की पति के लिए जाना थाहिए। मनु के समय से न्वियों से पुनविवाह व नलाक का अधिकार छिन गया और पुन्मी ने एक स्त्री के रहते हुए दूसरी स्त्री के गाथ विवाह नार्यने के निगम अथवा अधिनेदन के अधिकार का उपयोग किया।

### भौटिल्य तथा मनु की तुलना

कौटिल्स ने जिलाह के बाद पति-पत्नी में कोई दोप प्रकट होने पर दोनों की नर्नावा या मोक्स का अधिकार दिया, किन्तु मनु यह अधिकार पुरुषों तक ही सीमिन कर देना है। विवाह के बाद पत्नी के दोष आत होने पर वह उसे छोड़ सकता है, किन्तु पत्नी पित के दोष प्रकट होने पर उसे मही छोड़ सकती है (मनु १/७२)।

पति के नपंसक व राज्द्रोही होने की दशा में कीटिल्य पत्नी के पूनविजाह के अधिकार की स्वीकृत करता है, किन्तु मन् (६।७६) पति के उत्मत्त या क्लीव होने पर भी पत्नी से यह आगा करता है कि वह पति की नवा करेगी। यदि वह पनि की सेवा नहीं करती, तो उस के साथ पही रिमायत की गयी है कि पति की उसका त्याम नहीं करना चाहिए। मीर्यं कालीन भारत में पत्नी की अधिकार का कि वह ऐसे पति की सीक्ष (तत्नाक) देकर दूसरा पति स्वीकार करे। भूग वंश के समय पत्नी पर यह अनुपष्ठ किया गया कि ऐसे पति की सेवा न करने वाली स्त्री का पति त्याच न करे । मनस्मति में पति के माथ एक बढ़ी उदारता दिखायी गयी है कि उसके उन्मस, पतित या क्लीब होने पर भी पनी उसे छोड़ नहीं सकती, किन्तु यदि पतनी पति के साथ एक वर्ष से अधिक हेग रखे तो पति को उसका अलंकारादि दाय छीन कर उसका स्थाग कर देना चाहिए (१।७७)। जो स्ती खुलादि व्यसनग्रस्त, मदिरोत्मल या रूण पति की सेवा न करके उसका अपवान करनी है, पित उसने अलेकार छीन कर उसना शीन महीने ने लिए त्याग करें (मन १।७८)। पानी के मदाप, दृःशील, प्रतिकृत, रूपा, हिस तथा अपन्ययी होने पर पति की दूमरा विवाह कर जेना चाहिए। स्त्री बन्ध्या हो तो आठवें वर्ष, उस की सन्तानें पैदा होकर मर आसी हों तो १०वें वर्ष, लड़ींकवाँ ही उत्पन्न होती हों तो १९वें वर्ष तथा अप्रियवादिनी होने पर पिंत को एकदम दूसरा विद्याह कर बेना चाहिए (मन् १।६०-६९)।

पुरुषों को अधिवेदन या दूसरे विवाह की इतनी सरल छूट देने का, स्त्रियों की स्विति पर बहुत बुरा प्रभाव पड़ा। कौटिस्य के समय एक दोनों के अधिकारी में कोई विशेष अन्तर नहीं ना । स्त्री नग्सन और पतित पति को छोड़ सकती थीं। सनुस्मृति में पूलली से यह अधिकार छीन लिया गया और साथ ही पति को दूसरा विवाह करने की खुलों छूट दे वी गयी। प्रायः यह कहा जाता है कि तूसरे विवाह का अधिकार स्मृतिकारों ने पूज न होने की दक्षा में ही दिया है, किन्तु सनुस्मृति के उपयुक्त फ्लांकों से यह स्पष्ट है कि अग्य अनग अवस्थाओं में, स्त्री वो अधिकार होने की देवा तक में, पति को पुनांव-वाह का अधिकार है। दश का गरिणाम गुज्यों तथा स्त्रिमों, दोनों के लिए पातफ हुआ। पुरुष एकपल्लीयन के उच्च आदर्श को भूवने नगे और स्त्रिमों की दशा जो उस समय से गिरनी गुक हुई, वह मध्यकाल में निरुत्तर निरुत्ती गयी।

गुप्त युग में स्त्रियों का पुनर्विवाह, पुनर्भू का स्वरूप :

प्राचीन काल से चले आने वाले स्त्रियों के अधिकारों के उपयुंक्त अपहरण को बाद के, अनेक स्मृतिकारों ने स्वीकार नहीं किया। गुण्ड युग बेस्मृतिकार नारव ने पति के नपूंतक होने की वका में पत्नी को दूसरे विवाह का अधिकार दिया। गृण्ड काल में स्त्रियों अपने पतियों को छोड़ सकती थीं। इसका एक प्रवल प्रमाण यह है कि समुद्रपृष्ट के अधिक पुत्त रामपुष्ट की पत्नी अधुक्त पति को छोड़ कर चन्द्रगुष्ट के साथ निवाह किया। में मध्यकाल में कलियुग के लिए प्रामाणिक गानी जाने वाली पराकरस्मृति (४१३०) ने भी पति के लापता, मृत, क्षीय, पितद और संन्यासी होने पर पहले पति को छोड़कर दूसरे पति के साम विवाह की अनुमति दी। किन्तु हिन्दू स्त्रियों की स्थिति इतनी पिर चुकी थी कि व अपने अधिकारों का उपयोग करने में असनव हो गयों। स्त्रियों के पुनीव-वाह के विरुद्ध सिमाज में प्रवल लोकमत उत्पन्न हो गया। इस लोकमत की प्रवल्ता का अनुमान इसी एक तथ्य से हो सकता है कि विधवा विवाह कानून की पात हुए एक सताब्दी से अधिक समय हो गया है, किन्तु हिन्दू समाज में विधवाओं की संख्या अभी तक ययापूर्व है और इनका पुनीववाह बहुत कम होता है।

गुप्त युग तक स्त्रियाँ पुनर्विदाह कर सकती थीं, इसका प्रवल प्रवाण नारद का पुनर्भू स्त्रियों का विस्तृत वर्णन है। पुनर्भू या अन्यपूर्वी स्त्री उसे कहते हैं जो एक पित से

- अवस्थार्थ स्त्रियः सृष्टाः स्त्रीकेतं वीजिनो नराः । क्षेत्रं बीजवते देथं नाबीजो क्षेत्रमहीत ॥ (नारद)
- 🧵 विशेष विस्तार के लिए देखिए--वासुदेव उपाध्याय का गुना साम्राज्य का इतिहास।
- परा० स्मृ० ४।३०, नब्दे मृते प्रवजिते क्लीबे च पतिते पतौ । पंचस्वापत्सु नारीणां पतिरत्यो विद्योगते ।।

यह स्तोक नारव ४।६७ व अग्निपुराण १२।६७।१०१।१४४।४६ में पाया जाता है।

बादी करने के बाद, उसके भर जाने पर वा किसी अन्त कारण से दुवारा (पुत:) विवाह करके दूसरे पति को प्राप्त करती है। पुनर्भु कब्द का अबै है जो दुवारा किसी व्यक्ति के साम परनीत्व प्राप्त करें और अन्यपूर्वी का मतलब है पहले पति से भिन्न भर्तों से विवाह करने वाली स्वी। १० नारद के मतानुवार (व्यविस ४,१४४) सात प्रकार की ऐसी (परपूर्वा) स्तियाँ हैं जिसकी एक पूक्त से मादी होने वे बाद दूसरे पुरुष में मादी होती है। इनमें तीन प्रकार की पूनर्भ है और भार प्रकार की स्वैरिणी। तीन प्रकार की पूनर्भ स्तियों में पहली वह है जो अक्षरायोनि है, जिन्तू विवाह संस्कार से दूपित है। इसकी दुबारा संस्कार हो सकने के कारण पुनर्भे कहने हैं (मि॰ मन्० २।१७६, वि॰ ९५।=)। देश धर्म का विचार करने गण्जों दारा जो कस्या निसी को दी जाती है, फिल्टू वह (अगनी इन्छा सें) नियम भंग करने (व्यक्तिचार द्वारा) पूसरे पति ने पास चर्मी जाती है, उसे बूसरे प्रकार की पुनर्भू कहते हैं। तीसरी पुनर्भू वह है जो (पित के मन्त्रे पर) देवरों के न होने पर मृत व्यक्ति के सवर्ण और सपिण्ड पुरुष की थी जाय। चार प्रकार की स्वैरिणियां ये हैं--(१) पति के जीवित होने पर, उसकी चाहे सन्तान हो या म हो, वह कामवण दूसरे के पास जाती है। (२) जो अपने विवाहित पति को छोड़कर दूसरे के घर चनी जाय और फिर पति के घर में बापस आ जाय। (३) पति के मरने पर देवर आदि के साम पत्नी रूप में रहते वाली स्त्री। (४) रक्षा की इच्छा से आयी हुई, पैम ये खरीदी हुई या भूख-प्यास से सतायी हुई जो स्त्री "मैं तेरी हूँ" यह कहते हुए किसी पुरुष के वास आये (स्वीपुंस ४।४१)। नारद के मत में पहली पुनर्भू श्रमका बाद की पुनर्भू स्त्रिमों की अपेक्षा अधिक अच्छी है। नारव की इस विस्तृत भेदर्शकला को विश्वकष (माज्ञ ११६७) बिलकुत्त बेकार समप्तता है क्योंकि उसके समय तक पूनर्म के वियाह की प्रधा बिल्कुल बन्द हो जुकी थी। पूर्व मध्ययुग के स्मृतिकारों ने पूनर्भ स्तियों का उल्लेख बड़ी निन्दा और तिरस्कार के साथ किया है। स्मृतिचिन्निया (खण्ड १ पु० ७५) में कायण तथा बौधायन बारा निनाई गई पुनर्भू स्तियों का उल्लेख है। इनमें अधिकांश जक्षतयोति ने सम्बन्ध रखती है। बीधायन तो इनके विषय में इतना ही कहता है कि इन्हें पहल न करे, किन्दू मण्यप महता है कि ब्रहण किये जाने पर ये मुल को आस भी तरह से जला देती हैं।

पुनर्भू से उरपन्न होने वाले पुत्र को पौनर्भव पुत्र कहते ये और उसके पित को पौनर्भव पित कहा जाता था। क्तियों के पुनर्विवाह होते थे, इसका प्रवस प्रमाण यह है कि अनेक स्मृतियों में दायभाग में पौनर्भव पुत्रों की चर्चा है। इसमें कोई सन्देह नहीं कि उसका दर्जा गीचा है। बसिष्ट धर्मसूत्र (१७।१६-२०), गौतम धर्मसूत्र (१६१२), बौबायन (२।२।३१),

पुनर्भृ स्त्री, पुनर्भवति जागात्वेन । एक्षेन ब्युकायां पुनरन्यगृहीतायाम् भागायाम् ।

¹ वाचस्यत्य कोश पु० ४३६३---

महाभारत (१।९२०।३५-३६), मनु (१।९६०), माजवल्क्य (२।९३।४), और नारद ९३।४५) इन पूर्वी का उल्लेख करते हैं तथा इन्हें हीन दृष्टि ने देखते हैं।

पुनर्भू में सन्यन्ध में उपयुंक स्वलों को ज्यानपूर्वण देखने से यह बात होना कि वैदिक युग में त्या धर्म सूत्रों के समय में दूसरी सती ई० पू० तक स्त्रियों पति के विदेश जाने पर, जातिश्वय्ट होने, भयंकर अपराधी होने, नपुसक, संन्यासी और मृत होने की दया में दूसरा विवाह कर सक्ती थी। मनु के समय ते स्त्रियों का पुर्शाववाह निष्यित नयका गया। किन्तु नारद के यमय तक रिखयों के पुर्शाववाह वूरे समझे जाने पर भी प्रचलित वे। स्त्रियों का पुर्शाववाह वृदे समझे जाने पर भी प्रचलित वे। स्त्रियों का पुर्शाववाह वृदे होने के वही कारण में, जिन भारणों से विध्या विवाह का निषेश्व हुआ। इनकी अन्यत्व विवेचना को सभी है। इस समय स्त्रियों की स्थिति किस हद तक गिर गयी थी यह दश बात से जाना जा सकता है कि कौटिल्य के समय (४वी आताब्दी ई० पू० के अन्त में) पति परनी को नीन बार से अधिक बांस की खपची या रस्सी से प्रहार करता था या श्र्या प्रायत मा, तो पत्नी पति के विवेद न्यायालय में मुकदमा चला सकती थी। आद यदि यह अधिकार हिन्दू परितमों को प्रायत हो बाय तो न जाने कितने पतियों को त्यायालय में उपरिचत होना पड़े। याजवल्य के ममय से स्त्री का परम धर्म पति के बचन का पालत हो गया है। में

पुरुषों को पुर्ताववाह तथा बहुविवाह की सुविधा देने से स्थिमों के लिए भीषण दुःकों और अस्वाचारों का सूत्रपात हुआ। दूसरी स्वी के आ जाने पर पहली स्वी की क्या दवा होती है, इसे सब्दों में पूर्णक्य से प्रकट करना असंभव है। सौतिया बाह पहली स्वी के जीवन को नरक बना देता है। अधिकांग घरों में पहली स्वियों बाद की स्वियों की दासियों बनकर ही अपना जीवनयापन कर सकती हैं। ऐसी निवयों के लिए, काह उनके पित मर पये हों मा जीवित हों, याज्ञवस्त्रय ने इहलोन तथा परलोक में कींवि प्राप्त करने का साधन मही बतसाया है कि उन्हें किसी दूसरे व्यक्ति के पास नहीं जाना चाहिए, किन्तु वहीं याज्ञवस्त्रय पतिमों के लिए सर्वया भिन्न व्यवस्था करते है। परनी को तो पित के मरने पर भी उसका ध्यान करना चाहिए किन्तु पति को परनी के मरते ही दूसरा विवाह कर लेना चाहिए। स्वी के अधिकारों का यह कितना कुर उपहास है। १०

मध्यकास में स्त्री की अवस्था मनुप्रतिपादित उत्तम साथी के उच्च धरातल से गिर कर दासी तन पहुँच यथी। 1.3 मनु ने पत्नी को यह आदेश दिया या कि चाहे उसका पति दुःसील, परस्त्रीगामी, गुणहीन क्यों न हों, पत्नी को उसकी देवता के समान

११ यातः ३।७७—स्त्रीभिः मर्तुर्वनः कार्यमेष धर्मः परः स्त्रियाः ।

पात्र०३।=६—बाह्यित्वाऽग्निहोत्रेण स्त्रियं वृत्तवर्ती पतिः ।
आहरेव् विधिवहारानग्नीचैवाविलम्बयन् ॥

<sup>\*</sup> अव्यास स्मृति २।२७-वासीवविष्टकार्येषु भागां मर्तुः सदा भवेत् ॥

पूजा करनी चाहिए। 18 किन्तु पराणरम्मृति ते सहीं तक अपस्था दे डामी कि जो पत्नी दरिद्र, रोगी साधूर्त पति का अपमान करती है वह बार-बार कुली तथा मुजरी होती है। 18 क्लियों के लिए पति के साथ सती होते के आवर्ष का गीरव बढ़ने लगा। इसका परिणाम मह हुआ कि पत्नी को न तो पति की जीविनावस्था में और न उसके मरने के बाद ही दितीस विवाह का अधिकार रहा। मनी प्रया ने पनि से मरने के बाद अधिकार खबस्थाओं में पत्नी भी जबरदानी नती होने पर बाध्य किया। अकबर ने इस कुरीनि को हुर करना चाहा, विन्तु बहु इसमें सफल नहीं हो गा। विन्ता जबरदमी विनाशंत्रण से चन्ने के लिए मुनलमान हो जाती थी। ऐसी नामाजिक स्थिति में नलाक भी कल्याना भी सर्वेषा विस्मृत हो वयी और यह निवालन सर्वेमान्य हो गया कि हिन्दू वर्म में विवाह एक पविक्र बन्दान है और उसमें तलाक संभव नहीं है।

हिन्दू समाज के उच्चवर्षों में गास्यों द्वारा तयाक की प्रया का सर्वया निर्मेश होते पर भी नीची जातियों में रिवाज के तौर पर तनाक पूराने जनाने ने चना आता है। १९९९ की भारत की जन गणना रिपोर्ट में तलाक के सन्वन्ध में आधनिक स्थिति का यह चित्र खीचा गया है-"कट्टर हिन्दू विवाह को एक धार्मिक संस्कार मानते है और इस सम्बन्ध का भंग नहीं किया जा सकता। एक व्यक्षिचारिणी स्त्री से उसका दर्जा छीना जा सकता है, उसे जाति में बाहर शिया जा सकता है, नेकिन नलाक असंभव है। किन्तु उत्तर भारत की नीची व्यक्तियों में तथा दक्षिण भारत की ऊंची एवं नीची वातियों दोनों जातियों में, विशेषतः जहाँ 'सम्बन्धम्' विवाह प्रचलित है, तलाक पासा जाता है। उत्तरी मलाबार में, नहीं विवाह का बन्धन बहुत पनका है, कुछ व्यक्ति अपने वैवाहिक साथी का दोनीन बार परिवर्तन करते हैं। कोरवा जाति में सात पति करने वाली स्त्री की बड़ी प्रतिष्ठा होती है। विवाहों और धार्मिक संस्कारों में वह अवआ दनती है। बदवा स्त्री अपनी इच्छानुसार जितनी बार जाहे तलाक की बड़ी सरल विधि से पति बदल सकती है। नदर, बलैवन और पानारी जातियों में भी यही दणा है। मध्य प्रान्त के सम्बन्ध में मादिन ने सुबना दी है "जहाँ निजयों की अधिक मौग है वहाँ उन्हें अपना पति चुनने की पर्याप्त स्वतंत्रता है और होशंगाबाद के नदमों जैसी उच्च जाति (जो अन्तर्विवाही राजपूनों की एक शाखा है) के सम्बन्ध में यह कहा जाता है कि कई बार एक स्त्री के ६ या १० तक पवि होते है। इसीसगढ़ में स्विमों को प्राय: पूर्ण स्वतंत्रता प्राप्त है कि वह एक पति के

१४ मनु ४।१४४—विशीलः कामवृत्तो वा गुणैर्वा परिवर्जितः । उपवर्षः त्रिया साञ्या सततं वेयवत्पतिः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>१ प्र</sup> पराशर स्मृति ४।१६--

वरित्रं व्याधितं पूर्तं भर्तारं पावमन्येत । सा गुनी जायते भूत्वा शुक्तरी च पुनः पुनः ॥

बाद दूसरे पति बदल लें। बहुत सी अवस्थाओं में पहले विधाह के विच्छेद के लिए पति की स्वीकृति या अनुमति आवश्यक समझी जाती है। इन जातियों में पुनिवनाह का नियम तलाक के रिवाज को स्वीकार करता है। पूराने पति की विधाह का खर्च लौटा दिया जाता है और नया पति इस अवसर पर जाति की गुक भी अदेता है। इस भी ज का "मरती-जोसी" का भोज कहते हैं। इसका यह नतनव है कि पत्नी पहने पति के लिए मर गयी और नये पति के लिए जिल्हा हो गयी है। कई बार पत्नी को दूनरा विवाह करने के लिए 'छोड़-चिट्ठी' (अपने साथ मन्यन्ध को छोड़ कर दूसरे के साथ विवाह करने का लिखित अनुमति-पत्न) वी जाती है। पत्नी इस विद्ठी से पहले पति को छोड़ सकती है। कुछ जातियों में पतियों डारा सहवास त्याम (Descriton) पर पत्नी को पुनिवनह की अजा दी बाती है।

"कड़ीवा प्रदेश में सभी जातियों में तलाक को अनुमति है, किन्तु इस का प्रवलन प्रायः नीची जातियों में ही है। आसाम के खासियों में तलाक बहुत ही सामत्य बात है। नैपाल में एक नेवार औरत अपने पति से जसन्तुष्ट हीने वर उसे किसी भी समय तलाक दे सकती है। अपने प्रस्थान की सुचना के चिक्क के स्थ में वह अपने विन्तर पर दो सुराहियाँ छोड़ जाती है। किन्तु वह न्यी जब चाहे अपने पहले पति के पास लीट सकती है और परि-वार का भार संभाल सेनी है। नैपाल की गरंग जाति में तलाक की खुली अनुमति है और लगक दी हुई स्थी दुबारा पूरी विश्व के माथ वादी कर सकती है। विश्व वार्ष ऐसा नहीं कर सकती। जहीं तलाक आसानी से प्राप्त हो जाता है वहीं स्वियों की प्रायः पुनिववाह के नहीं रोका आता, किन्तु संभलपुर की ओर गोंडों में पहले यह नियम था कि स्त्री मुखियों को कुछ धन देकर दूस रा विवाह कर सकती थी। पंजाब के कई हिस्सों में स्त्रियों की कमी है, वहीं स्त्रियों बाहर से खरीदी आती हैं और नाममात की विधि के साम क्याह दी जाती हैं। कई बार इस तरह स्त्री खरीदने वाले को अपना सौदा पसन्त नहीं जाता, बहु उस स्त्री को कुछ कम दाम पर किसी और को वे देता है। अस्मू के पहाड़ों में, कुछ जातियाँ स्त्री को अपनी इच्छानुसार पति बदलने की आज्ञा देती हैं बसर्ते कि नया पति पहले पति को तिवत धनराजि प्रदान करे। " "

### वर्तमान समाज में तलाक

अदालतों ने, विशेष रूप में बम्बई व कलकत्ता हाईकोटों ने, विभिन्न जातियों में रियाज द्वारा होने वाले ६न पुनर्विवाहों की वैधता स्वीकार की है। 19 उन के फैसलों के अनुसार गूडों में इसका अधिक रिवाज है। १६ किन्तु उच्च आतियों में दनका रिवाज कम

१ व मारत की जनगणना रिपोर्ट १६११, खब्ब १, भाग १, प्०२४४

१ क सन्द सिंगम् बनाम गुन्दन १७ वं. ४७६; जानकी बनाम सम्राजी १६ कल ६२७

१६ रेबस्बर बनाम उमैशंकर १०वं हा० को० रि० १८९

नहीं है। १ व अहमदाबाद के संमिपुरा शाहाणों में नलाक प्रचलित है। उ० प्र० के खींघों और दक्षिण के लिगावत बनियों में तलाक दिये जाते हैं। १०

वस्वई प्रान्त में ऐसे विवाहों का विशेष प्रचलन है। स्वियाँ पहला पित नीवित होते हुए अथवा विध्या होने पर दूसरा विवाह कर सकती है। महाराष्ट्र में इस विवाह को 'पाट' कहते है। पाट सिन्न कारणों से किया जाना है—

(१) जाति की विभिन्नता था गोव को समानता—यदि कन्या के युवती होंने या बण्या होंने से पहले विजानीयता या रागोधना का पना चल जाय नो गति, पत्नी को छोड़ चिट्ठों दे देता है और पत्नी दूगरा विवाह कर गननी है। (१) नपुंसकता—गीत की सपुंसकता का शान होंने पर पंचायन की अनुसति से पत्नी की दूसरी गादी हा जानी है। (३) पारस्परिक सहमति—जब नवाक गीन-पत्नी बीनों की सहमति में होना है, उस समय पवि पत्नी के गल को माला या आज्ञूषण के दो दुकड़े करना हुआ जमें छोड़-चिट्ठी दे देता है। (४) बुद्धंबहार—तनाक देने का कारण कई बार यह भी होना है कि पिट-पत्नी के साथ बुरा बर्ताब करता है और जमें कच्च देना है। स्त्री के पुनर्सवाह को विधवा विवाह की अपेक्षा अधिक बुरा समझा जाता है। इस विवाह में उनकी मामाजिक दिखा विवाह की अपेक्षा अधिक बुरा समझा जाता है। इस विवाह में उनकी मामाजिक दिखा जाता तथा पर्वों पर वे मोजन आदि नहीं बनतों। 122 पहले पति की गम्पति पर जनका अधिकार जाता रहता है और पहले पति से उत्पन्न वर्ष कान अधिकार जाता रहता है और पहले पति से उत्पन्न वर्ष को निन्न जाते हैं और सम्पत्ति में उन्हें विवाह हारा परिणीत स्त्रियों के बच्चों के युव्य अधिकार सिलता है। 124

### विवाह विच्छंद की कानूनी व्यवस्था की मांग

१६५१ का हिन्दू विवाह कानुन पास होने से पहले वर्तमान समय में हिन्दू विवाह एक पवित्र धार्मिक संस्कार एवं अविच्छेद बन्धन था। हिन्दूसमाज के निम्न वर्ग में ऊपर बतायी जातियों में ही रिवाज के आधार पर तलाक थी। व्यवस्था थी, किन्तु उच्च वर्ग में तलाक की कोई व्यवस्था नहीं थी। बीसवी मानाव्यी में नारत में समाज सुधार के आन्दोलनों के परिणामस्वरूप जो अमृतपूर्व नारी-जागरण तथा नवीन सामाजिक खेतना

११ केसरी बनाम सारधन ४ ना० वै० प्रा॰ हा० को० रि० ६४

<sup>&</sup>lt;sup>२०</sup> बीरसंगच्या बनाम स्त्रप्या ।

२ स्टील-सा आफ कारद्स, पू० १६६

२२ मार्ले का बाइजेस्ट, पू० २८६, श्री बैनजी द्वारा उद्धत पू० २४६

<sup>&</sup>lt;sup>६३</sup> स्टील--वहीं, १६६ व ३६४-६४

२४ वही, पु० १७१-३७७

उत्पन्न हुई, उसके परिणामस्वरूप हिन्दू विवाह में तनाक की माँग कई कारणों से की जाने लगी। पहला कारण स्त्री जाति के साथ समान व्यवहार की आकांका थी। हिन्दू तर-नारियों के वैवाहिक अधिकारों में विषमता स्त्रियों के प्रति अन्यायमुखक थी। उपर्यक्त कानून पास होने से पहने हिन्दू समाज में पुरुषों को प्रथेच्छ विवाह (अधिवेदन) करने का अधिकार या, अतः यदि किसी पुरुप की पहली पत्नी में कोई बीप प्रतीत होता था, उससे वह किसी कारण संस्कृप्ट नहीं था, तो वह दूसरा विवाह कर सकता था। इस प्रकार, विवाह उसके लिए अविष्टेच बन्धन नहीं या । किंदु नारी एक बार विवाहित होने पर किसी भी प्रकार दूसरा विवाह करने का अधिकार नहीं रखती थी, वह अपने भीर दुःखमय विवाहों से मुक्ति किसी भी दगा में नहीं पा सकती थी । इस प्रकार दोनों के बैवाहिक अधिकारों में उप्र वैधम्म गा। इसे दूर करने के लिए नर-नारी पर समान रूप से एक-विवाह (Monogamy) का बंधन लगाने तथा दुःश्वमय विवाहों से मुक्ति पाने के लिए हिन्दूसमाज में तलाक की व्यवस्था की प्रयल भौग की जाने लगी। यह भौग देश के जागृत महिला वर्ग की ओर से विशेष रूप से की गर्मी। इसका दूसरा कारण विवाह को सुखमय बनाना तथा उसके मूल उद्देश्यों को पूरा करना था। पहले यह बनाया वा जुका है कि बिबाह का प्रधान उद्देश्य रान्तानीत्यादन करना तथा जीवन की सुखनय बनाना है। यदि पति नपुंसक हो, मन्तान उत्पन्न न कर सकता हो, सापना हो जाय, भीर कूरता और दब्बंबहार के कारण पत्नी के प्राणों को संकट में डाल दे, तो इस दबा में विवाह के प्रधान प्रयोजन पूरे नहीं होते, पत्नी के लिए दाम्पत्यजीवन नरकतृत्य ही जाता है। इस विपेश स्थिति से उसका उद्धार करने के लिए तथा वैवाहिक जीवन के प्रधान प्रयोगनों को पूरा करने की दृष्टि से तलाक की माँग की जाने लगी। इसके परिणामस्वरूप १६५५ के हिन्दू विवाह कानून द्वारा इसकी व्यवस्था की गयी है।

### हिन्दू विवाह कानून की तलाक सम्बन्धी व्यवस्था

इस नानून के खण्ड (Section) १३ में बर्तमान हिन्दू समाज में पहली बार तलाक की व्यवस्था की गयी है। इससे पहले कानूनी स्थिति यह थी कि एक बार संपन्न हुए हिन्दू विवाह को फिसी शकार भंग नहीं किया जा सकता था, शर्म के परिवर्तन से, जाति से च्युत और बहिच्छत होने से, किसी एक पक्ष के व्यक्तिचारत होने से, पित श्रारा फली को छोड़ देने सा पत्नी के वेक्सा बन जाने पर भी हिन्दू विवाह भंग नहीं हो सकता था। १४ इस कानून ने यह स्थिति बदल दी है। बव श्रारा १३ के अनुसार कोई भी विवाह, चाहे वह इस अधिनियम के पास होने से पहले हुआ हो या बाद में हुआ हो, पित या पत्नी में से

२४ एडमिनिस्ट्रेटर जनरल आफ मदास का मामला (१८०६) ६ मदास ४६६, १८ कलकता २६४, नारायण वर्ग जिलोक (१६०७) २६ इलाहाबाद ४

किसी भी अदालत में प्रार्थना पत्न प्रस्तुत करने पर निम्नलिखिन कारणों से भंग किया वा सकता है—

- (१) व्यक्तिचार-यदि दोनों में से कोई एक पक्ष आणिचाररत रहते हुए शीवन व्यतीत करता है (Lives in adultory) (धारा १)। इनका यह अभिप्राय है कि यदि पनि या पत्नी में से कोई एक दार ऐसा कार्य करना है तो दूसरा पदा इस आधार पर तलाक की मांग नहीं कर सकता, ऐसी दशा में यह केवल दूसरे पक्ष से स्वाधिक पार्थक्य (Judicial Separation) की ही माँग कर सकता है। वे व तलाक की माँग के लिए यह सिद्ध भरना आवश्यक है कि इसरा पक्ष निरन्तर आभिजारपूर्व जीवन बिना रहा है। पुराने हिन्दू कानुन के अनुसार व्यक्तिचार के कारण पत्नी के बेण्या बन जाने पर भी विवाह सम्बन्ध भंग नहीं होता था, ऐसी दशा में विवाह का प्रयोजन विफल हो जाना जा। अनः इस कानून में किसी एक पक्ष के कुछ समय तक निरन्तर व्यक्तिचारपूर्ण शौधन वितान जी दशा में दूसरे पक्ष को तलान का अधिकार दिया गया है। व्यक्तियार का आयम पति-पत्नी में से एक पक्ष द्वारा दूसरे पक्ष के अतिरिक्त किसी अन्य व्यक्ति में मौन सम्बन्ध स्वापित करना है। व्यायालय में व्यक्तिचार विषयक प्रत्यक्त साक्षी उपस्थित करना प्रायः संभय नहीं होता, अतः इस विषय में न्यामालय ऐने प्रमाण (Circumstancial evidence) को भी स्वीकार कर लेते हैं, जो इस बात को सिद्ध करने के लिए पर्नाप्त हो कि कोई पक्ष व्यक्तिभारपूर्ण जीवन बिला रहा है। उदाहरणार्थ, यदि कोई विवाहित स्त्री कपने घर से बार-छः दिन तक निरन्तर गायब रहती है, किसी अन्य तथा पति के कुन सें सर्वया अपरिचित पूरुप के साथ देखी जाती है, वह इसके साथ विभिन्न स्थानों में अपने देखें जाने का कोई समुचित का रण नहीं दे सकती है, तो यह परिणाम निकाला दा सकता है कि उसका उस पुरुष के साम अवैध सम्बन्ध है और यह उसके साथ व्यक्तिचारपूर्ण जीवन बिता रही है। ३७
- (२) धर्मपरिवर्तन याँद दोनों पक्षों में कोई एक हिन्दू धर्म की छोड़ कर इस्लाम, ईसाइयत, पारसी, यहूवी आदि किसी अन्य धर्म को प्रहुण करना है तो दूसरे पक्ष को विवाहिंवच्छेद पाने का अधिकार है। बौद्ध, जैन तथा सिनक धर्म हिन्दू धर्म के ही अंग समझे जाते हैं, अतः किसी हिन्दू के बौद्ध वन जाने पर दूसरे पक्ष को विवाह विच्छेद की माँग करने का अधिकार नहीं है। इस कानून से पहले धर्मपरिवर्तन से भी हिन्दू विवाह का विच्छेद संभव नहीं वा। इस कानून में यह व्यवस्था इस आधार पर की गयी है कि दाम्पत्य प्रेम को बनाये रखने के सिए धर्मपरिवर्तन करना

विवलसिंह व मुसम्मात विमला देवो, आ० इं० रि० १६४६, जम्मू तथा करमोर ७२।

<sup>&</sup>lt;sup>२ क</sup> काशीप्रसाद सक्सेना—हिन्दू मेरिज एक्ट, २४७

ठीक नहीं है, याँव कोई पक्ष धर्मपरिवर्तन कर लेता है तो हिन्दू बने रहते जाने दूसरे पक्ष को तलाक की मांग का अधिकार होना चाहिए। १ = ६७ के विवाह विश्वेद कानून के अनुसार हिन्दू या मुसलमान को ईसाई बनाने पर यह अधिकार दिया गया था कि धर्म परिवर्तन के बाद यदि दूसरा पदा उसे छोड़ देता है तो बहु दाम्पत्य अधिकारों की गुनः प्राप्ति के लिए उसके विरुद्ध अभियोग पना सकता है। इसके बाद भी यदि यह उसका परित्याग करता है तो न्यायालय इस विवाह के भंग होने की बोयणा कर सकता है। यही अधिकार हिन्दुओं को इस कानून द्वारा किशी एक पक्ष द्वारा धर्म गरिवर्तन की दशा में दूसरे पद्ध को प्रधान किया गया है।

- (३) पागलपत— यदि परि-पत्नी में से कोई एक निरुत्तर तीन वर्ष हे ऐसे मानसिक पागलपन से पीड़ित है जिसकी जिनित्सा करना संभव नहीं है, तो दूसरा पक्ष उसे सनाक दे मकता है। यदि पागलपन जिनित्सा से ठीक हो सनता है तो तलाक नहीं दिया जायगा। इस निषय में यह स्थारण रखना नाहिए कि यदि कोई पवा निवाह के समय ही पागल हों तो यह विवाह इस कानून के खण्ड ५२ वी० के अनुसार सून्यकरणीय मा खण्डित (Voidable) घोषित किया जा सकता है। इसका यह अभिन्नाय है कि इस निवाह को न हुआ समझा जायगा। यदि ऐसा पागलपन दो वर्ष से हो तो इसके लिए न्यायिक पार्यक्य (Judicial Separation) का आनेदन-पन्न दिया जा सकता है।
- (४) कोड़ की बीमारी—यदिकोई पश तीन वर्ष से असाध्य एवं उप (Incurable and virulent) कोढ़ से पीड़ित ही तो दूसरा पक्ष तलाक के लिए आवेदन-पल दे सकता है।
- (५) संक्रामक यौन रोय—विवाहिंविक्छंद की माँग एक पक्ष इस आधार पर भी प्रस्तुत कर सकता है कि दूसरे पक्ष को ऐसा मौन रोग है, जिसकी छूत उसे भी लग सकती है तथा उसे ऐसा रोग आवेदन-पन्न देने से तीन वर्ष पहले से बा। इस दशा में ग केवल दाम्पत्य सम्बन्ध संभव नहीं है, अपितु दूसरे पक्ष के इस रोग से पीड़ित होने की आर्थका है, अतः इस दशा में तलाक की व्यवस्था की गमी है।
- संसाधी होना चिर कोई पक्ष सांसारिक जीवन वा त्याग करके संत्यासी हो जाता है तो दूसरा पक्ष तलांक पाने का अधिकार रखता है। इसका यह कारण है कि संत्यास का अर्थ सांसारिक कर्तव्यों की दृष्टि से व्यक्ति का समाप्त हो जाना या उसकी वीषानी मृत्यु (Civil Death) है। इससे दूसरे नक्ष के साथ वैवाहिक संबंध वैसे ही समाप्त हो जाता है जैसे मृत्यु से समाप्त हो जाता है। ऐसी दशा में नारद, परागर आदि प्राचीन गास्त्रकारों ने स्तियों को पुनर्विवाह का अधिकार दिया था। इस कानून में इसी का अनुसरण किया गया है। संन्यासी होने का असिप्राय केवल अगवे वस्त्र धारण करना नहीं है, किन्तु इस आध्यम में प्रवेश के लिए आवश्यक सभी कास्त्रीय

विधि-विधानों का पासन करना है। <sup>२ ६</sup> जूद को संन्यासी होने का अधिकार नहीं है, अनः वह इस आधार पर तलाक नहीं ने सकता। वैरागी संन्यासी होते हुए भी विवाह कर सकते हैं। <sup>२ ६</sup> अतः इस बात में सन्देह हैं कि कोई आक्ति वैरागी सम्प्रदाय में दीक्षित हो जाय तो दूसरा पक्ष उससे इस आधार पर तस्तक से सकता है।

(७) स्वापता होना — यदि यांनों में से किसी पक्ष का काई व्यक्ति मांन यमें तक हसरे पक्ष को या उसके ऐसे सम्बन्धियों को नहीं मिलता, जिल्हें यह नमाचार मिलता बाहिए या, तो इस दक्षा में यह मान लिया जाता है कि लापता व्यक्ति की मृत्यु हो जुकी है। इस दक्षा में दूसरे पक्ष को तलाक पाने का अधिकार दिया गया है। यह व्यवस्था प्राचीन काल में पराणर ने जी थी, हिन्दू विवाह के धानून की यह धारा इंग्लैंड के १९५० के विवाह कानून (Matrimonial Causes Act) ने बहुण की गयी है।

्रेस् प्यक् होने के बाद सहवास न करना—गति-गत्नी में में अब मोर्ड गरा अदालत से पृथक् रहने की आशा प्राप्त कर निता है तो इसमें उनका वैवाहिक सम्बन्ध भंग महीं होता है। यदि इससे बाव जनमें पुनः समझीता हो जाता है और वे इकट्ठा रहने तकते हैं तो उनके पार्षक्य की अदालती आशा रह की जा सकती है (१० वी धारा)। यदि ऐसी आशा जिना रह करवाये पति-पत्नी इकट्ठे रहने लगते हैं तो ऐसी आशा तलाक का कारण नहीं वन सकती है। किन्तु यदि ऐसी आशा प्राप्त करने के दो वर्ष बाद तक भी वे सहवास नहीं करते हैं तो इस आधार पर तलाक की मौग की जा सकती है। इसमें वादी को तीन बातें सिद्ध करनी पड़ती हैं—(क) असने प्रतिवादी के विकद्ध कानूनी अलहदगी की आशा अदालत से प्राप्त की है। (ख) ऐसी आशा प्राप्त किये हुए दो वर्ष बीच चुके हैं। (ग) आशा प्राप्त होने के बाद दोनों ने सहवास आरम्भ गहीं किया, सहवास का अर्थ दाम्परंग जीवन विदाते हुए पति-पत्नी का एक साथ रहना है।

(१) बाम्यत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति की आजा का पालन न करना—
सदि योनों पक्षों में से कोई पक्ष दूसरे एक को दान्यत्य सम्बन्ध से बेचित करता है और दूसरा
पक्ष पहले पक्ष के विरुद्ध इस विषय में अदालत से दान्यत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति
पक्ष पहले पक्ष के विरुद्ध इस विषय में अदालत से दान्यत्य अधिकारों की पुनः प्राप्ति
(Restitution of Conjugal Rights) की जावा प्राप्त कर लेता है, किन्तु
इस आवा के बावजूद गदि दी बर्द तक पहला पक्ष इसका पालन नहीं करता, तो
दूसरा पन्न इस आधार पर तलाक के लिए आवेदन पन्न दे सकता है। इसका कारण स्पष्ट
है, पति-पत्नी वान्यत्य जीवन बिताने के लए विषाह-सूत्र में आवद्ध होते हैं, गदि इन योगों
में से कोई एक दूसरे की जान बूझकर दाम्यत्य सम्बन्ध स्थापित करने से बूबित करता
है तो दूसरे की न्यायालय डारा इसे पाने का अधिकार है। गदि वह इस विषय में न्यायालय

र बनदेवप्रसाव ब॰ आयं प्रतिनिधि समा (१९३०) ४२ अला० ७८६ र ओ रायवदास ब॰ माइनर सरजु बदम्मा १९४२ म० ४१३

की आशा की अवहेलना करता है तो इसकायह अभिप्राय है कि वह दूसरे पक्ष के साथ दाम्पत्य सम्बन्ध नहीं रखना चाहता है। इस दशा में वैवाहिक सम्बन्ध की बनाये रखने में कोई लाम नहीं है, अतः इस पारण के आधार पर इस कामून में तताक की व्यवस्था की गयी है।

परनी द्वारा तलाक प्राप्त करने के दो अन्य कारण-उपर्यक्त नी बारजों के आधार पर पति-पत्नी समान वप में बदालत में तलाक के लिए आबेदन-पत्न दे सकते हैं। किन्त इनके अनिरिक्त दो बारण ऐसे हैं जिनके आधार पर केवल पत्नी विवाह-विच्छेद की गाँव कर सकती है। पहला कारण एक में अधिक परिनयों का जीवित होता है। इस कान्त्र द्वारा एम-विवाह की व्यवस्था को क्षिन्द्र नमाय में कठोरलापूर्वक लाग किया गया है और एक पत्नी के ओवित रहते हुए दूसरे विवाह को दण्डनीय अपराध बना दिया गया है। किन्तु इसमें पहले के हिन्दू कानून में पूर्व्यों को बहुबिबाह की बूजी छूट थी, किसी कानून से ऐसे धिवाहों को रष्ट नहीं किया जा सकता था. अतः इन विवाहों के कारण कप्टमय जीवन विताने वाली स्विवों को इन व्यवस्था ने तलाक पाने का अधिकार विवा गया है। इसका सम्बन्ध इस कानून के पास होने से पहले नियं मंत्र बहविवाहों में है, व्योंकि इस कानून के पास हो जाने के बाद काई पक्ष दूसरे पक्ष के बीचित रहते हुए दूसरा विवाह नहीं कर सबता है। इस व्यवस्था के अनुसार नलाक पाने के लिए वादी की निम्नतिखित वार्ते सिंह करनी पश्रती है-(क) प्रतिबादी ने इस कानन के पास होने से पहले उसके साथ तथा किसी अन्य स्त्री या स्त्रियों के साथ विवाह किया है। (ख) अविदन-पत्न देने के समय उसकी अन्य परिनयाँ जीवित हैं। पत्नी द्वारा पति से तावाक लेने का दूसरा विशेष कारण पति द्वारा बलाल्कार (Rape), गुदामैशून (Sodomy) या पण्मैशून (Bestiatity) का अपराधी होना है।

#### तलाक का आवेदन-पत देने की अवधि

हिन्दू विधाह कानून के खण्ड १४ के अनुसार कोई भी न्यायालय तलाक के किसी आवेदन-पत्न पर तब तक विचार नहीं कर सकता, जब तक कि आवेदन-पत्न देने के समय विवाह सम्पन्न हुए तीन वर्ष न व्यतीत ही चुके हो। यह व्यवस्था १९५४ के विशेष विवाह कानून की तथा इंग्लैंग्ड के १९५० के विवाह कानून की व्यवस्था से मिसती है। इसके अनुसार विवाह के आरम्भिक तीन वर्षों में तलाक काकोई आवेदन-पत्न नहीं दिया जा सकता। इसका उद्देश्य यह है कि पति-पत्नी विवाह के बाद फीरन तलाक न वें, तीन वर्ष तक एक-दूसरे के साथ मिसलुन कर रहने का और निभाव करने का प्रवल्न करें, तीन वर्ष ऐसा निभाव करने के बाद उनमें स्वाभाविक रूप से ऐसा प्रीतिपूर्ण सम्बन्ध हो उपया कि तलाक की संभावना बहुत कम हो जायगी।

विवाह के पहले तीन वर्षों में सामान्य रूप से तलाक का अधिकार न देते हुए

भी दो विशोष दशाओं में इसका आवेदन-पत्न देने का अधिकार इस कानून में स्वीकार किया गया है। पहली बना असाधारण दुश्चरितता (Exceptional Depravity) की तथा दूसरी असाधारण कष्ट (Exceptional Hardship) की है। इन दोनों की कानून में कोई स्पष्ट व्याख्या नहीं की गयी। सामान्य रूप से असाधारण कच्ट का यह अभिप्राय है कि नव वध से साथ वडी करता का व्यवहार किया जाय. इसके साथ पति व्यक्तिचारी अथवा पत्नी को छोड़ देने वाना हो । पत्नी का व्यक्तिवारपूर्ण सम्बन्ध से सन्तान उत्पन्न करना भी इसी प्रकार का कप्ट है। कप्ट का अभिप्राय गारी-रिक, मानसिक, आधिक और सामाजिक आदि सभी प्रकार के ऐसे करतों में है, जिसके आधार पर तलाक की माँग की जाती है। असाधारण द्वनरिक्ता का अभिप्राय प्रतिवादी द्वारा बादी के साथ उसकी इच्छा के विरुद्ध ऐसी दशा में बीन सम्बन्ध स्वापित करना है. अब बह धीन रोग तथा कोढ़ से पीड़ित हो। बोमैन बे. बोमैन के एक ब्रिटिश मागले में बसाधारण करट और दश्वरितता के बारे में निम्मलिखित सिद्धान्त निश्चित निर्ण गये है--(१) पत्नी के लिए असाधारण कष्ट उस दहा में होता है जब पति व्यक्तिचाररत होने के साथ-साथ परनी का दूसरी स्त्री के लिए परित्याग करे अववा उसके साथ कर व्यवहार करे, केवल व्यक्तिचार असाधारण कव्ट नहीं है। (२) व्यक्तिचार के साथ इसका परिणाम अर्थात पत्नी द्वारा अवैध सम्बन्ध से सन्तानीत्पादन भी असाधारण कप्ट है। (३) यदि पति विवाह के कुछ समय बाद ही साली से या घर की नौकरानी से अन्-चिल अर्वध सम्बन्ध स्थापित करता है तो यह असाधारण दुवनरिक्षता है। मद्रास के मेथ-नाथ बनास सुशीला (बा. इं. रि १६५७ म. ४२३) नामक मामले में उपर्युक्त ब्रिटिश गामले का अनुसरण किया गया है। उपर्युक्त दोनों कारणों के आधार पर किये जाने वाले तलाक के मामलों पर विचार करते हुए न्यायासय दो गालों का ध्यान रखेगा, पहली बात बच्चों की सुरक्षा और व्यवस्था की है। यदि इनके हितों की कोई आंच आती है तो सलाक के आवेदन-पत्न पर विचार नहीं हो सकता। दूसरी बात इसकी पूक्तिमुक्त संभावना है कि तीन वर्ष की अवधि समाप्त होने से पहले ही उनमें समझीता हो जायगा। न्यायालय को इस बात का प्रयास करना चाहिए। यदि इस बात की संभावना हो तो तलाक की प्रार्थमा अस्वीकार कर दी जानी चाहिए।

### पुनर्विवाह करने की प्रक्रिया

तलाम का आवेदन-पत स्थीकार होते ही दोनों पकों को पुनर्विवाह का अधि-कार नहीं प्राप्त हो जाता है, इसके बाद एक वर्ष तक उन्हें प्रतीक्षा करनी पढ़ती है (खण्ड १४)। इस अवधि के बीत जाने पर ही दोनों का विवाह-सम्बन्ध पूर्ण क्य से विच्छित्र हो जाता है और वे नया थिनाह कर सकते हैं। एक वर्ष की यह अवधि जानवृक्ष कर रखी गयी है। इसका उद्देश्य जोगों को तलाक के लिए निक्त्साहित करना और नवी शादी के लिए ही सलाक माने की प्रमृत्ति की रोकना है।

जय हिन्दू विवाह कानून में तलाक की व्यवस्था का प्रस्तान रखा गया था, उस समय किंद्रवादी हिन्दुओं ने इसका इस आधार पर घीर विरोध किया था कि इसके समाज में तलाक की बाद आ जायगी तथा अनैतिकता में घीर वृद्धि होगी। किन्तु हिन्दू विवाह कानून में इसकी व्यवस्थाएँ इतनी कटार बनायी गयी है कि इसे कोई आसानी से प्राप्त नहीं कर सकता है। सामान्य क्य से विवाह के पहले तीन वर्षों में तलाक का कोई आवेदन-पश्च महीं दिया जा सकता, तीन साल बाद आवेदन-पश्च देने पर विवाह के वीवामी मामले का फैसला होने में दो तीन वर्ष लगना मामूली बात है। इसके बाद पुनविवाह के लिए दोनों पक्षों को एक वर्ष की प्रनीदा करनी पड़ेगी। इस प्रकार तनाक प्राप्त करने में पौच-छः वर्ष सग जाते हैं और घारी व्यय करना पड़ता है, जतः इस उपाय का अवलम्बन केवल वहीं लोग करते हैं, जो बास्तव में अत्यन्त दुन्त में हैं। वस्तुतः तलाक की व्यवस्था ऐसे ही लोगों के लिए है, अतः अव तक हिन्दू समाज में तसाक की व्यवस्था का दुरुपयों महीं हुआ, इससे अनैतिकता में कोई वृद्धि नहीं हुई और प्रविच्य में इसकी कोई संभावना नहीं प्रतीत होती है।

2.27

47.4

F 10 F

# बालविवाह

वैदिक युग में बालविवाह की पढ़ति का अभाव

मध्ययम् से बीसबी शताब्दी आरम्भ होने तक हिन्दू समाज में बालविबाह की प्रशा सार्वभौन भी। फिन्तु प्राचीन बैदिना मुग में इस पदाति का प्रजलत नहीं था। उस समय के विवाहसम्बन्धी वैदिक मंत्रों एवं मुक्तों में यह बात भली-भौति पुष्ट होती है। बाद में आठ और दस बरस के और बहुत बार इससे भी कम आयु के और अनेक जातियों में गर्मस्य बालक-वालिकाओं के विवाहों का प्रचलन हुआ तथा विवाह की गुड्डे-गुडियाओं का खेल बना दिया गया, किन्तु बेदों में इसकी कोई गन्ध तक नहीं है। प्राचीन वैदिक युग के लिए तो यह एक कल्पनातील वस्तु थी। इस यूग में विवाह तभी होता या जब दर (माम) वधु की कामना करता या और वधु पति की इच्छा करनी थी। र उस समय वर के माना-पिता वधुकी तनाम करते वे और करवा के माता-पिता वर को अपनी कत्या देते वे। युवन-युवती में प्रेम का उदय युवावस्था प्राप्त करने पर ही हो सकता है, बाल्यावस्था में नहीं। नेद में बार-बार बर-वधु द्वारा एक-दूसरे का चिन्तन करने तथा अपने मनों की एक-दूसरे के अनुकृत बनाने और प्रेम प्राप्त करने का वर्णन है। तैति रीव उपनिचद् (११६१९) में एक स्थान पर वधु वर से कहती है-"मैंने इस बात को जान लिया है कि सुम मेरा ध्यान करते ही और सन्तानोत्पत्ति के कार्य के लिए मुझे अपना सहयोग देने को प्रस्तुत ही"। वर वधू की इसका उत्तर देते हुए कहता है-"मैंने यह जान लिया है कि दुम मन से मुझे चाहती हो । सन्तान चाहती हो । हे मुक्ती स्त्री, तुम मेरे पास वाबो और हे पुत्र की कामना करने वाकी, तुम सन्तान उत्पन्न करो (तैति॰ उप॰ १।६।२) । अथर्जवेद के प्रीतिसंजनन (६।८६), अनुराधन (६।१०२।३), स्मर (६।१३९। १) सुकतों से तरण विवाह की प्रथा सूचित होती है। ऋरवेद में अतेक स्थानों पर अध्विनी देवताओं (वर के माता-पिता) द्वारा विवाहों के संपन्न होने का उल्लेख है।

ऋ० १०।८४।६ सोमो वधुपुरभवदस्विनास्तामुमा वरा । मुर्यी पत्पत्ये शंसन्ती
मनसा सविता ददात्'। सायणावार्यं का भाष्य पत्ये शंसन्तीम्, पति कामयमानाम्,
प्राप्तयौदनामित्ययः।

एक युवती कहती है—हे सश्विना । युवा पति युवती के साथ गृह में निवास करता है (ऋ० १०१४४।११) । ऋ० २।३५।४ में जल की भौति अत्यन्त निर्मल, संवाचारिजी, प्रसम्भवदना युवतियों को युवा पुरुष प्राप्त होने का वर्णन है।

वैदिश विवाह में दम्पती के जिन कर्तव्यों, दायित्वों एवं आदशौ पर बल विवा गया है वे तस्य निवाह में ही पुरे हो सकते हैं । विवाह के मन्तों में दम्पती पाणि-ब्रह्मण, सप्तपदी तथा अन्य विधियौँ करते हुए जो मन्त्र पढ़ते हैं उनमें परस्पर प्रेंग, सहयोग और यावज्वीवन एक दूसरे के अनुकृत रहने की प्रतिहाएँ की गयी हैं। उनका आणय यदि वे न समझते हों तो सारी विवाह विधि एकदम डोंग मात्र रह जाती है। विवाह के समय वस की यह आशीर्याद विया जाता है कि तु ख्यानुरालय में सास और ससुर पर रानी जनकर रह (ऋ० १०। दशाप्र३)। यह आयीर्वात आठ दस वरस की ऐसी वातिका को नहीं दिया जा सकता, जो अपने आप को कठिनता से संभाल सकती है। यह अबीध वालिका व्यवारालय को संभावने और गासन करने के दायित्व को किस प्रकार पूर्ण कर सकती है। यह कार्य केवल योग्य और विकित मुनती द्वारा ही संभव है। ऋखेद में विवाह के बाद के सहवास या सम्भोग के मन्त भी हैं (१०१८) १५०-२६, ३७)। बाज-विवाह के समर्थक कहते हैं कि सुमी सुक्त विकिन्न प्रकार के मन्त्रों का संकलन मान है, बस्तूत: महवासविधि विवाह होने के कई वर्ष बाद होती थी और उस समय के मना इस मुक्त में जोड़ दिये गये हैं। फिला विवाह के समय गड़े जाने वाले मन्त्र इस स्वापना का खण्डन करते हैं । अस्ति के सम्मुख थर, वधु को अवितम्ब सन्तान उत्पन्न करने के लिए अपने पास बुनाता है (जैमिनीय गुह्यसूल २९१८)। विवाह के तीसरे दिन गर्भाधान का विधान है। यह कर्लव्य वर-वध के युवा होने पर ही ही सकता है। विवाह होते ही वध थर के घर आती है और घर के सारे काम-यजादि की संमाल लेती है। पत्नी की पति के घर में प्रविष्ट होते हुए कहा जाता है कि तू इस घर में गृहस्थ के कार्य के लिए सदा जागरूक रह (ऋ० १०।=१।४६)।

ऋ जैद के कुछ स्थलों से वैदिक युग में वाल-विवाह सिद्ध करने का यहन किया जाता है। इन स्थलों में अभैग तथा अभी शब्द का प्रयोग हुआ है। कहा जाता है कि अभी और अभैग का अथै वालिका एवं वालक है। ऋ ० ११९११ में अदिविनयों द्वारा अभैग विभद की अवींत् वालक विभद की पत्नी दिये जाने का वर्णन है। ऋ ० ११४९११३ में यह उल्लेख है कि इन्द्र ने ककीवान् को अभी वर्षात् वालिका वृष्या दी। किन्तु इन दीनों स्थलों पर अभैग और अभी का अथै वालक और वालिका नहीं है। विभद को अभी कहने का आग्राय केवल इतना ही है कि वह अपने अन्य प्रतिद्वन्द्वी राजाओं की अपेक्षा कम आगु का वा। सामणाचार्य द्वारा वींगत पौराणिक गाया के अनुसार उसने युद्ध में अपने प्रतिद्वन्द्वी राजाओं को हरा कर वधु प्राप्त की यी। दूसरे स्थल में वृष्या को अभी का जो विशेषण दिया गया है, उसका कारण वह है कि कथीवान् की बढ़ी आगु की

सुसना में बुच्या की आयु बहुत छोटी थी।

वैदिक मुग में बाल-विवाह न होने का एक प्रवल कारण यह था कि वालकों तथा वालिकाओं को शिक्षा के लिए कुछ वर्ष तक बहावर्ष का पानन करना पड़ता था, उपनयन एवं विद्याध्ययन के बिना व्यक्ति शूद्र समझा जाता था। उपनयन संस्कार के साथ पुरु के पास ब्रह्मधर्यपूर्वक वैदाध्ययन करने के बाद ही व्यक्ति गुहम्ब आश्रक में प्रविष्ट हो सकता था। बेद का अध्ययन करने के लिए कम में कम १२ वर्ष का समय लगाना पढ़ता गा। उपनयन संस्कार प्रायः = वें वर्ष में होना था। इस तिसाव से २० वर्ष से बाग आग के पुरुष का विवाह असंभव था। अतः वैदिश व्यवस्था के अनुसार गृहस्य आश्रम के लिए उपमक्त वही अक्ति भा जो युवा हो। "वा गुम्प यजीपयीन और बहा वर्ष सेवन से अलम शिक्षा और विद्यायुक्त, पुन्दर बस्कों बाला पूर्ण युवा होकर गृहस्थायम में बाता है वही मंगनकारी होना है" (ऋ॰ ३।०।४) । पूर्णों के ब्रह्मचारी रहकर बेदाध्ययन करने में किसी को मंत्रय नहीं है, किन्तु कुछ लोग स्क्रियों के ब्रह्मान्यंपूर्वक वेदाध्ययन करने में सन्देह करते हैं। फिन्तु अवर्ववेद के ब्रह्मावर्थ सूक्त में वई मास्ट प्रवर्ध में कहा नया है कि बहाचर्य द्वारा कर्या युवा पणि की प्राप्त करती है (ब्रहावर्येण कस्या युवानं विन्दते पतिम्) । वैदिक काल में स्त्रियाँ भी पृथ्यों की तरह बहाचर्यपूर्वक वेदा-ध्ययन करती थीं । विश्ववारा (ऋ० १।२=), अपाला (ऋ० =।६१) तथा घोषा कशीवती (भू : १०।३६) विविध मूननों के मन्त्रों का दर्शन करने वाली हुई हैं। इस प्रकार स्त्री-पुरुष का विवाह बहावर्षपूर्वक शिक्षा प्राप्त करने के उपरान्त ही पूर्ण यवा-वस्था में होता था। बाद में स्तियों और पुरुपों के बहानर्य बत एवं विधा की उपेक्षा होने से ही बाल-विवाह आएम्म हुआ।

मृह्यमुलों के आरिश्मक काल में हिन्दू समाज में तरण विवाह प्रचलित रहा, किन्तु बाद में बाल-विवाह का चोड़ा बहुत प्रचलन होने लग गया। आश्वलायम, आए-स्तन्ब तथा अन्य गृह्यमुलों में विवाह की विधियों का विस्तार से वर्णन है, किन्तु वर तथा वधू की आयु का कोई निश्चित निर्देश नहीं है। गृह्यमुलों में विवाह के बाद अविलस्य गर्माधान का वर्णन है। खांखायन (११९७१४-४), पारस्कर और आपस्तम्य गृह्यमुलों में विवाह के बाद ही गर्भाधान की व्यवस्था है, इससे यह स्पष्ट है कि कर्या विवाह के समय युवती होती यी, आपस्तम्य गृह्यमुल स्पष्ट रूप से कहता है कि पति-पत्नी घर आने पर तीन दिन बहु चर्यपूर्वक रहकर चौथे दिन गर्माधान करें, किन्तु लौगांका (काठक) गृह्यमुल कुमारियों का ब्रह्मचर्य १० या १२ वर्ष ही बताता है और ११ वें या १३ वें वर्ष को विवाह की अवस्था बताता है। यह स्मरण रखना काहिए कि उससे पहने के वैदिश साहित्य में आयु का कोई निश्चित संकेत नहीं मिलता। यदि कन्याओं का वपनमन द्या १० वर्ष में साना जाय तो कन्याओं का विवाह काल १५ या २० वर्ष होगा। किन्तु हिरण्यकेणी (१।१६।२) और गोमिल गृह्यमुल (३।४)६। में कहा गया है कि विवाह हिरण्यकेणी (१।१६।२) और गोमिल गृह्यमुल (३।४)६) में कहा गया है कि विवाह

के लिए निल्का कन्या श्रेष्ठ होती है। निल्का ग्रंब्द की आव्या करते हुए गोफिल के आधुनिक नाज्यकार ने 'गृहासंग्रह' का यह मत उद्भृत किया है कि निल्का उस कन्या को कहते हैं जो खुनती न हो। इसी टीकाकार ने एक इसरे श्लोक में ऐसी कन्या को निल्का बताया है जो पुरुषों के अमें भी लज्जा से अपने अमें को न कामती हो। अतः टीकाकारों के मत में निल्का उस कन्या को कहते हैं जिसमें अभी तक लज्जा की बृद्धि उस्पक्त मही हुई। किन्तु वह अर्थ ठीक नहीं जान पड़ता। हिरण्यकेशी गृह्यसूब का टीका-कार मातृदत्त मैथुनाई मां ही निल्का समझता है। में भीरिक्तोयय में महाभारत का एक मलोक उद्धृत किया गया है, जिसमें १६ वर्ष की कन्या को निल्का बताया गया है। डाठ भण्डारकर ने बताया है कि हिरण्यकेशी गृह्यसूब की मीखिक परम्परा हारा सुरक्षित रखने वाले अनेक वैदिक बाह्यणों में तथा इस बृह्यसूब की अनेक हस्तिविद्धा प्रतिमों में "सजार्ता निल्का" के स्थान पर "सजातानिलकां" पाठ है, अर्थाल् 'अनिका' कन्या से ही वाली करनी वाहिए। में यद इस कल्यना को छोड़ कर हिरण्यकेशी में निल्का का ही पाठ माना जाय और उसका अर्थ छोडी-सी वालिका किया जाय तो इसके आगे ब्रह्मचारिणी

निमकान्तु बहेरकन्यां यावन्तर्तुमती भवेत् । ऋतुमती स्वनिमका तां प्रयम्छेत् निमकाम् । अप्राप्तरज्ञसा गौरी प्राप्ते रजिस रोहिणी । अव्यञ्जिता भवेत् कत्या कुचहोना च निमका ॥

गोजिस गृ० सू० ३।४।६ में उद्भत—पावन्न सज्जवांगानि कत्या पुष्यसन्तिधौ योग्याबीन्यवगृहेत ताबद्भवति निम्नका । मि० हिरुण्य० गृ० सू० १।१६।२ निनकामासप्रार्तवाम् । तस्माहस्त्रविक्षेपणाहौं निनका मैथुनाहेंत्यर्थः ।

उपर्युक्त बचनों से स्वष्ट है कि निन्नका के अर्थ के सम्बन्ध में धर्मशास्त्रियों में दो मत वे। पहले मत में निनका ऐसी कत्या को कहते थे जिसे नंगी रहने में लज्जा का अनुमव नहीं होता था, जिसने योवन नहीं प्राप्त किया था, जिसको रजोवर्शन नहीं हुआ था, जिसमें योवन के चिह्न—कुचादि प्रकट नहीं हुए थे। भविष्यपुराण के मतानुसार यह १० वर्ष की लड़की थी। दूसरा मत इसे प्राप्तयोवनावस्था तथा मेंचुनयोग्य कत्या मानता था। १० वर्ष से अधिक आयु को तथा योवन न प्राप्त करने वाली लड़की गन्धारी कहलाती थी। पारस्कर और संवर्त १० वर्ष की तथा भविष्यपुराण १२ वर्ष की लड़की को कन्या कहते हैं, इसके कुच अधिकसित होते थे। इसो को ज्यामा भी कहते हैं। कुमारी योवन प्राप्त करने वाली १२ वर्ष से अधिक आयु को लड़की होती थी। रजस्वता १० या १२ वर्ष से अधिक आयु की कन्या होती थी। रोहिणी युवावस्था में आरोहण करने वाली तथा रजीवर्शन आरम्भ करने वाली लड़की होती थी (एल० स्टर्नबंक—च्यूरिडिकल स्टडीज इन ऐशेक्ट इंडियन लॉ, माग २, विल्ली १६६७, १० ३६)। का विशेषण व्यर्थ जान पहला है। निमका शब्द की इस परस्पर विरोधी व्याच्या का मही समन्वय हो सकता है कि पहले 'निनका' का अर्थ 'युवती' ही था, किन्तु जब बालविवाह की पद्धति प्रचलित हो गयी तो टीकाकारों ने इसका अर्थ जबरदस्ती 'बालिका' कर दिया। इस प्रकार का एक और सुन्दर उदाहरण छान्दोग्य उपनिपद् की (१।१०।१) उपस्ति-चाकायण की कथा का अथम भाग है। निर्धनावस्था में फसल खराब होने के बारण कुरवेश में, समण बरनेवाली उपस्तिवाकायण की यत्नी के लिए मूल में "आटिकी"शब्द है। शंकर ने यहाँ आदिकी पान्य का अर्थ ऐसी वालिका किया है जिसमें यौकन के निर्द्ध अभी नहीं प्रकट हुए हैं। पे ऐसा प्रतीत होता है कि इस समय बालविवाह की प्रवृत्ति प्रारम्म हो गरी थी। प्रारम्भ में जब विवाह प्रीकृषस्था में होना था नो बेद नथा गृहा-सूलों में विवाह की आयु का निश्चित संबेत देने की आवश्यकता ही नहीं रामशी गयी, निन्तु जब बास विवाह होने लगा तो गोभिन और हिरण्यकेशी को थड़ की आयू गर निनका के रूप में निर्देश करना पड़ा। सुश्रुत ने भी (हानेली के मत में इमका समय = वीं शर्ती ६० पू० है) बाल-विवाह की प्रयुक्ति को रोकने का यन्न किया और लिखा कि सीलह वर्षे से न्यून आबु बाली स्त्री और पच्चीस वर्ष से न्यून आयु बाला पुरुष पदि सर्भन्यापन करते हैं तो यह नमें ठीक नहीं बनता, उत्पन्न होने पर वह देर तक जीविन नहीं रहता और यदि जीवित रहता है तो दुवेलेन्द्रिय हो जाता है, इसलिए अत्यन्त बासा में गर्भ स्थापन न करे। <sup>द</sup> सोलह वर्ष से जम आमुवासी क्या की मुश्रुत अत्यन्त वाना समझता था। किन्तु यह एक निकित बात है कि अन्यत (गरीर स्थान १०।१३) में सुभूत ने कन्या की विवाह पोग्म आम् १२ वर्ष लिखी है। द संभवतः सुधून को उसी

- प्रान्दो० १११०१९ मटचीहतेषु कुरुव्वाटिक्या सहजाययोवस्तिर्ह वाकायणः इत्य प्रामे प्रवामक उवास, शंकर—आदिक्या अनुपन्नात व्यंत्रनया यशोधरावि। संकेड बुक आफ वी ईस्ट सीरील के इस उपनिषद् के अनुवाद में मही अर्थ किया गया है, किन्तु अट गती धातु का अर्थ ही यहाँ ठीक जान पढ़ता है।
- मुश्रुत गा॰ स्था॰ (१०।४४-४४) क्रनबोडनावर्षायामप्राप्तः पंचवित्रांतिम् यद्याधले पुमान् गर्भे कुक्तिस्यः स विपद्यते । जातो या न चिरं जीवेञ्जीवेद्वा-बुक्तेलेख्याः, तस्मावत्यन्तवालायां गर्माधानं न कारयेत् ।
- बालेति गीयते नारी याबद्वर्याणि घोडश । सु० शा० स्था. १०१६३
- अथात्में पंगींबसितवर्णाय द्वावसवर्षां पत्नीमावहेताः धर्मार्थकामप्रजां प्राप्त्य-तीति । मुक्त की १६ वर्ष की आयु का समर्थन आजकल के परिचमी दाक्टर भी करते हैं। उनका कहना है कि भारत में कम्याओं का विवाह १६ वर्ष से कम आयु में कवायि नहीं होना चाहिए। डा० लेंकास्टर ने अपनी प्रसिद्ध पुस्तक ट्यूबर-

समय यह चेतावनी देने की आयस्यकता प्रतीत हुई होगी जब यह बुराई प्रचलित हो चुकी होगी ।

#### धर्मसूत्र व बालविवाह

पिछले गृह्यमुखों की अपेका धर्ममुझों में बालविवाह की प्रवर्ति खंधक स्पष्ट रूप में दुष्टिगोचर होती है। धीरे-धीरे यह विचार प्रचलित होने लगा कि ऋतुकाल के समय तक कल्या का प्रदान कर देना आहिए, यदि उस समय के बाद भी पिता कल्या का विवाह नहीं करता ती कन्या की कुछ प्रतीका करके अपना विवाह स्वयं कर जेना चाहिए। शीतम (१८।२०-२३) के मत में भदि तीन ऋतुकाल बीत जाने के बाद भी पिता कन्या की लावी नहीं करता तो कत्या अनिन्दित पुरुष के साम निवाह कर से और पिता के दिये हुए गहनों को छोड़ दे। पिता को ऋतुकाल से पहले ही कन्या दान कर देना चाहिए (प्रदान प्रामुती: ) । कुछ आचायों के मत में ती कन्या के बस्स पहनने के योग्य होने से पहले ही उसका दान कर देना चाहिए। इससे स्पष्ट है कि गौतन से पहले ऐसी कन्याओं का भी विवाह प्रारम्भ ही चुका था जो वस्त्र पहनना न जानती हो । किन्तु गौतम उनसे असहमत होता हुआ ऋतूकाल से पहले कन्या के दान का विधान करता है। दौधायन (४।१।१२-१४) और वसिष्ठ (१०।७०-७५) उपर्युक्त विधान का अनुसरण करते हैं और यह बात और बढ़ा देते हैं कि जब तक करवा अविवाहित है उस समय तक प्रति ऋतुकाल में भ्रणहत्या का दोष उसके माता-पिता की लगता है। याय वर न मिलने पर कत्या विवाह मरे या नहीं, इस पर कुछ सम्मति-भेद है। मन् (शब्द--दर) उत्कृष्ट, अभिकृप एवं सदश वर पर बल देता है और यह कहता है कि ऋतुमती होने समा जन्मपर्यन्त कुमारी रहने पर भी कन्या का विवाह गुणहीन बर के साथ न करे। यदि माता-पिता कन्या का विवाह न करें तो कन्या तीन वर्ष तक प्रतीका करके योग्य वर से स्वयं विवाह कर ले, इसमें उसे कोई पाप नहीं लगता (१।१०-११)। मनु ने गौतम की तीन ऋतुओं की अवधि को ३ वर्षों तक पहुँचा दिया तथा उपमुक्त वर न निस्तने पर कुमारी रहने का विधान किया। किन्तु बौधायन धर्मसूत (४।१।१२-९५) कहता है कि पिता कन्या को गुणवान् बर के लिए दे, गुणवान् वर नहीं मिलता तो गुणहीन को ही दे.

क्लोसिस इन इंडिया (भारत में क्षयरोग, पू० १४७) में निष्का है—यह कहा जाता है कि उच्च प्रदेशों में स्क्रियों के योधन का परिपाक शोध होता है और समगी-तोच्य किटबंध के प्रदेशों की अपेक्षा भारत की कन्याएं शोध्न ताक्च्य प्राप्त करती हैं। इस शोध्न विकास के लिए दो वर्ष कम किये जा सकते हैं। पश्चिम में विवाह को न्यूनतम आयू १८ वर्ष समझी जा सकती है, इस देश (भारत) में यह आयू १६ वर्ष होनी चाहिए। किन्तु रजस्वला कन्या को घर में रोक कर न रखे। " " खुनती होने के बाद ही तीन वर्ष तक यदि कन्या का विवाह मही होता तो कन्या स्वयमेव सोन्य पित प्राप्त करे और यदि सोन्य पित नहीं मिलता तो गुणहीन का ही आश्रम प्रहण करे। बाह्यल्ब्स (११६४) ने भी रजस्यला कन्या के विवाह न करने पर माना-पिता को भूणहत्या का दीपी छहराया है और कन्या को स्वयं विवाह करने की आजा दी है।

रजस्वला होने से पहले बन्या का विवाह कर देने के लिए इन प्रत्यों ने जो आतुरता दिखामी है उसके दो कारण प्रतीत होने हैं। पहला कारण धार्मिक है और इत्रार राजनीतिक। धर्मकास्त्रों में भूणहत्या एक नर्यकर पाथ माना गया है और इत्राह्त्या की तरह इसके लिए १२ वर्ष तक प्रायक्तित करने का विधान है (मनु १९१८७, याज० इ।२६६)। प्रत्येक खुद्धान में स्त्री गर्भ धारण करने गाम्य होनी है। उस समय यदि गर्थाधान न हो तो वह रज व्यर्थ जायगा। इस रज को बास्तकारों ने भूण ने तृत्य समझा है और जो पिता कन्या के रजस्वला होने पर भी उसका विवाह नही करता उसे भूणहत्या के पाप का मानी कहा गया है। इस भूणहत्या के पात का मानी कहा गया है। इस भूणहत्या के पात का बचने का एक ही उपाय वा कि कन्या की बायों रजस्वला होने से पहले कर वी जाय ताकि भूणहत्या की संभावना ही न रहें।

दूसरा कारण राजनीतिक था। जनसंक्या की आवश्यकता के कारण निजयों
से उत्तम पुत प्राप्त करने की अपेका अधिक से अधिक पुत उत्तरत करना अधिक अच्छा
समझा जाता था। कौटिल्य में ९२ वर्ष की ही स्त्री को वालिंग समझा। 1 मनु ने भी
कन्या को इसी अवस्था में विवाह के योग्य समझा है। कौटिल्य में अपने नियमों में इस बात
का पूरा प्यान रखा है कि स्त्री के चतुकाल का उपरोध नहीं होना चाहिए। इसकों
वह धर्मवध के तुल्य समसता है। कौटिल्य की यह चिन्ता संभयतः अनसंख्या को बढ़ाने
की दृष्टि से थी। योदा जातियों को जीवन संपर्य में चिजय पान के लिए सदा बीर
पुरुषों की आवश्यकता रहनी है और वे अधिक से अधिक सन्तानों को उत्पन्न करने पर
बल देते हैं। 1 र

शैक्षायन ४।१।१२, 'दद्याव्गुणवते कन्यां नितनकां ब्रह्मचारिणे । अपि वा गुण-होनाम नोपरक्याद्रजस्वलाम् ।'

कौटिलीय अर्थशास्त्र—द्वादशवर्षां स्त्री प्राप्तव्यवहारा भवति ।

इसके आधुनिक उदाहरण जर्मनी और इटली हैं जहां आधिक सहायता, भत्ते, कर्ज तथा अन्य अनेक सुविधाएं देकर जनसंख्या बड़ाने का प्रयत्न किया जाता है। हिटलर के जर्मनी में १ ली अगस्त १६३३ से लेकर ३० सितम्बर १६३७ तक प्र,२२,०० दम्पतियों को आधिक सहायता दी गई। इन सहायताओं का यह परिणाम हुआ कि जहां १६३२ में जर्मनी में ४,१७,००० विदाह हुए थे वहाँ

भारत पर ईरानी एवं यूनानी हमलों के समय मनुष्यों की संख्या का बैसा ही
महत्व बढ़ गया होगा, जैसा १६३०-४० में जमेंनी, इटली आदि देशों में था। उस समय
के इतिहास में नन्दों की विचास सेना का उल्लेख पाया जाता है। यूनानी सैनिक इस सेना
की चर्चा सुनकर इर गये थे और सिकन्दर को ब्यास नदी के तट से यूनान की ओर
वापिस जौटना पड़ा था। कीटिल्य ने संभवतः इस राजनीतिक आवश्यकता को पूर्ण
करने के लिए ही "तीयाँगरोध" न होने (ऋतुकाल व्यर्थ न जाने) की नथा १२ वर्ष की
कत्या के विवाह की व्यवस्था की। १९ १

वालविवाह का मुख्य कारण-स्त्रीणिक्षा का अप्रचलन

भूणस्त्या का भय तथा जनसंख्या की शातुरता के कारण तो बाह्मणग्रन्थों एवं-गृह्मसूत्रों के समय भी रहे होंगे, उस समय नयों तरण विवाह होता रहा, यह एक जटिल

१६३४ में यह संख्या ७,४०,००० हो गयी अर्थात् वो वर्ष में अदाई लाख विवाहों की वृद्धि हुई । १६३६ में यह ६,१०,००० हो गई। यह १६३२ की अपेक्षा १ लाख ज्यावा थी। इटली ने १६३७ में उन श्रमजीवी वस्पतियों को जो निश्चित विनों पर शाबी करते थे कुछ धन राशि या प्रीमियम वेना शुरू किया। १६३६ में इटली में २,२७,४२४ विवाह हुए थे। किन्तु प्रीमियम वेने के बाद १६३७ में यह संख्या २,६६,२६६ हो गई। इस प्रकार इटली ने एक ही वर्ष में पीन लाख के लगमग विवाहों की संख्या बढ़ा ली (इंसाइक्लोपीडिया ब्रिटानिका की यीअर बुक, १६३६, १० ४०१)।

में संख्या बढ़ाने की वृद्धि से बाल विवाह तथा कथा का १२ वर्ष में विवाह करना हिन्यू समाज के लिए ही विशेष बाल नहीं थी। यह दियों में २० वर्ष को आयु के के बाव भी यदि कोई विवाह नहीं करता था तो उसे अवासत द्वारा विवाह करने पर मजबूर किया जाता था। पुष्टब के विवाह की आयु १८ तथा स्त्री के विवाह की आयु १२ वर्ष थी। बासिन होने के भी यही वर्ष समझे जाते थे। किन्तु हिन्दुओं की भांति बाव में यह दियों ने विवाह की आयु को बहुत घटा विया और १८ वर्ष से पहले जो सड़का विवाह नहीं करता था वह पापी समझा जाता था। वर्षोंकि वह परमात्मा के "बढ़ों और दियुणित होओं" (Increase and multiply race) के आवेश को भंग करने का अपराधी था। १३ वर्ष का होते ही उसे विवाह का अधिकार हो जाता था। १३वों सती में यह वो कन्याएं नावालिंग अवस्था में हो स्थाह वो जाती थों। १७वों सती के उत्तराई में वर प्राय: १० वर्ष से अधिक का नहीं होता था और वधू इस से भी कम आयु को होती थी (वैस्टर मार्क-वार्ट हिस्टरी आफ मेरिज, पू० ४०)

समस्या है। यह स्पष्ट है कि उपर्युक्त दोनों कारण बालविवाह की प्रवृत्ति में सहायक एवं उसेंजक हो सकते हैं, किन्तु मूल कारण नहीं हो सकते । बावविवाह का मूलकारण स्तियों की शिक्षा की उपेक्षा एवं अब्रह्मानयं ये। हम देख चके हैं वैदिक यूग में स्लियी ब्रह्म-चारिणी रहकर ज्ञान प्राप्त करती थीं। उनमें से अनेक इतनी विद्यी होती थीं कि उन्होंने वैदिक सुक्तों के गृह अभी को स्वप्ट किया और मन्बद्ध्या होने से ऋषि कह-लामीं। गार्गी असी कुछ बह्यवादिनी स्विधी आजीवन अविवाहित रह कर अपना नारा समय दर्शन शास्त्र की गुरिवयों सुलक्षान में बिताया वस्ती थी। किन्तू वर्तः वानै: निवयों भी स्थिति गिरने लगी। पूर्वो भी अधिक उपग्रेमिना, स्वियों के रख को अपवित्र समझ कर रजस्बलाओं को अगुद्ध एवं दूषित समझना, गूद्र स्थियों के मार्च विवाह के बाद उन्हें यज्ञ की अधिकार से वंजिल रखने की प्रवृत्ति, स्तियों का गृत्र सनसना, कर्मकाण्ड की वृद्धि के साथ-साथ बाह्मणों के प्रचान की वृद्धि तथा ब्राह्मणों द्वारा क्लियों की निन्दा आदि अनेक कारणों से स्वियों की स्थिति गिरने नहीं। " अब रज की अपविवता के कारण उन्हें बूद्र समझा जाने लगा तो शुद्रों की तरह उनके उपनवन, शिक्षा एवं वेदाध्ययन की उपेक्षा स्वामाविक ही थी। हारीत ने इस प्रवृत्ति का विरोध करना चाहा। उसने जिस उप्रता से यह विरोध किया है उससे यह स्पष्ट है कि स्तियों को गुद्र समझने तथा उनका उपनयन संस्कार न करने और शिक्षा न देने की ब्राई काफी बढ़ चुकी थी। वह कहता है कि "स्वियाँ शृद्धों के समान नहीं है नयोंकि शृद्ध की योगि में बाह्मण, क्षतिय, वैषय नहीं पैदा होते । इसलिए स्तियों के सब संस्कार वैदिक मन्त्रों के साथ ही करने चाहिए"। 1 k स्त्रियों के दो भेद हैं--(१) वेद का अध्ययन करने वाली ब्रह्मवादिनी नथा (२) मीध्र निवाह करने वाशी स्त्रियाँ। वेद का अध्ययन करने दाली स्त्रियों का उप-नमन संस्कार होता है। वे पवित्र अनिन प्रज्ञ्यानित रखती है, अपने घर में अध्ययन करती हैं तथा भिक्षा द्वारा प्राप्त भोजन पर निवाह करती हैं। रजोदर्शन के समय उनका समावर्तन होता है। दूसरी स्तियों के लिए में बातें गीण है और उनकी प्रतिशाएँ शीघ ही समाप्त हो जाती है"। यह बढ़े दु:ब की बात है कि हमें हारीत का प्रन्य उद्धरणों के रूप में मध्यकालीन लेखकों के ग्रन्थों में ही मिलता है, १ व संभवतः उसने अपना ग्रन्थ तब लिखा

इसके विस्तृत वर्णन के लिए देखिए हरियत्त वेबालकार—हिन्दू परिवार मीमांसा, पु० १०१-१९७

१४ हारीत २९।२०-२३ 'न सूत्रसमाः स्त्रियः । न हि सूत्रयौनी बाह्यणक्षत्रियर्थस्या जायन्ते तस्माच्छन्दसा स्त्रियः संस्कार्याः । तासां द्विविधो विकल्पः ब्रह्मवादिन्यः सद्योद्वाहास्चेति ब्रह्मवादिनीमामुपनयनमन्तिसंस्कारः स्वगृहेऽध्ययनं मैक्यचर्चा ब प्राप्ती रजसः समावर्शनम् । अतिरिक्तेऽप्रधानम् सद्योऽपध्यंसनम् ।

<sup>1</sup> हारीत का धर्मसूख पूर्ण रूप से उपलब्ध न होने से उसका समय निर्धारण बहुत

जब बालविवाह भी प्रथा बहुत अधिक चल पड़ी भी। उपर्युक्त उद्धरण से यह स्पष्ट है कि हारीत ने स्त्रिमी से छीने जाते हुए अध्ययन में अधिकार बे विरुद्ध अपनी आधाज उठायी थी।

किन्तु हारीत की यह व्यवस्था अरण्यरोयन माल सिख हुई। किशी धर्मसूक्ष्र-कार ने हारीत के इस मत का समर्थन नहीं किया। समय के प्रभाव से हारीत की इतनी बात तो माननी पड़ी कि स्लियों यो तरह की होती है और वैदाध्ययन करने वाली स्त्री का किशाबान रजांदर्शन ने पूर्व ही समाप्त हो जाता है।अधिकांश स्त्रियों का उप-नयन विदाह माल ही नह गया। मनु (२०० ई० पू०) के ममय यह कहा गया कि स्त्रियों के उपनयन में वैदिक मन्त्रों के पाठ की आवश्यकता नहीं है (२।६६)। इसके साथ ही मनु ने कल्या के निग् विदाह संस्कार को ही उपनयन संस्कार माना, क्योंकि कन्या के लिए पश्चि की सेवा ही गुन्कुन बास के नुल्य है और घर के कार्य ही प्रायः सायंकाल के अनिहोंल है (मनु २।६७)।

कन्याओं की शिक्षा की समाधित ने वालिवताह को दो तरह में प्रोत्साहित किया। पहला तो गह था कि यदि कन्याओं को शिक्षा नहीं दी जानी तो घर पर वे विलक्षण खाली रहेंगी। "खाली दिमान जैतान का घर होता है" और सासकर कुमारी अवस्था में खाली रहाना बहुत भयंकर है। वैदिक काल से यह विल्वास प्रवृत्ति था (प्रदृ० १०१८६) ४०-४१) कि कन्या के विवाह से पहले सोम, गान्धवं, और अल्लि उसका उपभोग करते हैं। गो० गू० (३।४)६) में उद्भुत गृह्मसप्रह कन्या में यौवन के लक्षण प्रगट हीने पर इन तीनों देवताओं दारा उक्तके उपभोग की चर्चा करता है, और उसका मत है कि इन लक्षणों के प्रगट होने से पूर्व ही कन्या का विवाह कर दिया जाय। यह विश्वास सत्य हो या न हो, कन्या के माता-पिता अपनी कन्या के सम्बन्ध में कोई प्रवाद खड़ा होने से पूर्व ही उसका विवाह कर देना अच्छा समझ न तने और प्रवाद से कचना तभी संभव हो सकता मा जब कन्या की बादी बहुत जल्दी कर दी जाव। कचासरित्सागर (स.सा. ३४।२२६) में एक पिता स्थन्ट स्पन्न कप्याने कन्या से कहता है कि यदि दू इस नयी जवानी में मुझे दु:ख बेना चाहती तो इच्छापूर्वक देर तक कुमारी मत रह, वर्षोंकि इसमें बदनामी बहुत आसाती से हो बाती है।

कत्याओं की शिक्षा के अप्रचनन ने वैवाहिक आयु को एक दूसरे रूप में इस प्रकार प्रभावित किया कि जब संस्कार की दृष्टि से विवाह को उपनयन समझ लिया गया तो यह स्वाभाविक भा कि विवाह उपनयन की अर्थात् आठ वर्ष की आयु में ही किया

कठिन है। किन्तु बौधायन (२।१।४०) आपस्तम्ब १४।१२।११, १।६।१म।२, १।६।१९।१२, १।१०।२म।१, ४, १६, १।१०।२९।१२, १६, बसिष्ठ (२।६) ने हारीत का मत उद्भुत किया गया है। अतः इसका काल बौधायन के काल ४००-२०० ई० पूठ से पहले हो होना नाहिए। जाय। यम ने कहा है कि जब विवाह को उपनयन कहा गवा है तो नर्भ से या जन्म से आठवें वर्ष विवाह करना श्रीष्ठ है। स्मृतिकीस्तुभ में कहा गया है कि चूकि स्त्रियों का जिबाह उपनयन का स्थानापक्ष है, अतः उपनयन की अवस्था में ही विवाह करना चाहिए।

इस समय जाति, पिण्ड, मीलादि के मैवाहिक प्रतिवन्ध कमणः दृढ़ हो रहे थे। इनकी बृदता ने भी छोटी आमु में विवाह को अनिवास बना दिया। यदि कल्याओं और बालकों के विवाह में जल्दी नहीं की जायगी तो मौबन के विकास के साथ-साथ जब उनमें प्रेम का खोत झरते लगेगा तो यह आवश्यक नहीं कि यह जोन पिण्ड, जानि और गांव की मर्यादाओं में रहता हुआ ही बहुं, यह मर्यादाओं का अतिकास करने भी वह सकता है। इसलिए उपर्युक्त मर्यादाओं की रक्षा करने के लिए यह अच्छा समझा गया कि प्रेम की धारा को समय पर ही बाँध दिया जाय, जिससे वह धारा बाद में उदाम होकर मर्यादा के मूर्ली का अतिकासण नं कर सबैं। इस धारा के बाँध के हप में बालविवाह की उपयोगिता स्वतः सिद्ध थी।

#### बालविवाह के अन्य कारणों की आलोचना

नेस्फीस्ड की करपना—बालिबाह के उद्गम के सम्बन्ध में तेस्फीस्ड ने १ = 5, में यह विलक्षण करपना की थी कि पहले पुरुष अपनी इच्छानुसार किसी भी स्त्री के माथ सम्बन्ध कर सकते थे, स्त्रियाँ सारे समाज मा वर्ग की साझी सम्पत्ति थी। इन पर किसी का वैयक्तिक अधिकार नहीं था। समाज में सामूहिक विवाहों (Communal Matriage) का प्रचलन वा और कई बार दूसरी जाति की स्त्रियाँ पकड़ कर नायी जाती थीं। ये स्त्रियाँ भी सामूहिक सम्पत्ति का अंग होती थीं। किन्तु बहुत से मनुष्यों को यह बात पसन्द गथी, वे स्त्री घर अपना पूर्ण वैयक्तिक अधिकार चाहते थे। उन्हें यह असस्य जान पहला था कि कोई दूसरा व्यक्ति उनकी स्त्री का उपभोग करे। अतः उन्होंने वचपन से ही परायों कन्या को अपने पान रखना शुष्ट किया ताकि वह उनकी वैयक्तिक सम्पत्ति समझी जाव। बालिबबाह की प्रया स्वज्ञान्द विवाहों को प्रायमिक कड़ियों (Primitive morges) के विरुद्ध जवरदस्त मैतिक विद्रोह था। इन प्रकार हिन्दू समाज में प्राचीन काल में बालिबबाह की प्रया का अभ्युद्य हुआ। "

इसमें कोई गवा नहीं कि यह एक वितक्षण मूझ है, किन्तु यह जालबूझकड़ जैसी सूज है। इसमें भारत के पुराने इतिहास पर कुछ भी विचार नहीं किया गया, नहीं अपनी कल्पना के समर्थन में कोई प्रमाण उपस्थित किये गये हैं। हम पहले अध्याय में यह देख जुके हैं कि वैदिक साहित्य में कामचार (Promiscuity) या सामू-हिक विवाहों का कोई उल्लेख नहीं है। वैदिक सुण में वैयक्तिक विवाह होते थे। विदाह से

१७ रिज़लो---योपल आफ इंडिया, पृ० १८८

पहले युवक युवतियों का काफी अनुरंजन, अस्मर्थन और प्रसादन (Courtship) करते थे और युवतियों इच्छानुसार अपने पतिमों का बरण किया करती था। यदि बालियाह प्राथमिक मुन ने जंगली रिवाओं के विरुद्ध एक प्रतिक्रिया थी तो वैदिक साहित्य में हमें उसका कोई प्रमाण क्यों नहीं मिलता? वेदों में तरुण युवकों और युव-तियों के विवाह भी क्यों चर्चा है? वैदिक युग तक पदि आमें अंगलीपन छोड़ चुके थे तो उनमें बालिववाह की प्रधा होनी चाहिए और पदि उनमें अंगलीपन था तो वेद में कामचार (Promiscuity) या सामृहिक विवाह (Communal Marriage) का उल्लेख होना चाहिए। किन्तु हन दोनों में से एक भी बात ऋग्वेद वा अववंवेद में नहीं पामी आती। इस दक्षा में मेस्फील्ड की कल्पना मनोरंजक होने पर भी प्रमाण के अभाव में निराधार और अमान्य है।

बालिबाह के उद्गम के सम्बन्ध में सबैसाधारण जनता में एक जग्य भ्रान्तिमूलक विकास यह प्रचलित है कि मुसलमानों के हमले होने पर स्त्रियों की रक्षा
के लिए उनका छोटी आमु में विवाह किया जाने लगा। किन्तु यह कारण भी पूरी तरह
सत्य नहीं प्रतीत होता है। इस्लाम का आविष्णीय ७ में मती में हुआ और मुसलमान
म वो मती के प्रारम्भ में भारत की सीमा पर पहुँच। यदि यह कारण सही हो तो भागत में
मों मती से पहुँच वालिववाह की प्रया पिलकुल नहीं होनी चाहिए। वेकिन ऊपर हम
देख चुने हैं कि बालिववाह की प्रया गृह्ममुलों तथा धममुलों के समय से मुक्त हो चुकी भी।
कम से कम गौतमधममूल के समय—६ठी शती है० पू० से बालिववाह का रिवाज अच्छी
तरह से प्रचलित हो चला था। मुसलमान इसके १२०० वर्ष भाद भारत में प्रकट हुए।
अतः उन्हें बालिववाह के उद्गम का कारण नहीं माना जा सकता। इस कल्पना में इतना
सरस अवयर है कि इसने पहले से चली आने बाली प्रवृत्ति को प्रोस्साहित किया होगा।

अनेण गिड़ानों की यह कल्पना है कि बालिबाह की प्रथा को हिन्दुओं ने द्रिविड़ जातियों में प्रहण किया। 1 किन्तु यह भी कोरी कल्पना है और विलक्कल स्पष्ट तथ्यों के विरुद्ध मानी जाने वाली है। सैकड़ों वर्षों से बालिबाह करने वाले हिन्दुओं के साथ रहते हुए अब भी अधिकांश द्रिविड़ जातियों में तरण विवाह होते हैं। कुछ अपवादों को छोड़कार उनमें बालिबाह को प्रथा प्रथालत नहीं है। श्री रिजली ने तिखा है कि छोड़ा नागपुर, मध्य प्रान्त और महास की पहाहियों में रहने वाली द्रिविड वातियों में तथा हिमालय, आसाम और बर्मा की मंगोल जातियों में अब तक तरण युकक-युवितयों में अनुरंजन (Court sluip) और विवाह की परिपादी प्रचलित है। 1 को जातियों वामी तक तरण विवाहों की प्रवाशों को अपनाये हुए हैं उनते अतीत काल में हिन्दुओं ने बाल-

वि से दिल इं वहत्त्व, भाग तु, बाष्ट्र तु, वृत २७०

१६ रिजुली-पीपल ऑफ इंडिया, पूर १८७

विवाह की प्रया प्रहण की होगी, यह बात विश्वसनीय नहीं प्रतीत होती है।

श्री गेट की यह कल्पना है कि बालविवाह आये-प्रविद्ध संघर्ष का परिणाम है। २० इिवृह तोगों में आयों के साथ सम्पर्क में आने से पहले तरण विवाह की प्रधा प्रचलित थी। इसके साथ ही उनमें पुषक-पुवती को विवाह से पहले पर्माप्त माला में स्वतन्त्रता व स्वच्छन्दता प्राप्त थी। आयों के साथ संपर्क में आने में वे इस स्वच्छन्दता को बुरा मानने लगे और उनमें अक्षतस्मिति कुमारी कन्याओं के साथ विवाह अच्छा माना जाने स्वा। ऐसी कन्याएँ सभी मिल सकती है जब कन्याओं का विवाह बचपन में कर दिया जाय, अतः उन आतियों में बालविवाह का रिवाज चल पदा। बाद में आयों ने उनसे यह रिवाज यहण किया। यह कल्यना भी पिछली कन्यना मी सरह अमान्य है, क्योंकि जिन प्रविद्ध जातियों में आज भी वालविवाह प्रचलित नहीं है उन वातियों में आयों ने बालविवाह को प्रहल किया होगा, यह मंभव नहीं प्रवित्त होता है।

इस प्रकार उपर्युक्त कारणों से बालवियाह की प्रया को बैदिक काल में बिलकुल नहीं थीं, ईसा से न्यों सती पूर्व से भारत में फैलने लगी और दूसरी सती ईमबी तक समभग १००० वर्ष में उसका प्रभाव इंदना बढ़ गया कि सब धर्मशास्त्रका रेंग्ने रजी-दर्जन से पूर्व ही कल्या के विवाह को श्रीष्ठ समझा। किन्तु धर्मशास्त्रकारों की श्रवस्था के बावजूद इस सारे समय में तथा १००० वर्ष बाद तक बिणेयतः क्षांत्रमों में नच्या विवाहों का प्रचलन रहा और कुछ स्थानों पर मध्यकाल में भी नख्य विवाह की पद्धति प्रचलित रही।

अब ऐतिहासिक देपिट से बालविवाह के विकास पर विचार किया जायगा।

बालिवाह तथा रामायण—राम और सीता के विवाह की आयु का टीक-टीक निर्मय करना कटिन है, क्योंकि इस विषय में अनेक परस्पर विरोधी क्लोक मिलते हैं। इस सारे अकरण में एक बात का विशेष क्यान रखना चाहिए और वह यह है कि जनक-पुरी से विवाह करके चारों भाइयों के अयोध्या सपत्नीक औटन पर कहा गया है कि सब स्त्रियों ने पतियों के साथ एकान्त में रमण किया (११७७१९२-९४)। इसका अप यह है कि वे विवाह यौवन अवस्था को प्राप्त करने के बाद ही हुए वे। अयोध्याकाण्ड (२१९९३४) में सीता अनुसुया से यह कहती है कि मेरे पिता मेरी विवाह योग्य अवस्था को देखकर उत्ती प्रकार चिन्तित हो गये, औस धन का नास हो जाने से निर्धन व्यक्ति विनित्त हो उठता है, अतः यह स्पष्ट है कि सीता उस समय बालिका नहीं थी। किन्तु अरण्यकाण्ड में सीता रावण को अपना परिचव बतातो हुए कहती है कि विवाह के बाद वह अयोध्या मे १२ वर्ष रही। राज्याभिषेक के समय राम की अवस्था २५ वर्ष को बी और इस समय मेरी अवस्था १८ वर्ष की है। सीता की इस उक्ति को ठीक माना जाव तो

२० से॰ रि० इं १६११, माग १, खं० १, पू० २७०

विवाह के समय सीता की अवस्था ६ वर्ष और राम की अवस्था ९३ वर्ष माननी पहेंगी।२१

सीता अनुसूधा में विवाह के समय अधनी आए कम से कम १२ वर्ष की बता चुकी है। इससे न केवल सीता की ही आयु में संदेह उत्पन्न होता है, अपितु राम की आयु भी विवादास्पद बन जाती है। रामचन्द्र के वनवास का निश्चय हो जाने पर कौजल्या विसाप करती हुई कहती है कि "तुने पैदा हुए १७ वर्ष हो चुके हैं और मैंने से वर्ष इस आजा में वितास है कि मेरे दु:खों का अन्त होगा (२।२०।४५)। वालकाण्ड में कब विण्यामिल राक्षमों के संहार के लिए रामचन्द्र की मांगने आते है तो उस समय दशरध कहते हैं जि मेरा कमजनयन राम तो सोजह वर्ष का भी नहीं हुआ (१।२०।२)। यदि यह मान निया जाय कि राम का विवाह १६ वर्ष में हुआ तो अनवास के समय राम की अवस्था २८ वर्ष की होनी चाहिए क्योंकि मीता स्वयं यह कहती है कि वह अयोध्या में राम के साथ १२ वर्ष रही, फिन्तू बनवास के समय राम की अवस्था २५ वर्ष बताती है। इस प्रकार बनवास के समय कौशस्या के अनुसार राम की अवस्था १७ वर्ष, सीता के अनुसार २५ वर्ष और दणस्थ की वर्षणणना के अनुसार २० वर्ष वैठती है। अन्ति मर्दा संख्याओं में भोर्ड विशेष अन्तर नहीं, किन्तु पहली दें। संख्याओं में बहुत अन्तर है । टीका-कारों ने अपने क्याक्याकीयल से इस अन्तर की दूर कर किया है। उनका मन है कि की बात्या ने राम के जिस जन्म का वर्णन किया है वह उपनयन द्वारा प्राप्त दूसरा जन्म है। क्षत्रिय का उपनयन संस्कार ११वें वर्ष में होता है इन प्रधार राम अभिषेक के समय १८ वर्ष के में। इस हिसान से राम का निवाह १६ वर्ष में हुआ। इस शरह राम की बायु लो ठीक बन जाती है, किन्तु सीला की अवस्था की समस्या हल नहीं होती । कुछ लोगों ने इसे हल करने का बड़ा मरल उथाय बूंबा है, वे कहते हैं कि सीता का परपुरुप के साथ इस प्रकार का संलाप सर्वेथा अस्वाभाविक है, इसलिए अरण्यकाय्ड का उपमुक्त अंश प्रक्षिप्त है। वास्तव में रामायण की वर्तमान रूप महाभारत के वर्तमान रूप के बाद दूसरी हती इं॰ पू॰ में प्राप्त हुआ। पहले हम देख चुने हैं कि इस काल में बालविवाह का प्रचलन हो चुका था, अतः रामायण के संस्कलाओं ने अपने युग के विचार रामायण में बास दिये। इसलिए यह निष्यम करना कठिन है कि राम और सीता की विवाह के समय वास्तव में क्या आम् भी ?

बाल विवाह तथा महाभारत — महाभारत का वर्तमान रूप रामायण के वर्तमान रूप से प्राचीन है। हमें इसमें प्राचीन काल के तथण विवाह की प्रया उपलब्ध होती है, सद्यपि कई स्थानों पर कन्या की आयु काफी छोटी बतायी गयी है। डीपयी का स्वयंवर के समय जो वर्णन किया गया है उससे स्थब्ट है कि वह उस समय तथणी थी। प्राचीन

३।४७।१०-११ उधित्वा द्वावशसमा दृश्वाकूनां निवेशने। मम मर्ता महातेनाः वयसा पंचवित्रकः। अध्यादश हि वर्षाणि सम जन्मनि जायते॥

गृह्मसूर्जों की व्यवस्था के अनुसार पाण्डम द्रौपदी के साथ निवाह होते ही पत्नी के साथ बारी-बारी से सहवास करते हैं। विवाह से पहले ही कुलों का कानीन पुत्र— कर्ण उत्पन्न हुआ था। सुमदा भी हरण के समय युवती ही थी। उत्तरा का अभिमन्तु से विवाह होने के बाद शीझ ही दोनों का समायम हुआ और परीखित नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। स्वयंवर एवं गांधवें विवाह का प्रचलन होने से यह स्वाभाविक ही या कि स्वियों का विवाह नर्णावस्था में ही। गमुन्तसा विवाह के समय तरुणी थी। देवयानी ने भी युवावस्था में ही कर्ण में प्रणय भिक्षा मांगी थी।

अनुशासनपर्व में (४४।१४) विवाह के विषय में बुधिष्ठिर की उपदेश देने समय भीष्म में कहा है कि ३० वर्ष की आयु वाला पुरुष ५० वर्ष वाली निमका की और २९ वर्ष की अवस्था वाला सात वर्ष की कत्या की भाषी रूप में बहुण करें। रे रे ट्रम क्लीक को मध्यकाल के निबन्धकारों ने उद्धुत करते हुए दश के स्थान पर पोडण का पाठ किया है, बोडम शब्द का पाठ मानने से छन्दोभंग का दीप पैदा होता है। बालविवाह के युग में मध्यकाल में होने वाले निबन्धकार जब छन्दोंभंग की परबाह न करके पोडण गाठ देते है, तो यह मानना पढ़ता है जि मूल में पीड़ल का ही पाठ था। इस पाठ को ठीक मानने का यह भी कारण है कि महाभारत में युवायस्या प्राप्त कर लेने पर ही विवाह का वर्णन है। बकासुर के पास जाने की बारी आने पर (१।१५६) जब बाह्यण की कन्या राक्ष्य के पास स्थयं जाने को तैयार होती है तो ब्राह्मण ने उसे समझाया है कि अभी तू याला है, तुने अभी तारुष्य को नहीं प्राप्त किया, वु अपने स्वामी के लिए अभी धरोहर कर नहीं हुई है (१।१४७।३४)। एक दूसरे स्थान पर कहा गया है कि वयस्क (तरुणी) से ही माबी करनी वाहिए। बसस्क संस्कृत का पारिकापिक बद्ध है और तरुण के लिए प्रयुक्त होता है। महाभारत में पुरुष की विवाहबाय बाय कम से कम १६ वर्ष बतायी गयी है (१४।४६।२२-२३)। गौतम उतंक से कहता है कि यदि आप १६ वर्ष के हो तां मैं आपको अपनी कन्या पत्नी क्य में दे दूंगा। इस प्रकार महाभारत के अनुसार उस समय तरुण अथवा वयस्क विवाह का ही प्रचलन प्रतीत होता है।

बालिबाह तथा नीड साहित्य—बौद्ध साहित्य में प्रायः तथ्य विवाहों का उल्लेख मिलता है। वेरणाया की अट्टक्या में पिप्पलीमाणवक और भद्रा कपिलायनी की मनोरंजक कथा में विवाह के समय पिप्पली की अवस्था २० वर्ष और भद्रा की आयु १६ वर्ष लिखी है। अं० नि० अं० क० (१७०२) में विवाहा के विवाह का विस्तृत वर्णन है। इस वर्णन से स्पष्ट है कि विशाखा विवाह के समय समझदार तक्षी थी। असिलक्खा

६२ महामा० १३।४४।१४ विशक्वपों दशवर्षा भाषा विन्देत निनकाम् । एकविशतिवर्षो वा सन्तवर्षाभवारनृपात् । मिलाइये मन्० १।६४

जातक (सं० १२६) में एक ऐसी राजकन्या का वर्णन है जिसका विवाह १६ वर्ष की आयु में हुजा था। धम्मपद की टीका (२।२१७) में राजमृह के एक श्रेष्ठी की मुन्दर कत्या कुण्डलकेशी को अविवाहित बताते हुए कहा गया है कि इस उन्न में लिखयाँ पुरुषों की कामना किया करती है।

मीयंगुग में बाल विवाह---गीर्व युग में वाल-विवाह की प्रधा का प्रवलन ही चुका या। कौटिस्य का इस प्रकार का विधान हम पहले ही देख चुके हैं, किन्तु भेगस्थनीय के इस कथन में सहसा विश्वास नहीं होता कि पाण्ड्य (भवरा, तिनेवली जिले) देश की स्त्रियों जब ६ वर्ष की होती हैं तब प्रसद करती है। यह प्राकृतिक दृष्टि से असंभव एवं अविश्वसनीय है कि छठे वर्ष में पूज उत्पन्न हो। एरियन इस असंभव घटना पर विश्वास कराने के लिए लिखता है कि इतनी छोटी जायु में प्रसव होने का यह कारण था कि उन्हें यूनानी देवता हिराक्लीज द्वारा ऐसा वरदान मिला हुआ था। मेगस्थनीज ने पाटलि-पूत्र में बैठे हुए सुदूर दक्षिण के विश्वस में सुनी हुई बातों के आधार पर निश्वा होगा अताप्त उसकी प्रामाणिकता संदिग्ध है। पाटलिपुल के बारे में यदि वह इस प्रकार, का उल्लेख करता तो कुछ प्रामाणिक माना ना सकता था। मेंगस्थनीय का बेदवानग की तरह से प्रामाणिक मानते की प्रवृत्ति ने अनेक छमों को उत्पन्न किया है। मेगस्थनीज ने लिखा है कि हिन्दस्तानियों को लिखना नहीं आता या, बहुत देर तक इसे सत्य माना जाता रहा फिल्तु अब प्राचीन जिलालेखों के मिल जाने के बाद मेनस्थनीज की इस उक्ति में कोई विश्वास नहीं रख सकता । बतः उसकी पाण्ड्य देश की कथा सर्वया अविश्वसनीय प्रतीत होती है।<sup>२,8</sup>

सातवाहन, गुष्त एवं पूर्व मध्ययुग में लिखे गये काल्यों में यह स्पष्ट है कि इस समम तक हिन्दू समाज में तरुन-विद्याहों का प्रशलन था। गांधर्व और स्वयंवर विवाहों का इस काल के प्रत्यों में प्रभुर उल्लेख है और वे दोनों तरुण विवाह की सुचना देते हैं। कालिदास व भवभूति के नाटकों की नायिकाएँ प्राप्तमौनना कन्याये है। शक्तुन्तला, माल-विका और मालती शैधवावस्था की पार कर पौवनावस्था में पैर रख चुकी हैं। यह एक बढ़ें आश्चर्य की बात है कि भवभूति ने मालतीमालव में नायक-नायिका का विवाह सुवा-वस्था में कराया है, किन्तु उत्तररामवारित में उसने सीता को विवाह के समय विलक्षत

श्वेमस्यनील के यूनान में बालविवाह खुब प्रचलित था, शायव उसने अपने देश के हिसाब से चारतीयों के बारे में यह कल्पना की हो। बड़े डिमास्यनील ने अपनी पांच वर्ष की कल्या का विवाह अपने मतीले के साथ किया। गुनैनी (Gorthnian) के नियम के अनुसार कल्याएँ १२ वर्ष में विवाह मोग्य हो जाती थी (इंसाव रिसीजन एक इंधिवस, खण्ड म, पु० ४४५)

वालिका दिखामा है। जासद रामामण का उपर्युक्त वर्णन कमका मूल कारण है। वाण की महाक्वेता तसा राज्यश्री विवाह के समय युवतियाँ थी।

स्मृतियों द्वारा वाल विवाह की प्रोत्साहन

काम्यों में तस्मी नायिकाओं के वर्णन के बावजूद उस मसय की रम्तियों और पूराणों में विवाह की आम् को कम कर देने की प्रवल प्रवृत्ति दृश्टियोवर होती है। परा-शर स्मृति ने (निर्माण काल १ नी से ४ शतास्थी के बीच में) बालविवाह पर बहत बन दिया, आय की सीमा बहुत कम की तथा पजादर्शन में पूर्व करना का शीध विवाह न करने बाले पिता की निन्दा तथा ५२ वर्ष के बाद करना की अगहने वाले व्यक्ति की समा में भाषण बारने तथा पंतित में विकान के अयोग्य समझा। उसके अनुसार आठ वर्ष की लड़की भीरी, ६ वर्ष की रोहिणी तथा ५० वर्ष की कन्या डोली हैं, इनके बाद वह रजस्वला हो जाती है। जो मनुष्य कन्या के १२ वर्ष की हो जाने पर भी उसका विवाह नहीं बारता उसके पितर प्रतिमास उसका रज पीते हैं। उसके माता-पिता और बड़ा भाई तीनों अनव्याही रजस्वला कन्या को देखकर नरक में जाने हैं, जो बाह्मण ऐसी कन्या से बादी करता है वह संभाषण करने तथा पंक्ति में बैठने योग्य नहीं है, उसको व्यलीपति जानना चाहिए। १४ गौरी पहले १० से १२ वर्ष की कन्या समझी जानी थी (वैखानस धर्मसूल)। प्ररागरने इसकी दो वर्ष और घटा दिया। परागर के इस नियम का उसके बाद के स्मतिकारों ने खब अनुमोदन किया । संवर्तस्मति (६५-६६) और बृहद्यम (२०-२२) पराक्षर के समर्थक हैं किन्तु पराक्षर में जहां १२ वर्ष तक विवाह का विधान है, वहाँ संबर्त (६६) में कहा गया है कि करवा का रजस्वला होने से पहले ही विवाह कर देना चाहिए, = वर्ष की कन्या का विवाह उत्तम है। कस्यप ने आठ वर्ष की गीरी का ७ वर्षं का बना विया। भविष्यपुराम (बीरमिक्रोवय, पू० ७८६) ने सात वर्षं का समर्थन किया, किन्तु मरीचि ने तो कन्या की आयु १ वर्ष की बतायी (वीरिमझोदय पु० ७=६) और ब्रह्मपुराण ने कहा है कि ४ वर्ष के बाद कन्या विवाह के मीम्य ही जाती है। यह वड़े सन्तोष की बात है कि स्मृतिकार ४ वर्ष की आयु पर ही इक गये किन्तु ओकाचार ने तां आगे भलकर बालविवाह को इस हद तक पहुँचा दिया कि दूध पीते बच्चों की गोद गें उठाकर शादियों की जाने लगी और कई जगह बच्चों के उत्पन्न होने से पहते ही गर्न-

पराशर ७।७-६, अब्दवर्षा सबेंद् गौरी नववर्षा तु रोहिणो । बशवर्षा मवेत्कच्या अतः उठवें रजस्वला ।। प्राप्ते तु द्वावशे वर्षे यः कन्यां न प्रयच्छति । मासि मासि रजस्तस्य पिवन्ति पितरोऽ निशम् ॥ माता चैव पिता चैव क्येच्ठो प्राता तर्यव च । तयस्ते नरकं यान्ति वृद्धा कन्यां रजस्वलाम् ॥ यस्ताम् उद्वहेत् कन्यां बाह्मणो मवमोहितः । असम्माच्यो ह्यपांक्तेयः स विद्रो वृद्धलीपतिः ॥

वती स्तियों द्वारा गर्भस्थ शिमाओं के फेरे पूरे कर लिये वाते थे। धर्मसूबकारों तथा पिछले स्मृतिकारों में एक जन्तर स्पष्ट कप से बृष्टिगोचर होता है। पहला तो यह कि धर्मसूबकार विवाह की आप इतनी नीची नहीं से गये थे, से रजीवर्शन होते के बाद भी गुछ प्रतिक्षा करने को तैयार थे। मनु योग्य वरन मिलने परकन्या के आजीवन अविवाहित रहने में काई दोष नहीं देखता और रजस्वला होने के बाद विवाह न करने पर माता-गिता इसे बहुत बुरा नहीं मानते थे। किन्तु बाद के स्मृतिकारों के लिए तो रजस्वला की सीमा एक पविच्च बंधन है। माता-पिता ने जहां कन्या को यह सीमा पार करने दो, से प्रयोग हम से दोपी हो गये और इसके साथ निवाह करने वाला समाज से यहिष्ठत, असंभाष्य, अयोक्तय और वृपलीपति हो गया। ३ में स्मृतिकारों की इस चिन्ता का क्या कारण था?

## वालविवाह को प्रोत्साहन देने वाले कुछ कारण

 वीद धर्म का भय—हम पहले (पू॰ ३९३--=) जिस कारणों का निर्देश कर चुके हैं वे कारण तो बालियवाह की प्रथा को प्रोत्साहित कर रहे थे; किन्तु इस समय

स्टनंबंक (ज्यूरिडिकल स्टडीज, खण्ड २, प० ३ ६-४१) ने यह प्रदर्शित किया है कि बालविवाह विषयक उपर्यंक्त नियमों का शर्न:-शर्न: क्रमिक विकास हुआ है। पहली अवस्था में रजस्वला होते से पूर्व सडकियों का विवाह करना स्मृतिकारों के मतान्-सार एक परामशंमात था। जो पिता इस अवस्या तक अपनी लडकी का विवाह नहीं करता या यह निन्दा का पाल समझा जाता था। मन् ११४ में कहा गया है कि 'कालेडदाता पिता बाच्यः ।' इस पर मेधातिथि ने कन्यादान के काल की व्याख्या करते हुए कहा है कि यह आठ वर्ष की आयु होती है (क: पून: कन्याया दानकाल:, अष्टमाइ वर्षाद्रमृति स्मर्पते)। मनु (१।१३) यह भी मानता है कि पदि पिता ऋतुकाल से पहले कन्या का विवाह नहीं करता तो कन्या पर पिता का अधिकार नहीं रहता है (स च स्वाम्याविकामेर् ऋतूनां प्रतिरोधनात्) । मनु से पहले गौतम (१=।२१-२३) ने भी यह घोषणा की भी कि ऋतुकाल से पहले कल्यादान न करने बाला पिता बोषी होता है (प्रवानं प्रामृतोः, अप्रयच्छन् बोषी)। बूसरी बना में ऋतुकाल से पहले कन्यादान न करने का महापाप नरक ले जाने दाला माना जाने लगा। पराशर (=10,=), यम (२२,२३) स्मृतियों में यह कहा गया है कि बारहवें वर्ष में कत्या की शादी न करने वाले भाता-पिता और बड़ा भाई नरक-गामी होते हैं (अयस्ते नरकं यान्ति वृष्ट्वा कन्यां रजस्वलाम्)। महाभारत में यह घोषणा को गयी है कि कपसम्पन्ना कन्या का विवाह न करने वाला पिता बह्यहत्या का पापी होता है। कुछ अन्य स्मृतियों ने कन्यादान न करने से उत्पन्न

कुछ अन्य नये कारण भी बालविषाह की प्रया में सहायक सिद्ध हुए। बौद्ध धर्म ने एक नवीन संकट उत्पन्न ही नया था, बौद्ध धर्म में अनिवाहित क्लियों भी प्रप्रज्या आप्त करके भिन्नुपी बन सकती थीं। यदि कन्याओं का विवाह उनसे समझदार और सयानी होने नक टाना जाता तो उनके बौद्धधर्म में दीक्षित होने की संभावना सनी रह सकती थी। इस संभावना को बिनकुल समाप्त कर देने के लिए यह आवश्यक था कि कन्याओं का विवाह श्रीझ कर दिया जाय।

- (२) बैबाहिक नियमों की कठोरता—आटबी-नवी माताब्दी ने जानियां के साम-साम उपजातियों के भी बंधन मुदुक होने नमें थे। इस कारण में भी सालविवाह की प्रवृत्ति सदी। उपकातियों के बन्धनों के कारण परों के चुनाब का क्षेत्र बहुत छंदा होने लगा, बोड़े से बरों के लिए संघर्ष चलने लगा। इसमें थी माता-गिता जन्दी करते थे, वे स्पन्दतः नाम में रहते थे। जिननी जल्दी अवनी कन्या के निए, वर मुरक्षित करा लिया वाय उतना ही अधिक लाभ था।
- (३) सतौ प्रचा—इत समय तक समाज में सती प्रथा भी चल चुकी थी। एक यूरोपियल याजी फिच ने बंगाल में प्रचलित बालियाह का एक कारण यह प्रथा भी बताया है, मदि अकस्थात् बालिका का दिता मर जाता है तो माता को सती होना पढ़ेया। मदि कन्या का विवाह शीझ कर दिया जाय तो माता-पिता के मर जाने पर भी व्यवुरालय में उसकी देखभाल होती रहेगी।

संयुक्त परिवार पद्धति में वालविवाह बहुत उपमानी सिद्ध हुआ। यदि वधू सवण

होने वाले पाप की अधिक स्पन्ट व्याख्या की है। उनका यह कहना है कि प्रति
रजीदर्शन के समय कन्या में गर्भ धारण की तथा सन्तान की संमादना होती है,
यदि रजस्वला कन्या का विवाह नहीं होता तो प्रतिमास उसमें संमादित गर्भ
या भ्रण की हत्या होती है, अतः उसे भ्रणहत्या का पाप लगता है। यात्र० (११६४)
में कहा गया है अप्रयच्छन् समाप्नोति भ्रणहत्या मृतावृती मि० वसिष्ठ १७।२१,
नारद १२।२६। तीसरी दसा में बासविनाह की प्रभा अधिक प्रचलित होने पर
रजीदर्शन के पहले विवाह न करने वाली कन्या को जातिच्युत और पिता को पितत
तथा कन्या की विवाह के अयोग्य बताया गया (व्यास स्मृति २१७)। बृहस्यति
(संस्कारप्रकाश प्० २७३) की सम्मित में ऐसी कन्या व्यक्ती या सूत्रा हो जाती
है। विष्णुस्मृति (२४।४१) ऐसी कन्या को व्यक्ती बताते हुए उसके अपहरण
में कोई दोष नहीं मानती (सा कन्या वृषकी हेगा हर्स्ता न विवुच्यति)। पराशर
की सम्मित में ऐसी वृषकी के साथ सावी करने वाला बाह्यण बातचीत करने
लायक तथा बाह्यकों की पंक्ति में बैठने लायक नहीं होता है (असंभाष्यो ह्यपांक्तेयः
स विश्लो वृषकीपतिः)।

एवं समझदार हो और अपने स्वतन्त्र विचार रखती हो तो यह संभव है कि कई बार अपनी सास, समुर और घर के माननीय वृद्धों से उसकी असहमति हो जाय और पारि-वारिक कत्तर उसफा हो। किन्तु यदि वधू बहुत छोटी उस में ही ज्याही जाय तो उसका सारा वरिक्ष-निर्माण व्यमुरालय हारा ही होगा। इस दशा में वह बिलकुत ऐसी नमें मिट्टी के समान होगी जिसे इच्छानुसार अभीष्ट क्य दिया जा सकता है। ववपन से ही वह अपनी विच, प्रवृत्ति और स्वभाव को व्यवप्रायय की परम्पराओं के अनुकूत दालने का प्रयत्न करती भी और यही कारण या कि संयुक्त परिवार में कभी कोई वैमनस्य या कलह उत्पन्न नहीं हो सकता था।

### पूर्व मध्य युग के तक्षण विवाह

बालविवाहों का रिवाज होने पर भी पूर्व सध्य युग (६००-१२००) के पहले हिस्से में हमें तरण विवाह के कुछ ज्वाहरण मिलते हैं। हुए की बहिन राज्यश्री विवाह के समय तस्त्री थी। विवाह के बाद उसने अपने पति के साथ सहवास किया। किन्तु करमाण के राजा विकसांक चालुक्य की कन्या का गाँवा के कदम्बवंशी राजकुमार से बाल-विवाह हुआ था। सम्राट पृथ्वीराज का भी पहला विवाह छाँटी आप में हुआ था। अस्बे-क्ली (१०३० के लगभग) ने यह लिखा है कि हिन्दुओं में विवाह छोटी उस में हो जाते हैं, इसलिए बधु का चुनाब माता-पिता ही करते हैं। ११वीं सती के बाद केवल क्षत्रियों. में और फुछ विशेष जातियों में तरण विवाह के उदाहरण मिलते हैं। १५ वीं शती में पराधर स्मृति के व्याख्याकार माधव ने निखा है कि केरल देश में कन्याओं का ऋतुमती होना दांध नहीं है। यह उसी पाण्ड्य देश ने साथ लगा हुआ है जिसके बारे में ४ भी प्र० ई० पूर्व में मेगस्थनीज ने यह बात लिखी है कि वहाँ की कन्याएँ ६ठे साल में बच्ने जना करती है। १९००-१३०० (६० पश्चात्) के बीच में दाक्षिणात्य हरदस्त ने आश्वसायन गृह्य-सुत्र की टीका करते हुए लिखा है कि कई देशों में विवाह के बाद तीन दिन के बहावर्य की वर्तं का पासन नहीं किया जाता अपितु अविलम्ब सहबास शुरू हो जाता है। सन्निम बहुधा अपनी कन्या की शादी रजस्वला होने के बाद ही करते थे। मिल्रमिश्र ने १७ वीं शारी में क्षतियों को इस प्रकार की छूट देते हुए लिखा है कि बालविवाह की विधि बाह्मणों के लिए ही है। किन्तु मध्यकालीन हिन्दू समाज में बालविवाह ही प्रथा सामान्य रूप से प्रभलित थी, उपर्युक्त उद्धरण इसका अपबाद मान्न ही है।

१६वीं शताब्दी में अकबर के समय तक यह बुराई इतनी वड़ चुकी भी कि अकबर ने इसे मुखारने का यल किया, किन्तु कट्टर मुख्लाओं के विरोध के कारण कह इस प्रयत्न में सफल न हुआ। १६ वीं शती के अंग्रेज व्यापारी फिंच ने बंगाल में १० और ६ वर्ष की बालक-बालिकाओं के विवाह देखें। १७ वीं शती का इतालवी यानी मनूची कहता है कि प्रायः लड़कियों का विवाह वोलना शुरू करने के पहने ही हो जाता है और १० वर्ष की आयु से पहले-पहले ही सब कल्याएं ज्याह यी जाती हैं। केंच वाली टैवनियर कहता है कि विवाह की आयु ७-- वर्ष होती थी। एक्वे दुवाइस ने १८ वीं कर्ती के अन्त में दक्षिण भारत का वर्णन करते हुए लिखा है कि १६ वर्ष का ब्राह्मण पीच, सात या अधिक में अधिक भी वर्ष की कल्या से गायी करता है।

धामधीत तथा बालविवाह-मध्य युग में शास्त्रों द्वारा वालविवाह के अनिवार्य बना दिये जाने पर भी सबक और सब्तियों के बिकाह की प्रशा मर्वधा लप्त नहीं होंने वासी। ग्राम गीतों में हुमें जो विवाह का आदर्श मिलता है, वह इसने गर्बया भिन्न है। उसने बाल-विवाह का ममर्थन नहीं होता। इन गीनों में प्राय: वर और कन्या के एक दूसरे के जनि आकृष्ट होने तथा एक प्रसरे के पमन्द करने के बाद ही विवाह करने का वर्णन मिलना है। पहले अध्यायों में इस प्रकार के गीनों के कुछ उदाहरण दिये गरों है। एक गीन में बर कन्या को पसन्द करता है, उसके शाय विवाह की इच्छा प्रकट कर रहा है, किन्तु करवा की माई को यह गवारा नहीं हो। सकता कि वह अपनी बहिन की उसके पास में जाय। वह उसे मौगने वाले को भारते के लिए वलबार लेकर दौहता है। इसके बाद भीतर ने लाड में पत्ती हुई करवा निकलती है, उसकी माँग मोतियों से भरी होती है, वह कहनी है-है भाई, इस तपस्वी को मल मारों, इसे मार प्रालीवे तो मेरे जीवन की नैवा कीन चार लगागेंगा। वह क्या यह भाव ५, ६ वर्ष की कत्या प्रकट कर सकती है ? कई बामगीनीं में बर इंडमें जाते समय क्त्याएँ पिताओं से प्रार्थना करनी हैं कि हमारे लिए इन प्रकार के वर खोजना। मारवाइ के एक बीत में कन्या पिता से कहती है-"मेरे लिए काला बर मतद्देशा । वह कुट्म्बको सण्जित करेगा । ऐसा बरह्दंडना, जो काशी में वास कर चुका हो बर्यात् विक्षित हो। 30 मन्या समझदार होने पर ही ऐसी बातें कह सकती है। एक अन्य गीत में एक सुबक कहता है कि मैं अब विकास देश से गढ़कर सौटा तब मेरा दिवाह हुआ। ये सब गीत सूचित करते हैं कि यासविवाह की कुप्रमा प्रचलित होने के बहुत बाद तक भी हिन्द समाज में कुछ तहण विवास होते रहे।

मध्य पूर्ग में अन्य वेशों में बालविवाह—बालविवाह भारत की विशेषता हो, सह बात नहीं है। मध्यकाल में यूरोप में भी यह कुप्रवा अपना प्रभाव जमाये हुए थी। रोम में कन्या की गादी १० वर्ष की उम्र में हुआ करती थी। १० रोमन कानून हारा पुरुष १४ तथा स्वी १२ वर्ष की उम्र में विवाह कर सकते थे (इंस्टीट्यूट आफ दी जस्टी-निवन, खण्ड १, धारा १०, १३)। मध्यकाल में चर्ष ने विवाह की यही आग स्वीकार

रामनरेश विषाठी—प्रामगीत कविता कौमुदी पू० १३७ 'भीतर से निकली लाडली मीतियन मांग भरो । जीन मारो पूत तपसिया जमन मेरो को खेह है ।'

२७ कविता कौमुबी, तु० मा०, पू० २०६

२८ म्यूलर-फीमली, पु० २६०

की थी। प्रायः सभी देवों के कानूनों में इसका अनुसरण किया गया, किन्तु प्रायः इस मर्यादा का पालन नहीं होता था। चाइल्ब मेरिनिस एक्ड ढाईवोर्स (बालविवाह य सलाक) नामक पुस्तक में यह बतावा गया है कि १६वीं बती में इंगर्वेच्ड में खूब बास-विवाह होते थे, ६ तवा १० वर्ष के और कभी दो और तीन वर्ष के बालक-वालिकाओं की भी बादी होती थी। १६२६ ई. तक इंगर्वेच्ड में लड़के-लड़कियों की विवाह की उम्र १४ और १२ थी। १६२६ में मारत में बारदा कानून के बनने के साथ ही इंग्लेच्ड में पालियामेण्ड ने कानून जारा बालक-वालिकाओं के लिए विवाह की कानूनी आयु १६ वर्ष नियत की। १३

### मध्ययुग में वालविवाह प्रचलित होने के कारण

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि मध्ययुग में हिन्दू समाज में बालविवाह का प्रच-लन बहुत अधिक बढ़ गया था। उस समय इसके प्रकलित होने के कारणों में प्रमुख कारण निम्नलिखित वे । पहला कारण शास्त्रीय व्यवस्था और रुढिवाद था । विभिन्न स्मृतियों में इस ज्यवस्था पर बल दिया गया था कि एजोदर्शन से पूर्व ही कल्या का विवाह हो जाना वाहिए, रऑदर्शन के बाद उनका विवाह करने वाले माता-पिता को बृहस्यम स्मृति ने वापी पोचित किया था। उत्पर दिये गते विवरण के अनुसार यह भ्रणहत्या के महापालक के समान था, इसमें माना-पिता शांति से अहिएकृत तथा कत्या मुद्रा तथा विवाह के योग्य नहीं रहनी थी। इस पाप से बचने के लिए बाल विवाह की प्रया बद्धमूल हुई। दूसरा कारण अधान्त राजनीतिक परिस्थिति थी। मध्य युग में विदेशी एवं विधर्मी जातियों के प्रवाण आफ्रमण होने से तथा उनका भासन स्थापित होने पर देश की तत्कालीन स्थिति बड़ी अमुरक्षित और अनिष्यित हो गयी थी। विदेशी आक्रमणकारी वपने साथ स्खियाँ नहीं लाये में। उन्हें इस देश की स्किमों को लेने में आपत्ति नहीं थी, किन्तु हिन्दू विद्यमी म्लेच्छों को अपनी करवाएँ देने को तैयार नहीं थे। करवाओं को मुस्लिम हाथों में पड़ने से बचाने का सरल उपाय छोटी अस्मू में उनका विवाह कर देना था। क्योंकि इस्लाम में विधर्मी विवाहित स्त्री से विवाह करना हराम या निषद्ध कार्य समझा जाता था, इनसे विवाह करना वैध नहीं या। अतः हिन्दू स्तियों को मुसलमानों से सुरक्षित रखने का सर्वोत्तम उपाय बालविवाह था। तीसरा कारण लड़कियों के कौमार्य की रक्षा की चिन्ता थी। कौमार्य हिन्दु विवाह की जाधारभूत शर्त थी, खण्यित कीमार्य वाली लहकी का विवाह समाज में संभव नहीं था। कन्या के वडी होने पर उसके पयम्रष्ट हो जाने पर कौमार्य-भंग की संभावना बनी रहती थी। इसे दूर करने के लिए बालविवाहों की प्रधा

१६२६ जार्ज फिक्स चैन्टर ३६, गुडसैल-ए हिस्टरी आक मैरिज एण्ड फीमली न्यूयार्क १६४४, पू० १६६-७।

को प्रोत्साहन मिला। 3° **चौथा** कारण कृषि प्रधान संयुक्त परिवार की प्रथा थी। कृषि प्रधान समाजों में खेती के काम के लिए जितने अधिक व्यक्ति मिल सकें, फमन की क्ताई, बोआई और कटाई के समय में उतने ही अधिक उपमांभी होते हैं। छोटी बाम में विवाह से अधिक सन्तानें मिलती हैं। संयुक्त परिवार की व्यवस्था में इनका पालन-यापण परि-बार के संयुक्त कोश से होता है, किसी एक व्यक्ति द्वारा नहीं होता है। आजकल अपने परिवार से पुषक रहने बाला नवयुवक आर्थिक दुष्टि में स्वावनाची होने के बाद शी विवाह करना बाहता है, क्योंकि उमे अपनी पत्नी और बच्चों के भरण-पायण बी व्यवस्था करनी है। मध्ययुग में ऐसी निवति नहीं थी। वहनी वा भरण-गीयण संयुक्त परिवार से होता था। जल्दी विवाह होने से घर का काम निपटाने के निग, एक उपयोगी पाणी मिल जाता था, यह विवाह जितनी छोटी आमु में हो उनना अच्छा था, छोटी बच्ची को जिस किसी कार्य में जोता जा सकता है, यहाँ जरा भी तनुनव नहीं करती, बढ़ी आम् की लड़की ऐंठ भी दिखा सकती है। पांचवां करण दहेज की प्रमा थी। सहकी की आयु बढ़ने के साय-साथ उसकी हैमियत अधिक होने से दहेज की माला में वृद्धि होती जाती है। छोटे बच्चों के लिए दहेज का प्रश्न अधिक विकट नहीं होता है, अनः दहेज की चिन्ता से बचने का इलाज छोटी आयु में विवाह करना था। छठा कारण बालविवाह ने एक बड़ा लाभ यह या कि इससे संशातीय विवाह के नियम का पालन आसानी में हो सकता था। भव्यकासीन ग्रास्त्रकार अपनी ही जाति में विवाह के पक्षपानी थे। उनके पालन में भी बालविवाह उपमांगी था। यदि निवाह बड़ी आयु में हो नमा युवक-युवती अपनी इच्छा से विवाह करने लगें तो वे अपनी जाति और विरावरी से बाहर विवास कर सकते हैं। माता-पिता द्वारा बालियाह में किये जाने के कारण उसमें यह संभावना नहीं रहती है। सातवां कारण इस अवस्था में वैवाहिक जीवन में सौमनस्य और जानुकृत्य बने रहने का साम है। बड़ी आयु में विवाह की व्यवस्था की दला में शादी हीने तक बर-बधु की आदतें आमु अधिक होने के कारण परिपक्त हो जाती हैं, इन्हें बदलना आमान नहीं होता है। यदि दोनों के स्वभाव में विरोध या मतभेद हो तो दाम्पत्य कलह की संभावता वह जाती है, गृहस्य जीवन गरक बन जाता है। बालविवाह की प्रधा में यह खतरा नहीं है। इसमें वह बहुत छोटों आयु में वनपुरास्त्रय में आती है, वह गीली निद्री के समान होती है, उसे बड़ी आसानी से निसी भी साने में दाला जा सकता है। वह शीध ही अपने को नवे परिवार के अनुकृत बना लेती है। इसके साथ उसका पूरा मार्मजस्य हो जाने के कारण परिवार में तथा दाम्पत्य जीवन में किसी प्रकार के विरोध अथवा संघर्ष की संमानना नहीं रहती है। इसी बात को दृष्टि में रखते हुए कवें ने लिखा है कि बालविवाह की प्रथा के प्रचलन का एक भारण यह वा कि इनमें बधु अपने पिता

उ॰ रास—वो हिन्दू फैमिली इन अबंग सैटिंग, प० २४६

के अभूत्व से पति के प्रभुत्व में चली जाती भी, यह कार्य छोटी आयु में अधिक आसान था, क्योंकि इसमें बहु में अभी ऐसी अमता का विकास नहीं होता वा जिसमें यह पति के अधि-कार पर कोई सन्देह कर सकती थी। <sup>39</sup>

आधुनिक युग में वालविवाह की हानियां

उपर्यक्त पर्रिस्थितियों तथा कारणों के प्रभाव के मध्यपूर्य से हिन्दू समाज में बात-विवाह की पद्धति अत्यधिक प्रचलित हो गयी, खड़कियों का विवाह समाज में न फेवल रओदर्शन से पूर्व द से १० वर्ष की आयु में किया जाना जावस्थक एवं जच्छा समझा जाने लगा, अपित कुछ माता-पिता बच्चों के जन्म से पहले ही उनके विवास तय करने असे ।3% किन्तु १ ६वीं मताब्दी के मध्य में भारत में नभी राष्ट्रीय बेतना तथा नव जागरण उत्पन्न शीने से वासविवाह के दूषित परिणामों को हिन्दू समाज भली-भौति अनुभव करने सना । इस की पहली बड़ी हानि यह थी कि अपरिएक्व आयु में विवाह होने का पति-पत्नी के तथा सन्तान के स्वास्थ्य पर बुरा प्रभाव पडता था। यदापि द्विरागमन या गीने की व्यवस्था से कई बार इस दुष्प्रभाव का समुचित प्रतिकार हो जाता था, किन्तु थातक बालिकाओं के सहवास तथा सन्तामोत्पादन पर बहुत कम कानुनी प्रतिबन्ध थे। १=६० के भारतीय दण्डविद्यान में लड़की के लिए दाम्पत्य सहवास की न्यूनतम अवस्था (Age of Consent) दस वर्ष थी । इनने कन आयु के सहबास को ही दण्डनीय अपराध बनाया गया था। यह आम् संभवतः स्मृतिकारों के उपर्युक्त बचनों को तथा बालविवाह की प्रधा को देखते हुए तय की गई थी। १=६० में बंगाल में फुलमणि नामक सुकोमल कन्या का १९ वर्ष की आयु में पति के नाथ सहवास के कारण देहान्त ही गया। पति पर पत्नी की हत्या का अभियोग अलाया नया, किन्तु भारतीय बन्धविधान की १० वर्ष की आव् में दाम्पत्य सहवास की उपमेंता व्यवस्था के आधार पर पति निर्दोच समझा गया । इस घटना ने इस प्रधा की भीषण हानियों की ओर तबा इसके संशोधन की ओर समाज-सुधारकों का ध्यात आकृष्ट किया । इससे सब लोगों को यह पता लगा कि छोटी आपू में विवाह एवं कामसम्बन्ध करने से वर-वध् अवानी में बुद्दे हो जाते हैं, उनका स्वास्थ्य श्रीवट हों जाता है, उनकी सन्तान निर्वल होती है, अत्याय में प्रसद होने पर स्तियों का सरीर निर्वल होने के कारण अनेक बीमारियों का घर बन जाता है, फुलमणि जैसी अभागी स्क्रियों अकाल में ही काल का शास बनती हैं, स्त्रियों की तथा बच्चों की मृत्यू संख्या में वृद्धि होती है, बचपन में ही विवाह का उत्तरदायित्व वा पडने से पति-पत्नी का विकास अवस्त हो जाता है, सदके-अदकियों की शिक्षा में बाधा खड़ी हो जाती है, वे शिक्षा पाने के अवस्तों से अंचित हो जाती हैं। इन सब हानियों का अनुभव करते हुए १६ वीं

३१ कवं—किनशिप आर्गेनिजेशन, इन इंडिया पु० १६८

३६ कर्वे-कितशिप आर्गेतिजेशन इन इंडिया, पू॰ १३०

मताब्दी में सभी धार्मिक और समाजसुधारकों ने, ब्राह्मसमान एवं आर्यसमान ने, स्वामी दयानन्द, ईंग्वरचन्द्र विद्यासागर, महादेव गोविन्द रानचे आदि सुधारकों ने इस युगई को दूर करने पर बल दिया, इसके विरुद्ध प्रवन लोकमत बनाया और कानून द्वारा इसे रोकने का प्रयत्न किया गया।

#### वालविवाह की प्रथा दूर करने के कानूनी प्रयत्न

कानून बारा बालविवाहीं को रोकने का यहना प्रयत्न १०६० के भारतीय दण्ड-विधान बारा निर्धारित दर वर्ष की महवान की अवस्था को ऊँवा उठाना था। एक पारती मुधारक श्री बहरामजी मनावारी (१०५३-१६९२) ने १००४ में एम विषय में एक आवेदन-वर्ष भारत वरकार को अंजने हुए सम्मान से यह अनुरोध किया कि इस प्रधा के भीषण दुष्परिणमों को देखने हुए इस आयु को ऊंचा उठाना चाहिए। वे इस विषय में प्रचार के निए इंग्लैंग्ड गर्थ। इस गर नर्धान्त विचारविमकों और वाद-विवाद के बाद भारत सरकार ने यह निम्चय किया थि। हिन्दू समाज के आंतरिक मामलों में सरकार को हस्तलेष नहीं करना चाहिए। किन्तु १०६० में छूलमणि की मृत्यु में बाल-विवाह निषेध आन्दोलन पुनः प्रयत्न हुआ और १०६९ में भारतीय दण्डविधान में मंभो-धन करते हुए दाम्पर्थ सम्बन्ध की न्यूनतम अवस्था (Age of Consent) दस वर्ष से बढ़ा कर बारह वर्ष कर दी गयी।

किन्दु सड़कियों के लिए यह अवस्था भी बहुत कम की, अतः इसे बढ़ाने का आंदोन लग और अमल किमा लाने लगा। १६२४ में व्यी हरिसिंह गोड़ ने इस उझ को १४ वर्ष तक करने का प्रस्ताव केन्द्रीय विधान सभा में रखा। इसके पास न होने पर १६२७ में सहवास की आयु के प्रमण पर विचार के लिए उनके प्रम्ताव के आधार गर सहवास अवस्था कमेटी (Age of Consent Committee) बनामी गयी, इसने अपनी गियोर्ट में यह कहा कि कन्या के विचाह की १२ वर्ष की अवस्था हानिप्रव है, यह नाम ने कम १४ वर्ष होनी चाहिए। श्री हरिजास सारवा ने इस कमेटी की सिफारिणों की कियानिवत करने के लिए एक बालविवाह निषेधक कानून (Child Marriage Act) १६२६ में पास कराया। यह उनके नाम से सारवा कानून कहलाता है।

सारवा कानून—इसके अनुसार विवाह के समय लड़के की आयु ९० वर्ष से सपा लड़की की आयु १४ वर्ष से अधिक होनी चाहिए। १६४६ के एक संबोधन के अनुसार लड़की के विवाह की आयु को १४ वर्ष से बढ़ाकर १४ वर्ष कर दिया गया है। उससे कम आयु याकों को बालक समझा जाता है। उनका विवाह वालविवाह है तथा इसे करते वालों के लिए निम्नलिखित वण्डव्यवस्था की गयी है। गवि १० से २१ वर्ष तभ की आयु बाला लड़का १४ वर्ष से कम आयु की लड़की के साथ विवाह करता है तो इसे १४ दिन का साधारण कारावास या एक हजार द्वारे तक का जुर्माना या दोनों दण्ड दिये जा सकते हैं। २९ वर्ष से अधिक आयु के लड़के द्वारा १४ साल से कम आयु की लड़की के साथ विवाह करने पर उमे तीन मास तक की कैद की सजा दी जा भकती है। बालविवाह कराने में सहायता करने वालों को भी तीन महीने की जेल का दण्य दिया जा सकता है, बालविवाह कराने भासे माता-पिता के लिए भी इसी प्रकार के दण्ड थीं ज्ययस्था भी गमी है। इस कानून के अनुसार किसी स्त्री को कारावास का दण्ड नही दिया जा सकता। ऐसे मामलों की जॉच प्रचम श्रेगी का मैजिस्ट्रेट ही कर सकता है। बालविवाह का अपराध सिद्ध हो जाने पर भी इसे असंपन्न या त्याज्य अववा कानून द्वारा कभी न हुआ घोषित नहीं किया जा बकेगा, यह विवाह तो माना जायगा, किन्तु उसके लिए दण्ड दिवा जायगा, विवाह को रह नहीं घोषित किया जा सकता है। बालविवाह शासन द्वारा हस्तक्षेप्य अपराध नहीं किन्तु अहत्तरोप्य (Non-recognizable) अपराध है। हस्तकीपा अपराध ने हैं जिन पर पुलिस स्वयमेव कार्यवाही करती है, हत्या आदि के भीषण अपराध इसी काँटि के हैं। अहस्तक्षेप्य अपराध वे होते हैं, जिन पर पुलिस तभी कार्यवाही करती है, जब इसकी सुचना कोई व्यक्ति पुलिस को देता है। स्वयमेव पुलिस ऐसे अपराधों पर कोई कार्यवाही नहीं करती है। इस कानून के अनुसार वालविवाह की जो भी विकासत हो, बह एक वर्ष के भीतर मुनी जा सकती है। विवाह के बाद एक साल बीत जाने पर कोई विकायत नहीं भूती जा सकती है।

इस कानून के १६२६ में पान हो जाने के बाद भी हिन्दू समाज से बालविवाहों का पूरी तरह लोग नहीं हुआ है। १६४९ की भारतीय अनगणना को रिपोर्ट के अनुसार भारत में पांच से चौदह धर्म की आयु के विवाहित पुरुषों की संख्या २० लाख ३३ हजार, विवाहित स्तियों की संख्या ६९ लाख १० हजार, विदुर पुरुषों की संख्या ६६ हजार त्या विध्वाओं की संख्या १९ लाख १४ हजार थी। बालविवाह की प्रया प्रचित्त रहने के कुछ यहे कारण—किवादिता, धर्म आस्त्रीय आदेशों के पालव की मानना तथा भारदा कानून की व्यवस्थाओं का शिष्टित होना है। किर भी धर्म-वानैः नवीन परिस्थितियों से तथा आमे बताये जाने वाले कारणों से भारत में विवाह की आयु ऊँची उठ रही है तथा इस कुप्रया का प्रचलन कम हो रहा है। वह बात अगले पुष्ठ पर दी गई तालिका के आंकड़ों से स्वप्ट हो जागगी। ३०

इस तालिका से यह स्पष्ट है कि १६२१-६९ की दक्षाब्दी को छोड़ कर स्विधों की निवाह की औसत आधु में निरन्तर वृद्धि हो रही है, इस दक्षाब्दों में वृद्धि न होने का कारण यह था कि कारदा कानून के पहली अप्रैल १६३० से लागू होने से पहले इससे बचने के लिए सारे देश में बहुत बड़े पैमाने पर वालिवाह किसे गये थे। 8 श

<sup>33</sup> एस० एन० अप्रवास-एन एट मेरिज इन इंडिमा, पू० ७२

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> सेन्सस आफ इंडिया १६३१, भाग १, वं० १, प० २२६-३४

भारत में विवाह की औसत आयु<sup>3 ह</sup>

| जनगणना के वर्ष | पुरुषों की आम् | स्त्रियों की आयु<br>१२.७७ |  |
|----------------|----------------|---------------------------|--|
| 9=29-9209      | 29.09          |                           |  |
| 9809-99        | 30.88          | 99.06                     |  |
| 9899-39        | 30,08          | 98.42                     |  |
| 9879-79        | 9=.84          | 78.40                     |  |
| 9889-89        | 20,28          | 94.21                     |  |
| 9 £ ¥ 9 ¥ 9    | 98.67          | 92.3=                     |  |

वर्तमान समय में वालविवाह कम होने के कारण

वीसवी जताब्दी में अनेक आधुनिक नवीन प्रवृत्तियों के कारण वालविवाह की प्रथा हिन्दू समाज में, विभोपतः चहुरों के मध्य वर्ग में कम होने लगी है। इस विपय में श्री कापविया हारा किये गये एक अध्ययन से यह प्रतीत होता है कि इसमें केवल २१ प्रतिवात नविवाह की विवाह १७ वर्ष की आमु से पहले हुआ था, ३३ प्रतिमत के विवाह की आमु १७-१- वर्ष थी, २२ प्रतिचात का विवाह ११-२० वर्ष की आमु में हुआ था, १७ प्रतिचात का २१ तथा २१ से २४ वर्ष की आमु में तथा ४ प्रतिचात का २१ से २७ वर्ष की आमु में हिमा प्रतिचात का २१ तथा ११ से १४ वर्ष की आमु में श्री को भागु के बाद हुआ। ३ इससे यह स्पष्ट है कि स्हियों के विवाह की आमु संबी उठ रही है।

इसके चार प्रधान कारण हैं। यहला नारण शिक्षा का है। अब वर-वधू के लिये शिक्षा को अधिक महत्व दिया जाने लगा है। पहले संयुक्त परिवार की प्रभा होने के कारण नविवाहित बम्पती उस में रहते थे और उनका भरण-पोपण परिवार के संयुक्त धन से होता था, युवकों को अपने परिवार का आधिक दायित्व उठाने की विन्ता नहीं होती थी। किन्तु संयुक्त परिवार प्रभा का विघटन हो जाने से अब युवकों को अपने परिवार का आधिक बोझ स्वयमेव अपने कन्यों पर उठाना पड़ता है, अना वे तब तक विवाह नहीं करमा बाहते, जब तक वे आधिक दृष्टि से स्वावक्रम्बी न हो जायं। ऐसा होने का प्रधान साधन नौकरियों हैं और वे शिक्षित युवकों को ही मिलती हैं, अतः युवक अपनी शिक्षा समाप्त करते से पहले विवाह के बंधन में नहीं पड़ना चाहते हैं। रास के अध्ययन में १६ अबिवाह विवाह के बंधन में नहीं पड़ना चाहते हैं। रास के अध्ययन होने से पहले वे विवाह नहीं करना चाहते। "२६ वर्ष की आयु में मैं

उध एस० एन० अग्रवास—पूर्वोक्त पुस्तक पू० ७४

अध्यान्त्रा मिला एण्ड फीमली पु० ६४, १४०-४१

उक रास-ची हिन्दू फॅमिली इन इट्स अर्बन सैटिंग पू॰ २४६

पी-एच० डी॰ की उपाधि प्राप्त कर लुगा, उस समय मुझे अच्छे बेतन वाली नौकरी मिल जायगी, तभी विवाह करने का विचार करूँगा। ऐसे युवक प्रायः गडी-निखी जिलित पत्नी की मांग करते हैं, अतः अब हिन्दू समाज में क्लियों की शिक्षा पर वहत बल दिया जाने लगा है। म्लियों के लिए न्यूनसम जिक्षा मैदिक की है, इसे प्राप्त करने तक वे १४-१६ वर्ष की हो जाती हैं, बीव एक पास करने तम १६-२० की आय हो जाती है। इस आम् तक कल्याओं का विवाह कम होने लगा है। समाज के मध्य एवं उच्च वर्ग में अब इस आसु तक प्राय: करवाएँ शिक्षा प्राप्ति के लिए अविवाहित रहने लगी है। दूसरा कारण आधिक है। युवक आधिक दृष्टि से स्वावलम्बी होने की इच्छा के कारण नौकरी पाने पर ही विवाह करना चाहते हैं, अतः जनका विवाह और भी बड़ी जामु ने होने लगा है। जगर २८ वर्ष की आमु में विवाह करने याने युवक का उदाहरण दिया गया है क्योंकि वह समझता या कि इस जायू तक पी-एच० डी० बरने के बाद उसे केंचे देतन वासी नौकरी मिल जामनी। तीसरा नारण जडफियों के लिये उपयुक्त वर बंडने में लगने बासा ममय है, जात-पांत, गोल, प्रवर, जन्मपत्नी आदि के अनेक वैवाहिक प्रतिबन्धों के बारण हिन्दू समाज में वट बुंद्रना आसान बार्य नहीं है, इसमें बहुत समय लगता है, इस कारण भी विवाह की आमू ऊँची ठठ रही है। भीचा कारण दहेज तथा विवाह में किया जाने बाला भागी व्यय है। इनके लिये आवश्यक धनराशि जुटाने में बहुत समय लग जाता है।

अतः हिन्दू समान में बालविवाह की प्रधा का उपयुक्त कारणों से स्वयमेव लोग हो रहा है। इमका स्पष्टीकरण रास के अध्ययन की निम्मिलिलिल दो तालिकाओं से हो जायगा। यहनी तालिका में इस अध्ययन में सिम्मिलिल होने वाले स्वी-पुरुषों को दो बर्गों में बांटा गया काफी समय पहले गादी करने वाले (Old married) तथा नवविवाहिन (Young married)। विभिन्न आगु समृहों की दृष्टि से दोनों क्यों क पति-पत्नी के विवाह की आगु इस तालिका में प्रदक्षित है (रास पू ०२४६)।

विवाह की आय्

| विवाह की आम्             | पुराने विवाह | बाते बम्पती | नव विवाहित बम्पती |       |
|--------------------------|--------------|-------------|-------------------|-------|
|                          | पति          | परनी 🕛      | पति               | पत्नी |
| 90-93                    | -5           | 93          | -                 | ₹     |
| 48-48                    | -            | *           | 77                | ×     |
| 98-9=                    | ę            | 19          | =                 | 93    |
| 9838                     | 93           | ¥           | 38                | 48    |
| २५ वर्ष से तथा इससे अधिक | ٤            | ੂ ਰ         | 94                | . 5   |
|                          | 94           | २७          | ąχ                | 33    |

इस तालिका से स्पष्ट है कि 9० में 9३ वर्ष की आयू में जहां पुरानी गादी वाली स्तियों की संबंधा 9२ वी, वहां नवविवाहिनों में यह घट कर केवल २ ही रह गयी है। 9६ से 94 तथा 98 से २४ वर्ष की आयू में विवाह करने वाले नव दस्पतियों की संख्या बढ़ रही है। २५ वर्ष सभा इससे अधिक आयू वाले पतियों की संख्या पुराने दस्पतियों में 8 थी, किन्तु नवविवाहितों में यह 9५ हो गयी है (गम पु०२४६)।

दूसरी तालिया विवाह की आयु के सम्बन्ध में नवीन अवृत्ति की सूचिन करनी है। इसमें अविवाहित स्वी-पुरुषों में यह अग्न पूछा गया का कि वे किस आयु में विवाह बारने की इच्छा रखते है। इन के इसरी का प्योकरण किमानिवान नानिका में है।

विवाह करने को अमीष्ट आयु

|                  | अविवाहित पुरुष |      | अविवाहित स्त्रिय |      |
|------------------|----------------|------|------------------|------|
|                  | पति            | परनी | र्यान            | गरनी |
| 90-93            | 177            | -    | 3+1              |      |
| 98-92            | 77             | -    | -                | ++   |
| 94-9=            | -              | ¥    | - :              | -    |
| 9E-7¥            | -              | 96   |                  |      |
| २४ तया इससे अधिक | 74             | *    | ¥,               | 9    |
| सर्वयोग          | 24             | 9.9  |                  | =    |

इस तालिका से स्पष्ट है कि अब हिन्दू ममाज में शिक्षित न्वियाँ १६ वर्ष में पहले विवाह करना पसन्द नहीं करती हैं।

कानून द्वारा स्त्रियों के विवाह की आयु बढ़ाने का प्रस्ताव

तेजी से बढ़ती हुई जनसंख्या इस समय हमारे देश की मस्पन्नता और समृद्धि में भीषण बाधा बनी हुई है। विभिन्न पंचवर्षीय योजनाओं हारा देश की आय में जो चृद्धि होती है, उसे बढ़ती हुई जनसंख्या ममाप्त कर देती है। अतः भारतवासियों की सम्पन्नता बढ़ाने की दृष्टि से आजकल जनसंख्या कम करने के लिए परिवार वियोजन के कार्यक्रम पर बढ़त बल दिया जा रहा है और यह प्रयत्न किया जा रहा है कि मारत की खर्मान जन्म दर को ४९.५ प्रति हजार में घटा कर २५ प्रति हजार कर दिया जाय। अभी तक इस जन्म दर में इस प्रकार की जमी बम्बई आदि यहरों के शिक्षित वर्ष में ही सकी है। इसे देश में क्यापक रूप से बीधा ही करने की दृष्टि से कुछ वैमानिकों और विवारकों का मुखाव है कि भारत में लड़कियों के विवाह की त्यूनतम आयु कानून हारा

यदि २० वर्ष कर दी जाय तो जन्मदर में तीस प्रतिशत की अभीष्ट कभी शीझ ही हो सकती है। किन्तु इस सुझान का भारत के महिला संगठमों तथा नेताओं की ओर से इसलिए तीव विरोध हो रहा है कि भारत सरवार अभी वक १४ वर्ष की न्यूनतम आयु निर्धारित करने बाले वारता कानून का पालन नहीं करवा सकी है तो यह २० वर्ष वाले कानून का पालन कैसे बारा सकेगी। वादी की आयु को और बढ़ाने का कानून यह जानते हुए पारित्र करना कि उसका पालन नहीं होगा, कानून के उल्लंधन को बढ़ावा देना है, यह किसी भी समाज के लिए हितकर या बांछनीय नहीं है। कियों की विवाह की आयु को बढ़ाने का मर्बोत्तम साधन उनकी शिका की तथा रोजगार की सुविद्या बढ़ाना है। इससे कन्याओं के विवाह की आयु स्वयमेन कैंची उठ आयगी।

#### अध्याय ११

# विधवाविवाह

विधवा विवाह के निपेंच की कमिक अवस्थाएं

बालविवाह की भांति विश्ववाविवाह के निर्मेश की भातक प्रया भी वर्तमान समय में हिन्दू आणि की श्रीणना एवं विनास के एस पर में वा रही है। यह प्रथा वैदिक काल में प्रचलित नहीं भी, बाद में इसका प्रचलन हुआ। विश्ववा विवाह का निर्मेश नीन ऐतिहासिक अवस्थाओं में से होकर मुजरा है—

- (१) प्रारम्भिक काल से २०० ई० पू० तरा विख्या विवाह प्रचलित या।
- (२) २०० ई० पू० के बाद से शतयोगि विधवाओं के विवाह को निन्दा की दृष्टि से देखा जाने सथा। मनु ने ऐसे विवाहों की घोर निन्दा की। अगने १४०० वर्षों में शतयोगि विधवाओं का विवाह विस्कुल बन्द ही गया, किन्तु अक्षतयोगि विधवाओं का विवाह ही सकता था।
- (३) ९३ वी सती से अक्षतमीनि विधवा का विवाह भी अधर्म समझा जाने लगा और समाज के उच्च वर्ग में विधवा विवाह के निर्मेश की प्रया पूर्ण कर से प्रचलित हो गयी। हिन्दू समाज की बहुत सी नीची समझी जाने वाली जातियों ने विधवा विवाह के निर्मेश को उच्च जातियों से सहण किया, किन्तु फिर भी इन जातियों में अब तक इसे पूर्ण कर से नहीं अपनाया। हिन्दू समाज की अनेक निम्न जातियों में विधवाओं के पुनिव्वाह की प्रथा अब तक प्रचलित है। इस अध्याय में विधवा विवाह निर्मेश के ऐति-हासिक विकास का प्रतिपादन किया जायगा।

## वैदिक युग में विधवा विवाह

बैदिक युग में पित के मर जाने पर पत्नी नियोग कर सकती भी या दूमरे पुरुष से विवाह कर लेती थी। अथवंबेंद के पितृमेध सुक्त (१ वा३) में इसका स्पष्ट उल्लेख है। यह सुक्त अन्त्येष्टि संस्कार से संबद्ध है और इसके प्रारम्भिक सन्दों में पित की मृत्यू के दुःख से सन्त्रन्त एवं विलाप करने वाली पत्नी को सान्त्वना दी गयी है। उसे सान्त्वना देते हुए कहा गया है कि "अब तेरे गोक करने का कोई लाभ नहीं है, तू मृत पति के पाम से उट, अपने सोसारिक कर्लव्यों की और ध्यान दे और प्राचीन धर्म का पालन करने हुए पुनर्विवाह द्वारा सन्तान उत्पन्न कर।" उतना ही नहीं, अपितू यह भी कहा गया है कि जब उसने पुनर्विवाह कर लिया तो उनका बांक दूर हो गया और फिर उसकी अञ्ज्या गी के साथ उपमा देने हुए उसके दूसरे पति को गंगित (यैन) कहा गया तथा पत्नी को यह आदेश दिया गया कि तू उसकी श्रीतिपूर्वक नेवा कर। एक लेखक ने पति की मृत्यु के बाद अन्ये एड दिश्वि में पत्ने जाने वाले दम मन्तों में पुनर्विवाह की वर्षों को बेहदा अनाया है। कि क्यु पन्ती के बांक को मान करने के लिए सान्त्यना देने हुए पुनर्विवाह की प्रेरणा करने में हमें काई बेहदगी नहीं प्रतीन होती है। दन मन्तों का प्रवास दस प्रकार है— 'हि मनुष्य, पति के मरने के बाद पति को नाहती हुई और सनायन धर्म का पालन करनी हुई यह नारी तेर पास आती है। तू दस लोक में इसे सन्तान और सम्पत्ति दे। "दे "हे नारी, तू इस मृत पति के साथ लेटी हुई है, तू यहाँ में उठ और जीवित रहने

- अल्तेकर—यो॰ खु॰ ए० इं० द्वितीय संस्करण पू० १५०, जब स्मृतियों में पत्नी का दाहकमं करके एकदम विवाह करने की आजा दी गयी है (बाज॰ १।६६) तो पत्नी के लिए इस प्रकार के विधान को बेहूदा नयों शमझा जाये ?
- अथर्थ १=1३।१, इयं नारी पतिलोकं वृणाना निपद्यत उप स्वा मर्त्य प्रेतम् । धर्म पुराणमनुषालयन्ती, तस्यै प्रजा द्विणं चेह धेहि ।

सामणाचार्य ने इस मन्त्र का अर्थ यह किया है—''हे मरनेवाले मनुष्य, यह स्त्री पति हारा किये गये कमी के स्थान-स्थानोक का सेवन करती हुई (मृद्ध संमक्ती) मरे हुए अर्थात् पृथ्वीलोक से गये हुए तुझ पति के पास पहुँचती है। पुराणधर्म का अर्थात् अनावि काल के शिष्टाचार से प्राप्त या स्मृतियों और पुराणों में लिखे धर्म का पालन करती हुई और तेरे साथ सती हो जाने वाली इस स्त्री के लिए तू इस लोक में अर्थात् दूसरे जन्मों में (मबान्तरे) सन्तान और धन को दे। सायण ने इस प्रकार सती प्रया की वेदानुमोदित बतलाते हुए स्मृति के एक प्रमाण से भी अपने अर्थ को पुष्ट करना चाहा है। किन्तु सावण का यह अर्थ कई कारणों ते समीचीन नहीं प्रतीत होता । सामण के समय में सती प्रया प्रचलित थी । सामण ने इस मन्त्र से उस प्रथा की सिद्धि की है । वास्तव में वैदिक काल में सती प्रथा प्रचलित नहीं यी। इस विषय में वेदों तथा गृह्यसूत्रों के प्रमाण अन्यत्र दिये गये हैं। इसी मुक्त का ही अगला मन्त्र सती प्रया का खण्डन करता है, उसमें स्त्री को पति की बिता के पास से उठने का आदेश विया गया है। सायणाचार्य स्वयं दूसरे मन्त्र की उत्थानिका में इसे स्थीकार करते हैं 'पदि वह इस लोक में जीना चाहे तो "उदीहर्व" के इसरे मन्त्र (ऋ० १०।१८।८) से मृत पति के साथ लेटी हुई पतनी को उठाये' (सा यवि इहलोके पुनर्जीवितुमिच्छेत् तवा उदीर्व्व इत्यनया हितीयर्चा प्रेतेन सह संबिध्दां तामसिमन्त्य उत्पापयेत् ) ।

यांने प्राणियों के इस लोक में था। विश्ववां का पाणिप्रहण करने बाने नया पुनर्विवाह की हज्का करने वाने पित की प्राप्त हो। मैंने मृतकों में (भूत व्यक्तियों के स्थान-सम्वान से) दूर ले जाभी जाती हुई तथा व्याही जानी हुई युवती को देखा है। वह पहले सोका-सकार से विरी हुई थी, उसे में पहली बात से शोकार्यहन तुमरी दला में ने आया है। है अब्दर्भ, तू उस जीवलीक को अच्छी नगह जानती है, सर्जन सीमों के पथ का अनसरण करती है। यह तेरा गोषति है, तू उसकी नेवा कर और मुखसय मीक को प्राप्त कर।"

अवर्षवेद मे एक दूसरे स्थान (१।४।२७-२८) पर फहा समा है कि "जा स्वी पहले पति को प्राप्त कर उसमें बाद यूमरे पति को प्राप्त करती है और वे पश्चेदन अब (एक बकरी तथा पात की पाच शानियों) को देनें है, वे दोनों कभी अन्य नहीं होते। यह दूसरा पति को दक्षिणा में स्थानि या प्रकाश का तथा पश्चेदन अब का दान करना है, प्रशंबवाहित नहीं के साथ एक ही मोक को प्राप्त होना है।"

अचर्ववेद (१,14%) १ - - १ है। यह महा गया है - "यदि कोई स्ती पहले दम अबाह्मण पति करे, किन्तु अन्त में यदि वह बाह्मण ने विवाह करे तो वह उनका वारत-किक पति है, न कि अहिय या वैश्य। यह बात सूर्य पच मानवों (पाँच प्रकार के मानव गणों या समूही) ने घोषित करता चनता है।" इनका ताल्य यह है कि यदि स्त्री गा पहले अहिय या वैश्य पति प्राप्त होता है और इनकी मृत्यु के बाद वह किनी बाह्मण में विवाह करती है तो वही उसका वास्त्रकिक पति समझा जायगा।

उपर्युक्त मन्तों से यह स्पष्ट है कि वैदिक काल में नियोग के साथ-गाय विधवा-विवाह भी प्रचलित था। पति के मन्ते ही विधवा दूमना विवाह कर लेनी थी और ऐंगा करते हुए, वह अनादि काल से चले जाने वासे सनातन धर्म का पानन करनी थी। बाद में पूर्व काल से चले जाने वाले डम विधवा-पूर्णाववाह के धर्म को अधर्म समझा जाने लगा और सनातन धर्म के पालन का अधिमान करने कालों ने विधवा विवाह-निर्धेष के मर्वथा असनातन धर्म के पालन पर आग्रह करने हुआरों हिन्दू स्तियों को वैधव्य की दाकल यन्त्रणा सहने के लिए बाध्य किया।

दूसरी बात यह है कि 'इह' शब्द संस्कृत में परत (परलोक) के प्रतियोगों के रूप में आता है। सामणाचार्य ने पितलोक तथा इह दोनो शब्दों के अर्थ कमराः स्वर्ग में पित का स्थान तथा दूसरे जन्म की यह दुनिया किये हैं। दोनों अर्थों में स्पष्ट स्लिब्ट कल्पना है। फिर बेद में प्रमुक्त पुराण शब्द के अर्थ को वर्तमान काल के पुराणों के अर्थ में प्रमुक्त करना वैदिक सब्दों के साम अन्याम करना है। अतः हमें यह अर्थ ठीक नहीं जान पढ़ता। ति आ० ६१९११३ में यही मन्त्र आया है और वहां 'धमंपुराण' के स्थान पर विस्त्र पुराण' का पाठ है। सामणाचाम ने उसका अर्थ 'अनादिकालप्रवृत्तं इत्रतने स्त्रीधमं' किया है।

धर्मसूत्रों में विधवाविवाह

धर्मसूतों में विधवानिववाह के स्पष्ट संकेत है। विस्ष्य धर्मसूत (१७१९६-२०) पीनर्भव पुत्र की व्याच्या करता हुआ कहता है कि पूतर्भू का पुत्र पीनर्भव होता है और पुत्र की व्याच्या करता हुआ कहता है कि पूतर्भू का छुत पीनर्भव होता है और पुत्र के साव विचरण करती है और उसके बाद किर अपने गहले पित के पास नौट आती है, अववा जो नर्मुगक, जातिक्रप्ट, उन्मक्ष या मृत पति को छोड़ कर दूसरे पित को प्राप्त करती है।

काई बार ऐसा होता था कि कन्या का वान्यान हो जाता था, किन्तु विवाह से पहुंच हो उसका पति मर जाता था। इस अवस्था में भी धर्मसूत उसके पुनिवाह की अमस्या करते हैं। यदि पाणिग्रहण हो गया हो और कन्या अभी अक्षतयोनि हो तो उस अवस्था (पति की मृत्यु हो जाने की दवा) में भी उसका दूसरा विवाह हो सकता था। अ बीधायन धर्मसूत (४१३।१८) ने विसंद्ध से मिलती-जुलती व्यवस्था की है। कीटिल्य (३१४) ने पति के मर जाने पर सात महीने की प्रतीक्षा के बाद पत्नी को पुन-चिवाह का अधिकार दिया है।

यालिवाह की वृद्धि से अक्षतमानि विधवाओं के लिए उपयुक्त व्यवस्माएँ बनाना आवश्यक ही गया। इन अवस्थाओं के व्यतिरिक्त कुछ ऐसी दक्षाओं में, जब पति को मृत के नृत्य समझा जाता था, स्त्री की पुनिवाह का अधिकार आप्त था। इन बनाओं की अन्यत (पू. २०६-६७) विस्तार से चर्चां की जा चुकी है। विद्युष्ट धर्ममूल (१७१०५१-०) तथा कीटिस्स (३१४१३३१४९) पति के सिर्देश जानं के बाद नियतकाल तक समाचार न मिलने पर पत्नी को दूसरे विवाह की बाझा देते हैं और हिन्दू स्थिमों को छठी सती ईं० तक यह अधिकार आप्त रहा है।

## रामायण तथा महाभारत में विधवाविवाह

रामायण, महाभारत और पुराणों में विधवा विवाह के अनेक उदाहरण पासे जाते हैं। रामायण में बाली के मरने पर तारा बढ़ें करुणाजनक सक्यों में अपने पति की मृत्यू पर विजाप करती है और राम से यहां तक कहती है कि तुम मुझे मार दी, तुम्हें स्त्रीवध का पाप नहीं लगेगा, किन्तु अन्त में विधवा तारा सुपीय की पत्नी वन जाती है। उसका पुत्र प्रधपि अपने पितृपाती वाचा की नापसन्य करता है, किन्तु तारा सुपीय से सच्चा स्नेह रखती है।

महाभारत में नल-दमयन्ती के उदाहरण से स्पष्ट है कि उस समय विश्वता विवाह

### विसय्वधर्ममूल १७।६६

पानिवाहे मृते बाला केवलं नन्त्रसंस्कृता । सा खेदलतयोनिः स्थात्पुनःसंस्कारमहेति ॥ को बूरा नहीं माना जाता था। दमयन्ती ने नल को ढूंढने के लिए एक बनावटी स्वयंबर की रखना की थी (महाबार ११७०)। उसे मन्देह था कि नल राजा कातुमर्थ के घर पर है। उसने माता से परामर्थ करके कानुमर्थ को अपने दितीय स्वयंबर में श्रीष्ट पहुँचने का निमन्त्रण केजा। बदि विधवाओं का विवाह अध्ये नमझा जाता तो कानुमर्थ आने में कभी इतनी बीशना न करता। नल ने यमयन्ती को बाद में यह उपायम्भ भी दिवा है कि दुम अनुमन्त पित को छोड़कर दूगरे विवाह के लिए कैंग भैयार मुई (गर भार काश्याप)। गत्यवंशी विजित्ववीय की मृत्य पर शीम में यह प्रार्थना करनी है कि यह उसके पुख की निध्याओं में विवाह करें। आजीवन यहावयं द्रश के पायन की प्रतिज्ञा वीपा द्रारा विवाह करने में बाधन थी, किन्तु गत्यवंती का प्रमाव विध्वाविवाह के प्रयत्न की अवस्य सूचित करता है। नामराज ऐपाय के अपनी विध्या पुती का अर्जुन के साथ विवाह किया। इस विवाह से अर्जुन का इरावान नामक पुत्र उत्यत्न हुआ (भीरम पर्व १९१७-६)।

बीद प्रत्यों में विधवाओं के पुतर्विवाह के कई स्पष्ट उस्मेख है। नन्द जानक (सं० ३६) में एक ऐसे पति का वर्णन है जो यह मोचकर चवरा जाता है कि उसकी युवर्ती पत्नी उसकी मृत्यु के बाद किसी अन्य पृष्य से बादी कर सेगी और उसके पुत्र को सम्वत्ति पत्नी उसके पुत्र को सम्वत्ति में कोई हिस्सा नहीं सिलेगा। उच्छंग जातक (सं० ६७) में यह वर्णन है कि किसी स्त्री का पति, भाई और पुत्र राजा द्वारा बन्दी बना लिये गया। स्त्री ने राजा के आगे कहा करूण विलाप किया। राजा ने उस पर दया दिखाते हुए कहा कि यदि मैं इन नीनों में से किसी एक को बन्धनमुक्त करने की आजा यूं तो तुम इनमें से किसकी मृक्ति चाहरेगी।, स्त्री ने कहा—"महागज यदि मैं जीवित नहूं तो मुझे दूमरा पति और दूसरा पृत्र मिल सकता है किन्तु मेरे माता-पिता मर चुके हैं, अतः मैं भाई को छुड़वाना गमन्द कर्ण्या। 'स्त्री के इस उत्तर से स्पष्ट है कि उस समय स्त्रियों का पुत्रविवाह प्रचलित था।

## विधवाविवाह के निषेध का आरम्भ

महाभारत से यह जात होता है कि उस समय न केवल विधवाओं के अपियुं स्त्री माल के पुनविवाह को बुरा समझा जाने लगा था। दीर्धतमा ऋषि की पत्नी प्रदेषी दीर्धतमा की छोड़कर दूसरे के मास जाने की तैयार हुई (महाभा० ११९०४)। उस समय ऋषि ने कहा कि "आज से मैं ऐसी मर्यादा स्थापित करता हूँ कि जन्म भर के लिए स्त्री का एक श्री पति हो। पति जीवित हो या न हो, स्त्री को दूसरे पति के पास नहीं जाना चाहिए" (११९०४)३४-३६)। स्पष्टतः यह विधना के पुनर्विवाह का स्पष्ट निषेध या। महाभारत के समय मे यह आदर्श कितना लोकप्रिय श्रीने नग यथा था, यह दमयन्त्री को नल बारा दिये गये एक उपालस्भ से स्पष्ट है। दमयन्त्री ने उस उपालस्भ का यह उत्तर विया है कि "युन्हें यहाँ बुलाने के लिए ही मैन इस युक्ति से काम लिया है। तुम्हारे सिवाय कोई मनुष्य सी योजन नहीं जा सकता। जो मैं इसमें पाप करती हो कें सो यह बायू मेरे आणों का नाण कर दें।" इसका यह आजय हुआ कि दमयकी पुनिषयाह को पाप मानती थी। दुर्पोधन ने कहा है कि खेटठ क्षतियों के मर जाने पर इस पृथ्वी को मोगने की इच्छा मुझमें उसी तरह नहीं है जैसे विधवा स्त्री को भोगों के लिए इच्छा या उत्साह नहीं होता (म॰ भा॰ १।३९।९४)। राभायण से विधवा विवाह के समर्थन में को उदाहरण अगर दिये गये हैं वे अनार्थ—किए एवं राक्षस बातियों के हैं। इनसे यह स्पष्ट है कि आयं जाति में उस समय विधवा विवाह को निवित समझा जाने लगा था।

## विधवा विवाह के निषेध के कारण

(१) संस्कारों की पविव्रता का विचार— वैदिक काल में जो सनातत धर्म समझा जाता था, वह बाद में मिन्दित क्यों माना जाने लगा? इसका पहला कारण तो यह प्रतीत होता है कि ब्राह्मणों के प्रभाव की मृद्धि के साथ-साथ संस्कारों की पविव्रता एवं जुद्धता को आध्ययकता से अधिक महत्त्व मिलने लगा। मौर्यवंध की सगापित के साथ भारत में बौद्ध धर्म के विक्द अवल प्रतिक्रिया हुई। ब्राह्मण धर्म का नवीन अभ्युट्य एवं उत्कर्ष हुआ। रामायण, महाभारत और मनुस्पृति के वर्तमान संस्करण इसी उत्कर्यकाल की रचनाएँ हैं। विवाद एक समझौता (Contract)है या पविव्र धार्मिक वन्धन (Crament), मह विवाद पहले से बना आता था। फिन्तु इस प्रतिक्रिया के बाद विवाह की अविच्छेद सम्बन्ध मान विद्या गया। मनुस्पृति (६।४५-४६) में कहा गया है कि स्त्री और पुत्र पति के छरीर का अंक होता है, अत: वार्या पति से किसी भी दवा में विद्युक्त नहीं हो सकती। मनु के इस सिद्यान्त का सीधा-सावा अर्थ यह है कि की एक बार पत्नी ही गयी, वह सदा के लिए पत्नी है। बाद में यह सम्बन्ध जन्म-जन्मान्तरों के लिए समझा जाने लगा, एक स्त्री का एक व्यक्ति से अधिक व्यक्तियों के साथ सम्बन्ध निन्दित और असम्भव समझा जाने लगा।

मनु ने इसी दृष्टि से नियोग का विरोध किया और विधवा के पुनविवाह का स्पष्ट उल्लेख नहीं किया । विधवा विवाह में अन्य आफि का सम्बन्ध आवश्यक था, किन्तु वह उक्त सिद्धान्त के विपरीत था। अतः मनु ने क्षतयोगि कन्या के पुनविवाह को स्वीकृत नहीं किया । पिछले धर्मसूबकारों ने पति के विदेश चले जाने पर कुछ वर्षों के उपरान्त पत्नी को विवाह का अधिकार दिया था। मनु इन परिस्थितियों की सम्भावना करता है, बह पत्नों को प्रतीक्षा करने के लिए कहता है किन्तु उस प्रतीक्षा के बाद पत्नीक्या करे इस विपय में वह सर्वधा मीन हैं। मनु के टीकाकारों में नन्दन ने ही इस मीन का यह अर्थ किया है कि वह पुनविवाह कर ले। किन्तु मेधातिथि आदि ने विधवा के पुनविवाह का विरोध किया है। मेषातिथि का अर्थ मनुस्मृति की भावना के अनुकृत जान पढ़ता है। मनु (१।१४७-६२)के मत में "पति के मर जाने पर पत्नी को अन्य पुष्य का नाम भी न लेना चाहिए, वह आमरण ब्रह्मचारिणी रहें, पति के मरने पर जो स्त्रियां अपुता होने पर भी

ब्रह्मचर्य धारण करती हैं वे स्वर्ग में जाती है। पुत के लोभ ने जो स्त्री दूसरे पुरुष के पाम आती है वह निस्तित होती है। साध्यी स्विमों का कोई दूसरा पति नहीं होता।"यह बात मन के विवाह संस्कार सम्बन्धी विचारों के सर्वथा प्रतिकृत भी कि विधवा के साथ कोई दूसरा व्यक्ति सादी करे । अतः उसने विधवा के पुनर्विवाह को स्पष्ट कर्व्यों में सह कहकर निर्पिद किया कि साध्वी रिखमों का कोई दूसरा पति नहीं होना। मनु (=1??६. १।४७) यह मानता है कि विवाह की विधि में विधवाओं के पुनविवाह का कोई स्थान नहीं है, पाणि-बहुए के मन्त तो कन्याओं के लिए, ही हैं, और कन्यादान एक ही बार होना है। इस मिखान का बारण हिन्दु धर्म के पुनरुत्वान एवं विवाह मेरकार के बच्धन को अधिकाधिक महत्व दैना था, किन्तु मन् ने बाल विधवाओं के सम्बन्ध में प्राचीन धर्ममूखों की व्याक्या की स्था-पूर्व रखा। यह अबे दुःख की बात है कि मन् ने मंस्कार के पवित्व अध्यन की एकांगी अर्थान् पत्नी के लिए ही रखा। यदि पनि-परनी में कोई अविष्केंग्र सम्बन्ध है नी यह दोनो ओर से होना चाहिए, यदि परनी पति से अलग नहीं हो गकती को पनि भी परनी ने पृथक् नहीं हो सकता। किन्तु पुरुष के सम्बन्ध में यह मंस्कार बाधक नहीं माना गया, उससे एकपल्नीवत होने की आशा नहीं रखी गयी। याज्ञवलका ने स्तियों के लिए आमरण बैंचव्य की व्यवस्था की (११७४) किन्तु पुरुप के निए यह कहा कि परनी के मनते ही उसे गुरन्त दूसरा विवाह कर लेना चाहिए (१।=३)।

(२) अक्षतयोनि कन्या की आवांका-विधवा विवाह के निपेध का दूसरा भारण यह या कि उस समय धीरे-धीरे यह विश्वाम दुढ़ हो ग्हा या कि दिवाह के समय बधु जनुषमुत्त एवं अक्षतयोनि होनी पाहिए । क्षत्रियों में यह अभिमान होना स्थाभाविक है कि ने दूसरे द्वारा उपमुक्त स्थियों को प्रहण न करें। यह आकांका अधिकांण जातियों में पायी जाती हैं। महाभारत में द्रौपदी (१।१६=।१४) के विवाह के सम्बन्ध में यह विचित्र बात नहीं गयी है कि वह वर्ष पर्यन्त एक पांडब के सहवास में रहकार भी अगले वर्ष पून: पूर्व-वत् सर्वेचा कुमारी वर में ही दूसरे पांडव को प्राप्त होती थी। कुली मूर्व द्वारा ग्रहवास के बाद भी अक्षतमोनि रही। यसाति की कन्या माधवी (५।११५) २१) की यह वर प्राप्त भा कि वह प्रत्येक प्रसूति के बाद कुमारी हो जायेगी और उसने गालद से कहा या कि तू मुझे चार राजाओं को देकर ६०० थीड़े प्राप्त कर । अर्जुन जयद्रथ-वध की प्रतिज्ञा करते हुए कहता है कि मदि मैं यह प्रतिज्ञा न पूरी कर नो मै जान में जल महेगा। इस प्रतिज्ञा के समय उसने जनक जपमें ली हैं, उनमें से एक यह भी है कि वर्षि में यह प्रतिशा न पूर्ण करूँ यों मुझे वह निन्दनीय लोक प्राप्त हो जो भूलपूर्वों स्त्री से सादी करने पर होता है। इससे स्पप्ट है कि क्षतयोनि स्त्री से विवाह उस समय बहुत निन्दनीय समझा जाता था। जब समाज यह सिद्धान्त मानने लगा तो स्वभावतः विधवा से गादी का अधिकार छिन गया। मनु की तरह महाभारतकार भी अक्षतमीनि कन्या को ही पुनविवाह का अधिकार देता है। २०० ईं० पूर्व से उपयुक्त कारणों द्वारा विश्वका विवाह की भूणा की दृष्टि से

देखा जाने लगा तथा विधवा स्त्री के लिए यही आदर्श समझा जाने लगा कि वह ब्रह्म-वर्षपूर्वक अपना जीवन विताये। फिन्तु ऐसा जान पढ़ता है कि विधवाओं के विवाह अपने ७००-८०० वर्षों तक जर्थोंतु गुप्त गुप की समाप्ति तक होते रहे।

बाल्यायन के कामसूज से भात होता है कि जो विधवाएँ ब्रह्मचर्य बत का धालन करना कठिन समझती थी वे दूसरी शादी कर लेती थी। पराशर (४)३०) वे विधवा विवाह का समयेन किया है। उसके मतानुसार पति के लापता होने, मरने, संन्यासी नगुंनक होने वा परित होने की पांच आपत्तियों में स्त्री दूसरा विवाह कर सकती है। नारंद (४,१६७) ने इसका अनुमोदन किया है। गुप्त युग में विधवाओं के विवाह का मेरिनहासिका प्रमाण विश्ववा ध्रुवदेवी का चन्द्रमुप्ता द्वितीय से विवाह है । गुप्त युग एवं पूर्व मध्यम्य की अधिकांश स्मृतियों में अझतयोगि विधवा के अधिकार को स्पष्ट रूप से माना गया है, किन्तु शतयोगि विधवा के पुनर्विवाह की उपेक्षा की गयी है। आगे चलकर मध्ययन में पराशर की पुनविवाह विपाक स्पष्ट व्यवस्था को भी टीकाकारों ने अपने पांडित्य एवं व्याक्याकीणण से बदलने का यत्न किया । ऐसा जान पड़ता है कि दसकी गती नक क्षतयोगि विधया के विवाह को बहुत बुरा समझा जाने लगा था। मेधा-तिथि ने विधया विवाह के समर्थक परावार के उपर्युक्त क्लोक की यह व्याख्या की है कि यहां पति का अर्थे पालन नाग्ने वाला पुरुष है, भर्ता नहीं । विश्ववा को चाहिए कि वह आजीविका के लिए नौकरानी का काम करे और इस काम के लिए किसी वालक की शरण बहुण करे। १० वी शतस्विधी के बाद कलिवन्थों की कत्यना बहुत चल पड़ी भी और धर्मगास्त्रकार जिस प्राचीन विधि की अपने मन के अनुकृत नहीं गाते थे, उसके बारे में यह कह देते थे कि यह विधि कलिकाल में निषिद्ध है। आदित्य पुराण तया बह्मपुराण (अपराक, पु॰ ६८) ने विवाहित स्त्री के पुनर्विवाह को कलिवर्ज्य बताया है। पराक्षर स्मति के टीकाकार माध्य ने परागर के उक्त क्लोक की टीका करते हुए यह कहा है कि यह विधि दूसरे युगों के लिए है, वर्षांप कलियुग के धर्मों का प्रतिपादन करने का धेय परा-शरस्मति को ही दिया जाता है। १५ वीं शती में अलबेक्नी ने यह जिखा है कि हिन्दुओं में विधवा का विवाह नहीं होता, वे या तो सती हो जासी है या तपस्वी की तरह अपना जीवन व्यतीत करती है। इससे स्पष्ट है कि १९ की कची तक क्षतमीनि विधवाओं का पुन विवाह विल्कुल बन्द ही चुका था।

(३) सम्पत्ति की रका—पूर्व मध्ययुव में विध्याओं के पुनिववाह निवेध की व्यवस्था को सर्वमान्य बनाने में जो अन्य कारण भी सहायक हुए, उतमें साम्पत्तिक कारण मुख्य था। अत्यन्त प्राचीन काल में विध्याओं के साम्पत्तिक अधिकारों की चर्ची बहुत कम मिलती है। विध्याओं का पुर्तीववाह निषिद्ध होने पर भी स्मृतिकारों तथा टीकाकारों और निवन्धकारों ने उनके सम्पत्ति के अधिकार को स्वीकार किया। धाज-बल्य ११९३५ में पत्नी के लिए स्पष्ट रूप से पति की सम्पत्ति में अधिकार का विधान

किया गया है। बृहस्पति (स्मृति चिन्नका पू० २६०) ने कहा कि पश्ती पति का अधीग है, उसके रहते हुए कीन उसकी सम्मति से सकता है सर्थाप नारद, कात्यायन आदि विधवा के इस अधिकार के घोर विरोधी थे, किन्तु विधवा को गनै:चनै: सम्पत्ति का अधि-कार प्राप्त ही रहा था। र यदि विधवा पुनर्विवाह कर नेती तो उसका यह अधिकार छिन जाता था। सम्पत्ति की रक्षा के निए यह आवश्यक था कि वह विधवा ही रहे।

- (४) सकातीय विवाह के नियमों की कठोरता—विध्या विवाह के नियंप या एक जमा कारण यह था कि पूर्व मध्यपूर्व में सजातीय विवाह के नियम कठोर होने लगे थे। इसका स्वामाविक परिणाम यह हुआ कि चुनाव का क्षेत्र बहुत मंकुनित हो गया। एक कम्मा के लिए वर सलाश करने में बहुत वीड़-धूप करनी पड़नी थी और बर को दक्षेत्र का पर्याप्त प्रलोभन देना पड़ता था। विध्याओं के लिए यह वीड़धूप कीन करे तका बहेज के द्यापित्व को कौन उठाये। कल्या के माता-पिता ने तो उस प्रपत्त करके एक बार क्याह दिया और अपने सिर से एक बड़ा बोझ उत्तार। अब बुवार वे उसके जिए क्यों प्रयस्त करें? जब कथ्या के माता-पिता की मह हालत हो तो कल्या के स्वणुरालय वालों से यह आशा पुराशा मात्र है कि वे विध्या का पुनविवाह करेंगे। इस प्रकार विध्या का पुनविवाह कहत जटिल एवं कठिन वार्य हो गया।
- (४) बास्त्रीय बाधाएँ—इसका एक अन्य कारण शास्त्रीय प्रतिपेध भी था। विवाह के समय कत्या वा दान किया जाता है। पहली बार पिता ने कन्या का वर को यान किया, वर का ही उस पर स्वामित्व है, वही उसका दान कर सकता है। किन्तु उसके भर जाने पर उस कन्या का कौन वान करें? विना दान के विवाह के से हो सकता है? फिर विवाह के समय असयोजना आवश्यक है। विधवा के पुनिवाह के समय असयोजना आवश्यक है। विधवा के पुनिवाह के समय असयोजना आवश्यक है। विधवा के पुनिवाह के समय असवा गोल की नक्ता सामा आग। वह पिता के गोल की समझी जाये अथवा पित के, प्राचीन गास्वों में इसका समाधान नहीं मिलता। गोल का अनिर्णय भी विधवा के विवाह में वाधक रहा होगा।

कतयोनि विधवाओं के विषाह का निषेध— १२०० ई० तक शतयोनि विधवाओं के पुनर्षिताह का अधिकार छिन चुका था, फिन्तु अक्षतयोनि विधवाओं का विवाह संस्कार हो सकता था। बास्तकारों ने अब वह अधिकार भी छीनना बुक किया। हम देख चुके हैं कि इसी समय से बहुत छोटी आयु के वालविवाह बहुत वह गये थे। इसके साथ-साथ अब विधवाओं के पुनर्विवाह के अधिकार को छीनना हिन्दू जाति के लिए बहुत ही धातक सिद्ध हुआ। देवण्ण पट्ट ने कहा है कि अक्षतयीनि के विवाह का जो विधान पुराने ग्रन्थों में मिलता है वह हूसरे युगों के लिए है। कश्यप ने (स्मृ० च० सं० का०, पृ० २०) कहा

हिरवस वेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा पु० ४७४-४८१

स्मृतियन्त्रिका संस्कार काण्ड पृ० २२१—एवं च मानि संस्काराबूध्वमक्षतमोत्माः पुनस्क्राह्मराणि तानि यूगान्तरामिप्रायाणीति मन्तव्यम् । मिलाइए लघु आवव-

कि गदि कन्या का बाग्दान हो गया है और विवाह होने से पहले उसका पित भर जाता है तो ऐसी कन्या कुलाधम है और उसके साथ विवाह नहीं करना लाहिए। कश्यप की यह उक्ति उपर उद्भुत विस्थानिक व मनु आदि के सर्वेषा प्रतिकूल एवं स्त्रियों के फिए धार अन्यावपूर्ण थी। बाग्दला कन्या के प्रतियह अमानुषिक कूरता थी। हिन्दू समाज ने इस आस्प्रवाती बास्त्रीय विद्यान को अपनाया, किन्तु फिर भी मध्यकाल में अक्षतयोंनि कन्याओं के विवाह हुए। प्रसिद्ध राजा हमीरसिंह ने सरदार मालदेव की विद्याय पुत्री से विवाह किया।

मध्यकाल में विधवाविवाह प्रचलित करने के यतन

रयनन्त्रन तथा राजवल्लक के प्रधास-मध्यकाल में कई समझदार व्यक्तियों ने विश्वा-विवाह के निषेध की बुराई को दूर करना चाहा, किन्तु ने उसमें सपाल नहीं हुए। वंगाल में प्रचलित हिन्दू कानून के प्रशिद्ध व्याख्याकार रचनन्दन भद्रावार्य (सन्यरचना-काल १५२०-७०) ने १६ वीं शती में अपनी विश्ववा कत्या का विवाह करने के लिए प्राणपण से प्रवल प्रयस्त किया, किन्तु वह उसमें सफल नहीं हो सका। १८ वीं वाती के मध्य में विकमपुर निवासी वैद्यवंगावर्तस राजा राज्यवलमा (१६६=-१७६३) अपनी नवयुवती विधवा भन्या की वैधव्य धन्तमा से वहुत ही व्यथित हुए । उन्होंने विधवा विवाह को प्रचलित करने का बहुत उद्योग किया। राजवल्लम ने पूर्व और पिष्यम के जनेक पंडितों से यह अपवस्था मंगायी कि विश्ववाधिवाह सास्त्रविरुद्ध नहीं है। नवद्वीप के पंडितों में उक्त व्यवस्था की स्वीकृति पाने के लिए राजवरसम ने वह व्यवस्थापक्ष कई पंडितों के हाथों में दिया तथा राजा कृष्णचन्त्र की सभा में भेजा। बंगाल में ऐसा प्रवाद प्रसिद्ध है कि कृष्णबन्द्र ने अपनी सभा के पंडिसों को एकान्त में बुलाकर उक्त व्यवस्था के विषय में उनकी सम्मति मौगी। पंडिटों ने कहा कि यह व्यवस्था गास्त्रानुकुल है। यह नुनकर कृष्णकर ने डाह के मारे पंडियों को आदेश दिया कि "यह व्यवस्था शास्ता-मुक्त होने पर भी सौकिक व्यवहार के विरुद्ध है, इस क्यन से राजवल्लम की निराश अन्ना होगा। वैद्य जाति का एक आदमी चिरकाल से अप्रचलित व्यवहार को प्रचलित कर थे, और इस प्रकार यथा का सम्पादन करे, यह मुझे सर्वथा असहा है। किन्तु इस नमय राजवल्लभ का बड़ा दबदबा है। इस कारण खुल्लमबुल्ला में उसके विरुद्ध कार्रवाई करना पसन्द नहीं करता। उसके सन्तोष के निए मैं आप से व्यवस्थापत पर हस्ताक्षर करने के लिए बहुत कुछ अनुरोध करूँगा। परन्तु आप नोग निसी तरह न मानियेगा। आप यही कहिमेगा कि महाराज किसी के भी अनुरोध पर इस व्यवस्था पर हस्ताकर करने हम पाप के भागी नहीं बर्नेंगे।"

सायत २९१९४, युगान्तरे स धर्मः स्थात् कलौ निन्छ इति स्मृतः ।

व्यक्ते दिन राजवत्क्षभ के पिडल जब सभा में आवे उस समय राजा कृष्णचन्द्र ने निद्या के पिडलों में कहा कि राजवत्क्षभ ने जो व्यवस्था भेजी है, वह अवश्य ही जास्त्र-सम्मन होंगी। यदि वह शास्त्रसम्मन ने हो, गां भी जब उन्होंने अनुगाध किया है तो आप लोगों को स्वीकार करना ही पड़ेगा। पिडलों ने पहले शिखायों हुई मन्ताह के अनसार अनेक आपत्तिया उठायी और हस्ताक्षर करना स्वीकार नहीं किया। परिणाम यह हुआ कि कृष्णचन्द्र की ईच्यों के कारण वगान में पिडलों भी शावस्था द्वारा विधवाविवाह प्रचित्त नहीं हो सन्ता। <sup>5</sup>

जयांसह व परशराम भाज के प्रयत्न-गढ वर्र आग्नर्थ एव तृष्य की बान है कि मुनल एवं मराठा युग में कई बार रिवर्ग ह विधवा विवाह के प्रचलन में बाधा डाली। अवपुर के राजा अवसिंह दिसीय (१६६०-१७४३) के अपने राज्य में विधवा विवाह बलाना चाहा। यदि उसकी विधवा माना उनके ६म प्रकारीय प्रयन्त में बाधक न बनती तो यह प्रयत्न अवश्यमेव मफल हो जाना । राजा जबनिह की माता में अपने पूर्व की विधवा विवाह के लिए ताना मारते हुए कहा कि यदि नु राज्य मे विधवा विवाह गुरू करना बाहता है तो सबसे पहले मेरी गादी कर, इनके बाद ही किसी विधवा की गादी हो सकती है। यह कितना कूर उपहान था ? इसमें भी अधिक करण उदाहरण प्रसिद्ध मराठा सेनापति परभुराम भाऊ पटक्यंन (१०३६-१७६६) की मन्या का है। उसने अपनी कन्या दुर्गाबाई का विवाह बहुन छोटी उमर में (कन्या की निश्चित आयु ने बहुत मतभेद है। कुछ लोग उसकी आम ४ वर्ष बनाने हैं और दूसरे ६ वर्ष) बोबी कुल के एक बालक के साथ किया। विवाह की विधि एव खुनियों के पूरा होने के पहले ही बर का विश्वविका ज्वर से देहाना हो गया। परण्याम भाऊ को अपनी कन्या के बिधवा हो जाने से भारी धनका लगा, उसने पेमवा दरवार के नेतापनि पद से स्वागपत दे दिया। महाराष्ट्र ्का राज्य तन दिनों बड़ी सकटपूर्ण परिस्थितियों में में गुजर रहा था। पेशवा ऐने समय परजुराम भाक जैसे भुजल एवं अनुभवी सेनापति की नही छोड़ सकता था। उसने भाऊ को विश्वास दिलाया कि वह उसके इस महान् दुख को दूर करने का पूरा प्रयत्न करेगा। पेशवा हे शकराचार्य से इस विषय में सम्मति माँगी। शकराचार्य का भाऊ में कुछ मैयक्तिक झगडा या। शकराचार्य ने कहा कि वह यवन से बदतर भाऊ की सूखी करने के लिए कोई सलाह नहीं दे सकता। येणवा के दरबार ने काशी के पहिनों में व्यवस्था माँगी। इन पंतितों ने कन्या की असतयोनि समझा तथा यह सीचा कि यदि काऊ सार्व-जनिक कार्यों से हट गया तो बाह्मणों की प्रभूता थट जायेगी, भाक को इस तरह उपकृत बना कर अपने प्रभाव की खूब बृद्धि की जा मकती है। उन दोनो बातों को दृष्टि में रखते हुए कासी के पहिलों ने दुर्गावाई के पूनविवाह के पक्ष में क्यवस्था दी। इस व्यवस्था पर प्रकरा-

चण्डीचरण सेन--ईस्परचन्द्र विद्यासागर

मार्य भी वास्त हो गया और पूना के पंडितों ने भी दक्षिणकेनरी परवृद्धा से खुल्लाखुल्ला किरोध करना उचित न समझा। किन्तु नदिया के खुरणकर की राजसभा के
पंडितों के समान पूना के धर्मध्वकी भी यह अधर्म का कार्य नहीं देख सकते थे। उन्होंने
भाऊ की धर्मपत्नी के आमें निधवा विवाह के महापाप का सकृति पित खींचा, वास्त्री
और पुराकों की दृहाई थी। परिणाम यह इक्षा कि परकुराम भाऊ जब सक घारतीय
विका-याधाओं का निराकरण कर अपनी करवा के पूर्वाववाह के लिए नैवार हुआ, तव
उसकी पत्नी अड़ पयी। उसने कहा कि अपनी करवा के वैधव्य के दृख को मैं देख सकती
हूँ, किन्तु इस नये अधर्म को नहीं देख सकती। भाऊ ने हताब और हैरान होकर कहा कि
मैं तुम्हारे मुख के लिए करवा का निवाह कर रहा था, तुम इसमें सुखी नहीं हो तो फिर
मैं यह विवाह विसके लिए करवा को निरोध नरे, इसमें अधिक स्मेहमय जुरता और क्या हो
सकती है।

#### विधवा के कतंब्य

मध्य पुग में निधवा बिवाह के निर्देश के साथ-साथ विश्ववा के कर्तेक्यों एवं दावित्थों में भी युद्ध हुई। ऋषि-मृतिभों द्वारा भी न पाला जाने बाला करिन प्रहाजयें का बत विधवाओं के लिए मन् (११९६७) के समय मे ही जावर्ण समझा जाने समा था। कात्यायन और बृहस्पति ते भी इसी आदर्श का समर्थन किया। बृद्ध हारीत ने (१९१२०१--१०) उसे बाल सजाने, पान चवाने, गुगन्धित इच्य, फूल और अलंबार आदि का व्यवज्ञार करते और दिन में दो बार खाने का निषेध किया। उसे सफेद यस्त पहनने चाहिए, जिनकोध और जितेन्द्रिय रहेना चाहिए, बालावियां नहीं करनी चाहिए, रात की चटाई अथवा जमीन पर सोना चाहिए। अन्य स्मृतियों में भी यही बातें बृहरामी गयी है। स्कन्द पुराण (काशी खण्ड ४१७५-५०६, ३ प्रशास्त्रम ७१६७-४-५) ने विधवाओं के विषय में दो नमी' व्यवस्थाएँ बढामी। पहली तो यह भी कि विधवा सबसे बड़ा अमंगल है, उसके दर्शन से कभी सिद्धि नहीं होती। विश्वया माता का आशीबाँद सांप के विष के तुल्य हैं, बुद्धिमान् उसे प्रहण न करे। इस व्यवस्था का परिणाम यह हुना कि विधवा को सब मांगलिक उत्पवों में से अछत की तरह पुषक् कर दिया गया। इसका चरम विकास हमें बिहार तथा अन्य स्थानों की कुछ जातियों में दिखामी पड़ता है। इन वातियों में यह प्रधा है कि शादी-व्याह आदि के गुभ ववसरों पर विश्ववाओं को ताले में बन्द कर दिया जाता है।

स्कन्द पुराण द्वारा त्रतिपादित इसरी नयी कठोरता यह भी कि विधवा अपना सिर मुहेबाये। सिर मुहेबाने के लिए बहुत विचित्र मुक्ति दी गयी है। विधवा गवि बालों को क्षेणी में बांग्रेगी तो इससे उसका पति बँध जायेगा, इसलिए उसे सदा सिर

मुंद्रका कर रखना वाहिए। " बस्यई हाईकोर्ट ने नव्मीबाई बनाम रामचन्द्र के मुकड्से में इस क्लोक के प्रामाण्य में सन्देह प्रकट किया है। इसमें कोई शक नहीं कि यह प्रधा उत्तर मध्ययुग में शुरू हुई। पूर्व मध्ययुग के प्रारम्भ में बाण के वर्णनानुसार विधवा सिर नहीं म् इवाती भी, किन्तु बालों को विशेष प्रकार से बीधे रखती ची (हवंचरिन, उक्क्यास ४)। किसी व्यक्ति की मृत्यू पर उसके आत्मीय एक बार और कराते है। जायद इसी तरह विधवा भी क्षीर कराती होगी। बाद में विधवा के लिये गंग्यासी की तरह अनेक कठार नियम वालने का विधान किया गया । संन्यासी और कराते थे, इसलिए विधवाओं का भी क्षीर होने लगा। पंडिलों ने इस विधि को वैदिक सिद्ध करने का पूरा प्रयक्त किया है। किन्तु इसके लिए स्कन्दपुराण से पहले का कोई सन्तोषजनक प्रमाण नहीं हुँ वा जा सका। १४ थी मती से विधवाओं के सिर मुंहवाने की पढ़ति प्रचलित हुई है। इसका अधिक प्रचार वक्षिण और बंगान में है। विधनाएँ जब तक सिर नहीं मुँडवा नेतीं, तब तक उन्हें देवदर्शन का अधिकार नहीं मिलता और नहीं कोई कट्टर व्यक्ति उनसे छुला हुआ अम्र या जल ग्रहण करता है। विधवाओं ने लिए यह अत्यन्त अपमानजनक और सदा उनके धावों को हरा करने वाली पद्धति है। महाराष्ट्र में गत शती की अन्तिम दशाब्दी में भी जागरकर ने इस प्रया के विरुद्ध जोदोलन किया। उनके लेखों से मराठा समाज में हलवल मच गयी। जब यह प्रवाधीरे-धीरे मिट रही है, किन्तु कट्टरपन्यी इसे बनाये रखने का पूरा अयत्न करते हैं। कुछ वर्ष पहले पंढरपूर के पूजारियों ने बिठोबा की मूर्ति के चरणों में प्रभाम करने से एवा विधवा काह्यणी को इसलिए रोका कि उसने वाल मुंडे हुए नहीं थे। इस पर यह मामला अदालत में गया और अदालत ने विधवा के पक्ष में फैसला दिया।

## आधुनिक युग में विधवाविवाह

विधवाओं की संख्या—वर्तमान युग में हिन्दू समाज में विधवाओं की संख्या बहुत अधिक एवं जातीय दृष्टि से अतीव हानिकर है। १६३१ की जनगणना के जनुसार भारत में ४४,६६,६६० विधवायें थीं। हिन्दुओं में एक हुजार स्तियों के गीछे १६६ विधवाएँ हैं। इनमें से एक जौकार्द विधवाओं की आयु २० वर्ष से कम है। १६३१ की जनगणना में १ वर्ष से कम आयु की दुधमुंही विधवाओं की संख्या १४१४ थीं। १ से २, २ से ३, ३ से ४ वर्ष की जन्हीं विधवाओं की संख्या कमशा १७०५, ३४८४ और १०७६ थीं। ४ से १० वर्ष १० से १५ वर्ष की १०४४८२ तथा १८३१ ब्राजिकार्य वैधवय का कुछ भोग

विधवाकवरीचन्धी मतृंबन्धाय जावते । शिरसो वपनं तस्मात् कार्यं विधवया सवा ॥

स्कन्द पुराण काशी खब्द ४।७४—

काणे—हिस्टरी ऑफ धर्मशास्त्र, खब्ड २, माग १, पू० ३३२ ।

पहीं थीं। जो आयु योन-सूद की होती है, जिस आयु में अभी पित-परनी मन्दन्ध का ज्ञान नहीं होता, जिन आयु तक अन्य देशों की सिक्षकोश वानिकाओं का विवाह नहीं होता, उस आयु में हकारों भी मंद्रपा में हमारी कन्याएँ विध्वा ही जाती हैं और उन्हें धर्म के नाम पर जीवन भर वैधन्य का जीवन विशान के लिए संधित किया जाना है। जब नयीन परिस्थितियों में विवाह की आयु उन्नी ही रही है, इस कारण बाल विधवाओं की संख्या पटने लगी है।

**देश्वरचन्द्र विशासागर के प्रयत्न--४ दिगम्बर १=२६ की लाई विलियम बैटिया** की आजा में भारत में मती प्रया कर कर दी गयी। इस आजा में जबदेमनी जलावी जाते बाजी मनियों को जिता की आग युक्त गयी, जिल्लू इसके स्थान पर आजीवन निरस्तर मुलगंत बाली बाधिम बैधव्य की जरिन प्रजन्मतित हो उठी । मनी प्रधा में स्त्री थोड़े समय में ही जलकर ममान्त हो जानी थी, किन्तु वैधव्य-यद्धि उसे जीवन भए तिल-तिल करके जनाती रहती है। ईंग्वरचन्द्र विद्यासागर ने बात्यकाल में यह देखा था कि उनके गर शम्भुचन्द्र बाचम्याँन ने बुढ़ापे में एक बालिका के साथ बिवाह किया । वे मृत्यु के गर्त में पांच मटकायें बैठे थे, थोड़े दिनों में बालिका की विश्वत बनाकर चल बसे। बिखासागर की बाल इंदय को इस घटना से गहरा धरका लगा। उनसे पहले प्रचाप कृष्णानगर के एक राजा ने नवदीप के पीतितों से विधवा विवाह की व्यवस्था लेने का प्रयत्न किया, नील कमल बनर्जी ने इने प्रचलित किया, तथापि इस जान्दोलन को ईम्बरचन्द्र विश्वासागर की तत्त्ववोधिनी में ऑजस्विनी भाषा में निखे गये नेखों से ही बल मिला। विध्वया विवाह को सास्त्रसम्मद सिद्ध करने के लिए, उन्होंने सास्त्रों का गहरा मन्यन किया। जिस विन उन्हें विद्यवा-यिवाह विषयन पराणर संहिता का प्रमाण मिला और उसके नर्स की ठीक संगति लगी, उस दिन रात भर ईश्वरचन्द्र विश्वासागर उसकी व्याच्या लिखते रहे। उन्हें मह भन गया कि कितनी रात बीत चुकी है। सबैरे की ठण्डी हवा और ध्य निकलने पर बद उनका लेख पूर्ण हुआ, तभी उन्होंने बपनी लेखनी को बिराम दिमा। १८१३ में विद्या-सागर के भारता-पिता की अनुमति से अपना विधवा विवाह विषयक कान्तिकारी प्रन्य प्रकाणित किया । १०११ में विशेधियों द्वारा उठाये गये आक्षेपों का परिवार करते हुए उन्होंने उक्त ग्रम्य का दितीय संस्करण निकाला । बंगाल का हिन्द समाज इस प्रन्य से अरयन्त विक्ष्य हो उठा । विद्यासागर को नास्तिक, किस्तान आदि उपाधियों से विभ-पित किया गया। गालियों की खब बीछार की गयी। उनको मार्फ के भी कुछ असफल प्रयत्न हुए, किन्तु विद्यासागर इन बातों से अरा भी नहीं मबराये। विश्ववा विवाह की शास्त्रसम्मत सिद्ध करने के बाद उन्होंने इसे प्रचलित करने का प्रयत्न किया। किन्तु विश्ववा विवाह के प्रचलन में सबसे बड़ी अहचन यह थी कि विश्व के पुनर्विवाह के बाद उसके वच्चे तत्कालीन कानून के अनुसार पैत्क सम्पत्ति के अधिकारी नहीं समझे जा सकते वे। जब विद्यासागर ने इस अडचन को दूर करने का प्रयत्न किया।

विधवा पूनविवाह कानुन-इस कानुनी बाधा को दूर करने के लिए बंगान के तरकालीन प्रतिष्ठित एवं प्रमुख सन्जनों के हस्ताकरों के बाध भारत सरकार के पास एक आवेदन-पत भेजा गया । इसमें विधवा विवाह के निपेश को निष्ट्र, अस्वाभाविक तथा हिन्दू मास्त्रों के सर्वमा प्रतिकृत बनाने हुए यह प्रार्थना की गयी भी कि वर्नमान हिन्दू कानून के अनुसार विधवा विवाहों से उत्पन्न बच्चों की धैनुक सम्पत्ति में बेचित किया जा सकता है, अतः सरकार की यह चाहिए कि इस देल की पूर करने के लिए एक कानुन बना दे, इस कानुन ग्रापा विश्ववानीयवाहीं थी। देश स्वीकार कर लिया जान । भारत सरकार के पास इस नरह के अंग्रेग आवेदन-पत्र भेजे गये । धानून बनाने के निए प्रचन आन्दोलन हुआ । श्री ईक्यरचन्द्र के विश्ववा विवाह सम्बन्धी गीन हर जगह गांग जान तमें। शानितपुर के जुलाहीं ने बहुमूल्य क्यापी के कितापी में विश्वा विवाह के गाने बनकर खब रुपया कमाया । विरोधियों ने इस आन्दोलन को अनफल बनाने में कोई कीर-कसर बामी नहीं रखीं। उन्होंने मररार के पास कानून के विरोध में हवारी व्यक्तियों में हरना-कर करवाकर अनेक आवेदन-पत्न भेजें। भारत सरकार के कानून सदस्य गर के. पी. ग्राच्ट ने अपनी बनत्ता में बतासा वा कि बिल के पक्ष में ५००० व्यक्तियों के तस्नाधारों के साथ २५ आवेदन-पत्र 'आये, किन्तु विपक्ष में ५०-६० हवार व्यक्तियों के हस्नाकर बाले ४० आवेदन पत थे। सरकार ने काशी के पंडिलों से सम्मति मांगी। पंडिलों ने अपनी सम्मति विश्ववा विवाह के पक्ष में दी। अन्त में ईश्वरणन्द्र विद्यासागर का यह आन्दी-लन सफल हुआ और २४ जुलाई १=१६ को विश्ववा पुनर्विवाह कानुन (Widow Romarriage Act) पास हो गया ।

इस बिल को उपस्थित करते हुए भारत सरकार के कानून नदस्य प्राब्ट में कहा था कि सती प्रया को कानून द्वारा बन्द किया जा खुका है, उनके याद विधवा विवाह की अनुमति देने वाला कानून अवश्य बनना चाहिए, यदि उन्हें यह निकाय हो जाय कि इस कानून के पास होने में एक भी बाधिका बाधित ब्रह्म वर्ष के असहा कप्ट से बच जायगी, तो एक बालिका के लिए भी इस कानून को पास करना चाहिए। यदि यह बिश्वास हो जाये कि यह कानून पास होने पर भी सर्वमा निकायोगी ही रहेगा नी भी अग्रेजों के तौरव के लिए यह कानून पास होना उचित है।

कानून का स्वरूप—गृह बाठ धाराओं का एक छोटा-सा कानून है। इसकी
भूमिका में कहा गया है कि इस कानून का उद्देश विधवा-विवाह को वैध बनाना है।
अतः सविष्य में कोई विधवा-विवाह या उससे उत्पन्न सन्तान नाजायव नहीं समझी
जायेगी (धारा १)। पुनविवाह करने वाली विधवा का अपने पहले पति की सम्पत्ति में
कोई विधिकार नहीं होगा। पुनविवाह के बाद पहले पति के बच्चों के संरक्षण का अधिकार विधवा से छीना जा सकता है, बसलें कि पति उसे बसीयत द्वारा यह अधिकार
न दे गया हो। सन्तानरहित विधवा पदि इस कानून के पास होने से पहले जासवाद पाने

को अधिकारिणी मही भी तो अब भी वह उस नामदाद को पाने को हकदार नहीं होगी। साधारण विवाह को जायज बनाने के लिए जो विश्वियों हैं, वही पुनविवाह को भी जायज बनायेंगी (धारा ६) नावालिंग विश्ववा अपने पिता या अन्य सम्बन्धियों से पूछ कर ही पुनविवाह कर सकती हैं (धारा ७)।

कानून की किमयाँ—उस कानून की दूसरी धारा विशेष सहस्य रखती है। इसके अनुनार विधवा पुनविवाह नारने पर पति की सम्पत्ति में अपना स्वर्त्व को देती है। इस धारा ने इस कानून के उद्देश्य को बहुत कुछ विकल कर दिया है। विधवा के निष् पति के मर बाने पर उनकी सम्पत्ति ही कुछ अवलस्य हो सकती है और वह सम्पत्ति उनके पास नभी तन रह सकती है जब तक वह पुनर्विवाह नहीं करती। अतः इस धारा का प्रभाव यह हुआ है कि इस कानून ने विधवा-विवाह को बहुत कम प्रोत्साहन दिसा है।

बंगाल में विध्वा विवाह आन्दोलन—विधवा विवाह की कानूनी अववन हुए होने के बाद विधवा-विवाहों के लिए प्रयत्न शुरू हुए। उपर्युक्त कानून पास होने के शतान ही इंटवरपन्द्र विधानावर ने श्रीणवन्द्र जर्मा का एक विध्वा के साथ अ दिसम्बर १८१६ को बंगाल में पहना विवाह कराया। इस विवाह को देवले के लिए इनकी औड़ हुई कि पुलिस का प्रवक्त करना पड़ा। इसके बाद अनेक विध्या-विवाह हुए। विधानागर उन विवाहों में बहुन उरसाह से भाग लेते थे। उनके पुत्र ने भी विध्वा-विवाह किया। उनके पुत्र ने भी विध्वा-विवाह किया। उनके पुत्र ने भी विध्वा-विवाह किया। उनके अन्तर्भ कार्य करने दिन करते के इसके विध्वान विवाह कराये और वन्याओं को आमूपणों से अवकृत करते दान करते करते वे इहणी एवं निर्धन हो संध । उनके अन्तिन दिन वधी वरिद्रता में बादे, किन्तु विध्वासागर को अपनी वरिद्रता का इतना दुन्य नहीं वा जितना अपने देखवासियों की मूर्खता और जड़ता का। कानून द्वारा विध्वा-विवाह के बैध हो जाने पर भी लोकाचार एवं प्राचीन कहियों में प्रस्त होने के कारण लोगों ने विध्वा विवाह नहीं किये। ईस्वरक्त विधासागर को इससे सर्मान्तक वेदना होती थी। यह बेदना उनकी विध्वा-विवाह विध्यक पुस्तक के अन्तिम भाग में भली-भाति स्थास हुई है।

इसमें उन्होंने यह लिखा या—"विरसंधित कुसंस्कारों के बनीमूत एवं देशाधार के दास भारतीयों को बुर्डि और धर्म प्रमृत्ति ऐसी कलूपित हो गयी है कि अभागी विद्यानाओं की दुर्देशा पर उनके हृदयों में कारूप्य का संचार होना कठिन है। देश में व्यक्तियार और भूणहत्या का प्रचल प्रवाह देश कर भी तुम्हारे हृदयों में उस पर गृणा होना असम्भव है। तुम प्राणप्यारी कन्याओं को वैधव्य की बाग में जलाने के लिए राजी हा, वे अजेय इन्द्रियों के वंशीमूत हो व्यक्तियार दोध से दूषित हों तो उसमें तुम्हें लज्जा

अच्छीअरण सेन के 'ईश्वरचन्द्र विद्यासागर' में इनका विस्तृत वर्णन विद्या गया है।

नहीं आयेगी। जिन देश से पुरुषों में दया नहीं है, धर्म नहीं है, न्याय-अन्याय का विधान नहीं है, हिंसाहित की समझ नहीं है, जो बोकाचार की रक्षा को प्रधानकार्य भीर परम धर्म मानते हैं, है ईंक्चर, अयला स्थियों को ऐसे देश में पैदा ही मत करों। हा अवलाओं, दुग किस पाप के कारण भारतवर्ष में जन्म ग्रहण करनी हो।" १०६९ में अपने प्रयन्तों में असफल एवं निश्व होंकर ईंक्चरचन्द्र विध्यामागर में अपने भीतिक जीवन को समाध्य किया। इसके ३५ वर्ष बाद बंगान के तूगरे महाधुश्य गर गुरेन्द्रनाथ यनजीं ने अपनी आस्थवना में ईंक्चरचन्द्र के प्रयन्तों की अमफलना। स्वीकार करने हुए गह निया कि हिन्दू विध्या की रियति आज १९२४ में भी बती है जो आज में ५० वर्ष पहले भी।

भारत के अन्य प्रान्तों में भी डैंक्यरचन्द्र, विकासागर की मौति अनेक समाजकुधा रहीं ने विधवा विवाह की प्रका की प्रकारित अगले कर भगिरच उद्योग किया। इनमें महाराष्ट्र के बिच्यू भरक्षराम पंडित (१=२७-७६), शीपान हरिदेशमृत्य, महादेव गीर्विन्द रामाचे, पारसी सञ्जन श्री कहरामजी मलावारी के नाम उल्लेखनीय है। उत्तर भारत में मर्श्राप दवारूद द्वारा स्थापित आर्थभमाज ने तथा सर गंगाराम की विधवा-विवाह सहायक समाने इस विषय में बहुत कार्य किया है। फिर भी अभी तक प्राचीन व्यवस्थी तथ विण्वासीं के कारण उपर्युक्त कानून बन जाने पर भी विध्वाओं के पूनविवाह समाज में बहुत कम होते हैं, उनकी दशा पहले की भौति दयनीय है। एक आधुनिक महिला के मान्दों में--- "विधवा का समाज में कोई स्थान नहीं है। पुराने जमाने में वह भौतिय रूप से सती हुआ करती थी, अब वह मनोवैशानिक सप से सती है। आज भी आधनिक परिवारों में वह विवाहादि के आमोद-प्रमीद वाले पारिवारिक संस्कारों से बहिएकुन की जाती है; पति के घर में एक बोझ समझी जाती है, उससे नौकर जैसा व्यवहार किया जाता है। उसे कुछ सहान्मृति मिलती है, किन्तु यह अधिक नहीं होती है। उसे त्रायः पति की मृत्यु का कारण समझा जाता है।" के हिन्दू परिवार में उस समय तक विधवा की समस्या बनी रहेगी जब तक विधवा के सम्बन्ध में प्रचलित वर्तमान एकियाँ जौर अन्धविष्वासों का उन्मूलन नहीं हो जाता है।

भागंरेट कोरमँक—वी हिन्दू वुमैन, भारतीय संस्थारण १८६१, पु० १६४

#### अध्याय १२

# सती प्रया तथा नियोग

ऐतिहासिक विकास की तीन अवस्थाएं

आज से १५० वर्ष पहले सती पर्या हिन्दू समाज की सर्वभाग्य व्यवस्था थी। प्रिविद्यता हिन्दू नारियाँ पित की मृत्यु पर उसकी विस्ता पर उसके साम अलने में बढ़े गौरव और वर्ष का अनुभव करती थीं, इसे उस समय सनातन काल से चली अले वाली व्यवस्था समझा जाता था। किन्तु वह वात ऐतिहासिक दृष्टि से सत्य नहीं है। विदिक युग में हमें इस प्रथा की सत्ता का कोई प्रमाण नहीं मिलता है। वस्तुतः हिन्दू समाज में इसका विकास कई कमिक दशाओं में से होकर गुजरा है। पहली दशा वैदिक युग से ३०० ई० पूक तक की है। इस समय मारत में इसकी सत्ता के कोई प्रमाण नहीं उपलब्ध होते हैं। दूसरी दका ३०० ई० पूक से ७०० ई० तक की है। इस समय इसका विकास बनै-वनै: होने लगा, पहले यह प्रया श्रीवयों में प्रचित्तत हुई, तमाज के कन्य वर्गों ने व्यवस्थी देश हिम हम स्वयं इस समय का विकास बनै-वनै: होने लगा, पहले यह प्रया श्रीवयों में प्रचित्तत हुई, तमाज का किरोध भी किया। सीसरी दशा ७०० से १६२६ ई० तक थी। इस समय धर्मशास्त्रकार इसका प्रयत्न समर्थन करने लगे, सती प्रथा का हिन्दू समाज में व्यापक रूप से प्रचार हुआ, कई बार स्वयं को जबरदस्ती चिता पर बढ़ने के लिए बाधित किया जाने लगा। कुछ विशेष कारणों से बंगाल में इसका विशेष विकास हुआ। मही विधिन्न युगों में सती प्रथा के विकास पर प्रकाश दाला नायेगा।

सती का मूल शब्दार्थ उत्तम स्त्री है। मध्यकाल में सती का सर्वोत्तम धर्म पति की चिता पर जलना समझा गया, अतः इस प्रकार देहत्यान करने वाली स्त्री को सती कहा जाने लगा। इसको संस्कृत में सहमरण, सहगमन या अन्वारोहण (मृतपति को चिता पर चढ़ना) कहा जाता है, किन्तु अनुमरण तब होता है जब पति किसी अन्य स्थान पर मरता है और वहां जला दिया जाता है और विधवा उसके किसी चिद्व पादुका आदि के साथ अथवा उसको मस्म के साथ पुषक् रूप से सती होती है (अपरार्क, यू० १९९)। बैदिक युग में सती प्रथा का अभाव

विशास वैदिक बाक् म्म में सती प्रचा का कोई संकेत नहीं है। यह साहित्य बुद्ध के आधिकांव के समय—६ ठी शर्क डैंक पूर्व तक विकत्तित हो चुका था। इसके बाद विकत्तित होने वाल गृह्यसूत्रों (६०० डैंक पूर्व में ३०० देंक पूर्व) में विनिन्न मंस्कारों तथा विश्विषयानों का विल्लान उस्लेख है। यदि सती प्रचा उस समय प्रचानन होनी भी गृह्यसूत्रों के सरणीत्तर विधिविधानों में इसका अवस्य उस्लेख होता, किन्तु, हमें कोई ऐसा वर्णन नहीं मिनता। अपिन इसके प्रतिकृत आध्यनायन गृह्यसूत्र (४१२१९६) की मरणोत्तर प्रतिविधि में यह व्यवस्था मिनती है कि विधवा नदी को पति की जिता में उसका परिस्थानीय देवर, किया वा बुढ़ा सौकर उठाये, यह आधा प्राट की गमी है कि विधवा और उसके मंत्रधी गृथी एवं समृद्ध जीवन व्यतीत करें। अववेवेद (१६। २१९) के प्रतिविधि के मंत्रों में विधवा के लिए इसी प्रकार से धन-सम्पत्ति और मन्तान की प्रार्थणा की गयी है।

पिछली शताब्दी में जब राजा रामममोहन राय ने सती प्रथा के उन्मलन के निए प्रवल आन्दोलन किया, तो सती प्रचा के समर्थक रूबिबादियों ने मरुवरूप में दी प्रमाणी के आधार पर इसे वैदिक अवक्या निद्ध करने का प्रगल किया। किना वे दोनों प्रमाण विश्वसनीय नहीं प्रतीत होते हैं। पहला प्रमाण ऋग्वेद के दणममण्डल (१०१९=13) का है। इसके अठारहर्वे सुक्त के मानवें मन्त्र में कहा गया है कि अब का निना पर जनाने से पहले सधवा नारियाँ उम पर की लगामें, इसमें मनी प्रचा का कार्ड वर्णन नहीं है। किन्तु इस मंस के अन्त में 'आरोहन्तु जनमा मानिमग्रे' पर पाठ है, मध्यपन में संगास के वर्मकारती एवनन्दन ने इसमें 'अप्रे' के रूपान पर 'अपने' का पाठ माना तथा एस मंत के आंतिपूर्ण पाठ के आधार पर विधवा स्त्री द्वारा पनि की चिना पर आरोहण के लोका-भार को बैदिक विधि सिद्ध करने का प्रयत्न किया। वस्तृतः इस मंत्र में अभि प्रवद का उल्लेख ठीक नहीं है और यह मंत्र वैदिक गुग में सती प्रथा के प्रथलन की सिद्ध नहीं कर सकता है। यूसरा प्रमाण नारायणीय तैत्तिरीय उपनिषद् के ६४ वें अनुवान में और अध्ययाखा की संहिता से उद्धत की गर्मी एक ऐसी प्रार्थना है, जिसमें विधवा अग्नि-देवता से यह प्रार्थना करती है कि वह पति की मृत्यू के बाद उसका अनुगमन गर्ग्स हुए चिता पर चड़ने अथवा पत्मनुसमनवत का पासन कारना बाहती है, अग्नि देवना उसे इस ब्रत का पालन करने की शक्ति ब्रदान करें। 3 किन्द्र नारायणीय तैत्तिरीयोपनिषद

ऋ० १०१९=।७ इमा मारीरविधवाः सपत्नीरांजनेन सपिया सं विधन्तु । अनभवो अनमीवाः सुरत्ना आरोहन्तु जनवो योनिमग्रे ॥ इसमें अये ही गुद्ध पाठ है, अग्ने नहीं ।

अग्ने व्रतानां व्रतपतिरसि पत्यनुगमनवतं करिष्यामि तक्छकेयं तम्मे राज्यताम्।

वैदिक मुग का नहीं, अपितु उसके बहुत बाद का लिखा गया प्रन्य है। हमें आजकस औक्य वास्ता नहीं मिलती है। अतः इस वचन के आधार पर वैदिक युग में सती प्रचा की सता सिद्ध करना युक्तियुक्त नहीं प्रतीत होता है।

वैदिक सूर्य में इस प्रथा का न पाया जाना वस्ततः कुछ आक्सर्यजनक है। सुप्रसिद्ध जर्मन विद्वान् आबर ने मह बताया है कि पुरानी आयें दातियों में सनी प्रया का प्रचलन था। कि किन्तु आरते के आयों में तथा उनकी वैदिक साहित्य में इस प्रवा की सत्ता सूचित करने वाले कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं होते हैं। संबद्धतः इसका कारण वैदिक धर्म और संस्कृति का उच्चतम विकास था। श्री अल्लेकर के कब्दों में वैदिक आयों ने इस समय तक ऐसे उदात्त दुष्टिकोण का विकास कर लिया था कि वे सती

भाडर-प्रिहिस्टारिक एण्टोबिबटीज ऑफ दी आर्यन पीपस, (१८६०) प्०३६९; बैस्टरमार्क-ओरिजिन एण्ड डेवलपमेण्ट ऑफ मारल आइडियाज (१६०६) खण्ड १, प्रव ४७२-४७६, पेरबर-ओशन ऑफ स्टोरी, खण्ड ४, प्रव २५५-वर् । इत प्रंथों में दिये हुए उदाहरणों ने यह स्पष्ट है कि इस प्रया का प्रसार प्राचीन काल में बरोच तथा एशिया के विभिन्न देशों में था। तीसरी से छठी शताब्दी के बीच में बोरोप में फैसने बाली इयुटानिक जातियां उसका अनुसरण करती थीं। धिम ने स्कंण्डेवियम तमा राल्स्टन ने स्लाव जातियों में इस प्रया के बदाहरण दिये हैं। हिराडोटस ने युनान की ध्रेशियन जातियों के बारे में जिला है कि पति की मृत्य पर उसकी स्मियों में स्वर्धा होती भी कि कौनसी स्त्री उसकी प्रियतम पत्नी है ताकि पति की समाधि पर उसे मारा जा सके। हिरोडोट्स (४१७१) ने सीथियन या शक राजाओं के एक रिवाज का उल्लेख करते हुए कहा है कि इनकी मृत्यू पर इनकी समाधि पर परलोक में जीवन के लिए आवायक इनकी न्लियों, नौकरों तवा घोडों को मारा जाता था। मोनियर विलियम्ब (इंडियन विजडम, पु० २८५ की पाद डिप्पणी) ने कहा है कि भारत के हिन्दुओं में यह प्रथा मध्य एशिया के शकों के सम्पर्क से आयो । प्राचीन निस्त्री लोगों में इस प्रथा की सत्ता थीव्स में आमेन हेतेप दितीय की समाधि में प्राप्त अनेक स्त्रियों के अवशेषों से मुस्तित होती है। यहां १= वें राजवंश के समय में राजा की प्रिय क्लियों या तो स्थयमेव आत्महत्या करती थीं, या उन्हें गला घोटकर या जहर देकर मारा जाता था ताकि वे परलोक में पति के पास पहेंचें और उसकी सेवा करें। बीयुट ने लिखा है कि चीन में विधवा के पूर्नविवाह को बरा समझा जाता था, पति की मृत्यू पर आत्महत्या करने वाली स्विपों के स्मारक सम्राट के आदेश से बनाये जाते थे। ऋषाई ने लिखा है कि बालि द्वीप में एक राजा के मरने पर उसकी सब स्तियां और रखैलें उसके साथ सती होती हैं, कई बार इनकी संख्या सी से ऊपर पहुंच जाती है।

प्रमा को बबँर समझने लगे थे। इसके अतिरिक्त आकात्ता होने के कारण भारत में उनकी अल्पसंक्या थीं, अपना राजनीतिक प्रभुत्व सुदृढ़ करने के लिए अपनी जनसंख्या बढ़ाना उनके लिए अस्ति आवश्यक था। इस दशा में विध्वाओं को जनाने की अपेका यह अधिक अच्छा था कि विध्वाओं को जीपित रखा जाय, पुर्वववाह तथा नियोग द्वारा उनमें सन्तानीत्पादन कराकर जनसंख्या में वृद्धि की जाय। भ

वैदियः माहित्य ने बाद विकसित होने वाले बौद्ध गाहित्य में हमें सर्नोप्रधा का एक भी संकेत नहीं मिलता है। इसके बाद मेगरणनीज और कोटित्य ने भी इसका कोई वर्णन नहीं गिला है। धर्म मूख तथा मतु, याजवरूप आदि आरंभिक स्मृतिकार सती-प्रमा का कोई उल्लेख नहीं करते हैं।

## सती प्रया की पहली घटना

भारत में सती प्रथा का संभवन यहना ऐतिहासिक उल्लेख ३५६ ई० पूर की एक घटना में मिलता है। यह पूनानी सेनापित एण्डीनोनस के विश्व जड़ने वाले भारतीय सेनापित केटियस (Keteus) के युद्ध में मारे जान पर उसकी छोटी पत्नी का चितारोहण है। यूनानी विवरणों के अनुसार भारतीय मेनापित की दी पत्नियां मी, अधिक आयु दाली बड़ी पत्नी की सत्तान भी, किन्तु कम आयु वाली छोटी पत्नी की कोई सत्तान नहीं थी। पति के मरन पर दोनों मती होना चाहती थी। किन्तु यूनानी सेनापित ने सत्तान होंगे के कारण वड़ी पत्नी को जिला वर चढ़ने की अनुमति नहीं थी। यूनानी लेखकों ने छोटी पत्नी के चितारोहण का बड़ा रोचक बूनान्त लिखा है कि किस प्रकार उसका छोटा भाई उसे चितापर लेगा और वह अपन की ज्वालाओं से स्था होंगे पर भी मुस्कराती रही और प्रमुख बनी रही। अन्य यूनानी लेखकों ने पंजाब की कठ (Kathians) खाति में इस प्रथा के प्रचलन का उल्लेख किया है। इन उल्लेखों से यह सूचित होता है कि सती प्रधा का प्रचलन इनी-पिनी जातियों तक ही सीमित का। सिकन्दर को पंजाब में पग-पम पर विभिन्न भारतीय राज्यों के साथ संपर्ध करना पड़ा था। इसमें अनेक भारतीय सेनापित और सैनिन मारे गर्स थे। किन्तु इनके

अस्तेकर—दी पोजीशन ऑफ वृमैन इन हिन्दू सिविलिजेशन, पृ० १९८

धर्मसूतों में केवल विष्णु (२४।१४) ने इसका उल्लेख करते हुए कहा है कि विधवा अपने पति की मृत्यु पर या तो अह्मचयं जत का पालन करती थी अथवा उसकी चिता पर चढ़ जाती थी।

र्ट्डेबो १४।१।३० तथा ६२, इस लेखक ने यह भी लिखा है कि भारत में इस प्रथा का विकास इस आशंका से हुआ कि पत्नियां अपने पतियों को छोड़ देंगी या उन्हें विष दें देंगी।

साय इनकी पिलयों के सती होने के केवल उपर्युक्त इने-निने दृष्टान्त यह सूचित करते हैं कि उस समय इस प्रथा का व्यापक रूप से प्रयक्षन नहीं था।

ऐसा प्रतीत होता है कि चौबी गती ई० पू० में कुछ क्षत्रिय कुलीं में सठी प्रया प्रचलित होने लगी थी। रामायण में सती प्रधा का एक ही दृष्टान्त वेदवती की कवा (७।१७)१४) है। यह उत्तरकाण्ड में होने के कारण मूल रामायण का भाग नहीं प्रतीत होता है। रामायण में दशरण की मृत्यु होने पर उसकी कोई पत्नी उसके साथ सती नहीं हुईं। महाभारत में सती प्रया ने इने-गिने उदाहरण मिलते हैं। इनमें सबसे प्रसिद्ध मात्री का पाण्डु की चिता पर आरोहण है (१। ५३=)। किन्तु इस संबंध में यह स्मरण रखना चाहिए कि सब ऋषिमृति माद्री को इस कार्य से रोकने का प्रयत्न करते हैं। किन्तु माद्री उनकी बात न मानने के तीन कारण बताती है। पहला कारण यह है कि वह पाण्ड की अकान मृत्यु का हेतु अपने आपको मानती है और इसके प्रायश्चित स्वरूप वह जिता-रोहण करना चाहती है। दुसरा कारण अपनी कामवासना पर नियन्वण न कर सकना समा सीसरा कारण सब पुत्रों से समान व्यवहार न कर सकता है (१।१३=१७९)। इससे स्पप्ट है कि उस समय तक सहयरण को धार्मिक बहत्व नहीं पाप्त हुआ था। महाभारत में बुसरा उदाहरण कृष्ण की मृत्यु का समाचार आने पर उनकी पंत्र पत्नियों विनगणी, ग्रीव्या, भाग्यवती आदि का चितारोहण है, किन्तु सत्यभागा चिता पर न चडकर तपस्या करने के लिए यन में चशी जाती है (महाभारत १६।७।१=)। इसी प्रकरण में, भौराल पर्व में बसुदेव की चार परिनर्थों—देवकी, भड़ा, रोहिणी और मंदिरा के सती होने का वर्णन है (१६१७।१= मि॰ विष्णुपुराण ४।३=।२) ।

किन्तु इम बोड़े से उदाहरणों के अतिरिक्त महाभारत में पति की मृत्यु पर सती न होने वाली त्लिमों के उदाहरणों की संख्या यहुत अधिक है। अभिमन्यु, पटोल्क्च और द्रोणाचार्य की परिनयां सती नहीं हुई। यावनों में वसुदेव की चार परिनयों के सती होने का उत्तेख है, किन्तु इसके साथ ही पादवों की हजारों विधवाओं का अर्जुन के साथ हस्तिनापुर आने का वर्णन है। महाभारत का युद्ध समाप्त होने पर इसमें बीरपति प्राप्त परियों के लिए स्त्रीपर्व में सैकड़ों विधवाएँ विलाप करती हैं, किन्तु इनमें से एक भी न्त्री गती नहीं होती है।

२०० ई० पू० से हिन्दू समाज में सती प्रथा के गुछ अधिक उदाहरण मिलते लगते हैं। बात्स्वायन, मास, कालियास और गृहक अपनी रचनाओं में सती प्रथा का संकेत करते हैं। कालियास के गुमारसम्मक में कामदेव के भरन हो जाने पर उसकी परनी रित उसके साथ सती होना चाहती है, किन्यु देवी आणी उसे ऐसा करने से रोक देती है। कामसूच (६।२।१३) में बात्स्यायन यह बताता है कि किस प्रकार कांकियाँ प्रेमियों का दिल जीतने के लिए उन्हें यह श्रृटा आस्वासन देती हैं, कि वे उनके साथ सती हो जायेंगी। भास द्वयटोतकच और उद्धान नामक नाटकों में गहामारत के वर्णन के

सर्वया विपरीत उत्तरा, दुःशला और पौरवी के अभियन्य, जयदय और दुर्योधन की जिता पर सती होने का वर्णन करता है। मृच्छकिटक में भावदत्त की पत्नी पति के प्राणवण्ड का समाचार मिलने पर चितारोहण का संकल्प करनी है। बृहत्मंहिना (६४। १६) सती होने वाली स्तियों के साहस की प्रशंग करनी है। गुण्य गृग में सनी प्रया का ऐति-हासिक उदाहरण १९० ई० में हुकों के विरुद्ध लड़ते हुए दिवंगय श्रीन वाल मेनगपति गोपराज के साथ उसकी पत्नी के सती होने का है (चनीट खं० १ पू० १३)। ६०६ ई० में प्रभावरवद्धन की मृत्यु के समय उसकी गृत्नी वशीमती निना पर चढ़कर मती हुई (हर्यचरित उच्छास १)।

गुष्त गुण से स्मृतिकारों के विचारों में गरियनैन आने लगा और वे सती प्रधा का समयेन करते लगे। पुराने स्मृतिकारों में मनु ने विवाह की अविच्छेय गर्वध मानने हुए विधवा के लिए आजीवन ब्रह्मचर्य बत की अवस्था की थी (१११४०)। किन्तु गुप्तपुग से स्मृतिकार विधवा के लिए ब्रह्मचर्य को आवर्ष मानते हुए भी द्वितीय विकास के क्य में उसके सती होने का वर्णन करने लगते हैं। बृह्मपति (विवाद स्माकर, पूर्व ४४२), पराधर (४१२६) ऐसे ही स्मृतिकार थे। अनिगुराण (२६९)२३) ने चिता पर बदने वाली नारी द्वारा स्वर्ग जाने का वर्णन किया।

सती प्रया का विरोध

किन्तु इस समय कुछ शास्त्रकारों और विचारकों ने सती प्रया का प्रवल विशेष किया, वे इसे आत्महत्या का महापाप और निर्म्यक कार्य समझते हैं। मनुन्मृति के सुप्रसिद्ध टीकाकार मेघातियि (१९१०) यह कहा कि अंगिरास्मृति सती प्रया का विधान करती है किन्तु यह आत्महत्या का निर्मेध करने माले बैदिक बचनों का विरोधों है। इस विपय में मेघातियि ने स्पेन्यार का उदाहरण दिया है। मह अपने भन्न की नष्ट करने की एक साजिक विधि है। जिस प्रकार स्थेन या बाज अपने जिकार पर सपटकर उसका गरकाल सहार कर देता है उसी प्रकार सब्देन या बाज अपने जिकार पर सपटकर उसका गरकाल सहार कर देता है उसी प्रकार सब्देन पात का किन्तु में विधि होती है। वेद में कहा प्रया है—'स्पेनेनामिकरन् यज्ञेतु'। किन्तु वैदिक विधि होते हुए भी जिस प्रकार स्थेनयार्ग को अञ्ची दृष्टि से नहीं देखा जाता है, उसे धर्म नहीं, अपितु अधर्म माना जाता है (जैमिनि १।१।२ पर शवर भाष्य), उसी प्रकार अपिरा हारा अनुमोदित सती प्रभा अधर्म है, नमोंकि वह वेद के इस वचन के विरुद्ध है कि 'जब नक आयु न शीत जाय तब तक निसी को यह लोक नहीं छोड़ना चाहिए।' विराट का यह कहना है कि

किन्तु मिताक्षरा ने यात्त (१।०६) मेधातिथि के तर्क का विरोध करते हुए कहा है—स्येनयाग वास्तव में अनुचित है अतः अधर्म है, क्योंकि उसका उद्देश्य दूसरे को कष्ट में डालना है, किन्तु अनुगमन वैसा नहीं है। 'यहां इसका फल स्वगं प्राप्ति

विधवा जीवित रहते हुए विविध प्रकार के धामिक कार्यों से पति का नक्याण कर सकती है, किन्तु जब वह चिता पर चढ़ती है तो आत्महत्या के पाप की दोषी होती है। १२ वीं सताब्दी के एक निवन्धकार देवच्या भट्ट ने (स्मृति-चित्रका व्यवहारकाच्छ, पृष्ट १९६०) में इसका घोर विरोध करते हुए यह कहा कि सती होना विधवा के बहुमचारिणी रहने की अपेक्षा बड़ा जयन्य कार्य है।

इस प्रधा का उग्रतम विरोध बाण ने कावम्बरी (पूर्वार्ध पृ० ३० म) में किया है। उसका यह कहना है कि पति की मृत्यु के बाद सती होना (अनुमरण) वहा निष्फल कार्य है, इसे मूर्ख लोग हो करते हैं। यह कार्य मोह से तथा जरुदबाजी में किया आता है, इसते मृत व्यक्ति को आम नहीं होता, इससे उसे स्वर्गलोक नहीं प्राप्त होता और यदि उसे अपने कमों के अनुसार मरका में जाना है तो सहमरण से वहीं वह जाने से नहीं बच सकता है। सती न होने से मरने पर वह कमी के अनुसार परलोक में उत्तम स्थान प्राप्त कारती है, किन्तु सती होने वाली स्त्री आत्महत्या पाप के कारण नरक में जाती है। यदि वह जीवित रहे तो उत्तम कम करके अपने को लाभ पहुँचा सकती है। यति के साथ मर जाने पर वह न तो अपने को और न ही यति को कोई लाभ पहुँचाती है।

बाच द्वारा सती प्रया की उपर्युक्त कड़ी निन्दा का समर्थन तान्तिकों ने भी किया।
वे नारी को देवी भगवती का अवतार समझते थे। महानिर्वाणतन्त (१०७६) ने
स्पष्ट कव्दों में यह वोषणा की कि मोहबश पित की चिता पर चढ़ने वाली स्त्री नरकगामिनी होती है (मोहाय मर्तुविचतारोहाय भवेत्रियगामिनी)।

उपर्युक्त विरोधों के बावजूद ७०० ई० के बाद के शास्त्रकार सती प्रयाका प्रवल समर्थन करने लगे और इसकी महिमा और गौरव का बखान बढ़ी आलंकारिक भाषा में करने लगे। अंगिरा ने मनु के उपर्युक्त बचन (४१९४७) के सबैचा विपरीत यह कहा कि पति की मृत्यु होने पर साध्वी स्तियों के लिए अमिन में अल मरने (अन्तिमतन) के अतिरिक्त कोई दूसरा धर्म नहीं है (अपरार्फ याज० ११८७ पर)। हारीत के मता-

है जी उचित माना जाता है और श्रुतिसम्मत है। "इसी प्रकार अनुगमन के संबंध में स्मृति श्रुति के विरुद्ध नहीं है, यहां उसका अर्थ है—किसी को स्थां के आमन्व के लिए अपने जीवन का बुरुपयोग नहीं करना चाहिए, क्योंकि स्त्री अनुगमन द्वारा स्वर्ग की इच्छा करती है अतः वह श्रुतिवाक्य के विरोध में नहीं जाती है"। यह तक इस बात का सुन्दर उवाहरण है कि शास्त्रों के व्याख्याकार एक ही श्रुति-वाक्य से अपने समय की व्यवस्था के अनुकूल अर्थ को अपने बृद्धिकीशल से किस प्रकार निकाला करते थे। अपरार्क (पु० १९१), मदनपारिजात (पु० १९१), पराशरमाध्योध (भाग १ ५० १४-५६) ने मितालरा का तक स्वीकार किया है।

नुसार सती होने वाली स्वी अपने इस कार्य से इतना पुण्य उपाजन करती है कि वह अपने पित का उसके भीपणतम महापापों से उद्धार कर लेती है। पराधर स्मृति (४)३२-३३) में कहा गया है कि पित की मृत्यू के बाद सती होने वाली स्वी ३६ करोड़ वर्ष यक स्वयं में निवास करती है। जैसे सपेरा साथ को बिल में से अलपूर्वक निवाल तेता है, वैमे ही सती होने वाली स्वी नरक से पित का उद्धार करती है और उसके माथ स्वर्गनोंक में आनन्दपूर्वक रहती है। (स्कन्दपूराण, ब्रह्मखण्ड, धमारण्य ७)११)।

## कश्मीर में सती प्रथा के उदाहरण

मास्तकारों द्वारा सती प्रधा के प्रथल समर्थन में इसका प्रधानन बढ़ते लगा।

७००-१९०० ई० में इसके अनेन उदाहरण उत्तर भारत में, विगेप क्या से कश्मीर में मिसते हैं। कर्ल्ड्ज में राजनरंपियी (दाइइइ) में इस पर आश्चर्य प्रकट किया है कि राजा उच्चल की जगमती जैसी दुर्जीला क्षित्रों ने भी चितारोहण किया। कश्मीर में राजा के मरने पर न केवल उसकी किया, अधिनु माता, विह्न आदि अन्य संबंधी (६१९६०,दा४४६,७१४८६), मन्त्री, मौकर-लाकर (११२६६, ७१८६०, ७१४६०, ६१९४७) भी चितारोहण करते थे। कस्हण ने मुस्सल की मृत्यु पर मेमवश उसकी किली द्वारा उसकी जिला में कूदने का वर्णन किया है (७१२४८९)। १९०० ई० में करमीर में लिखे गये कथासरिरसागर की कई कहानियों में सती प्रधा का उक्लेख है। भी अस्तेकर (पीजीवन आफ मुमेन पूर्व १२७) ने यह कल्पना की है कि कथमीर में सती प्रधा के अधिक प्रसार का कारण संभवतः यह वा कि इसका सम्पर्क मध्य एणिया से या और हिराडाइस के मतानुसार एणिया के अकों में सती प्रधा का प्रचलन बहुत अधिक या।

#### शिलालेखों की साक्षी

सतीप्रया के विषय में शिलालेखों की साक्षी वड़ी महस्वपूर्ण है। राजस्थान के विलालेखों से पता चतता है कि १३०० ई० के बाद से इस प्रथा का प्रचलन बहुत बढ़ गया। १२००-१६०० ई० के बीच में सती होने के बीस उदाहरण मिलते हैं, किन्तु इससे पहले काल में बहुत कम जिलालेख इसका निर्देण करते हैं (अल्तेकर—पू० पू०, पू० १३०)। इस विषय में सबसे पहला उल्लेख ५४२ ई० में शाहमान राजा चण्डमहासेन की पत्नी के सती होने का है। ५६० ई० में घटियाला में सम्पल्लदेवी सती हुई। एक शिलालेख में चेदिराज गांगेयदेव के प्रयाग के बटमूल में अपनी १०० पत्नियों के साथ मृक्ति पाने का वर्णन है (एपि० ई०, खं० १२, एष्ठ २१५)। यह संभवतः सती प्रया का नहीं, अपितु प्रयाग के संगम में डूब कर मृक्ति पाने का वर्णन है। १३०० ई० के बाद से हमें उत्तर मारत के, विशेषतः राजपूताने के क्षतिय राजपरिवारों में सती प्रया के बहुत

उदाहरण निजते हैं। मध्य युग में राजपूताना में राजा के मरने पर उसकी सन्तानहीन सभी विधवाएँ सती होती थीं, कई बार इनकी संख्या बहुत अधिक होती थी। टाढ ने लिखा है (एनल्स, खण्ड २, पू० ०३७) कि मारवाड़ में १७२४ में राजा अजीतसिंह की मृत्यु पर ६४ रानियाँ उसकी चिता पर चड़ी, बून्दी के राजा बुधसिंह की मृत्यु पर ५४ स्तियाँ सती हुई। मदुरा के नायक राजाओं में भी ऐसी स्थिति थी। १६१९ तथा १६२० में यो राजाओं की मृत्यु पर ४०० तथा ७०० लिखाँ विता पर चढ़ी।

दक्षिण भारत के शिलालेख भी यही सुचित करते हैं। कर्नाटक के जिलालेखों के सन्य (Epigraphica Carnaticia) में १०००-१४०० ई० तक सती प्रमा के लेबल १९ उल्लेख मिलते हैं, किन्तु १४००-१६०० ई० को शिलालेखों में इस प्रकार के ४९ उदाहरण मिलते हैं। सती होने वाली अधिकांग स्त्रियाँ दक्षिण भारत की मोद्धा जातियों के नायक और शासक वर्गों से संबद थी। दो उदाहरण कैंगों के भी हैं, किन्तु बाह्मण जाति की स्त्रियों के सती होने के बहुत ही कम उदाहरण मिलते हैं। मध्य प्रदेश के शिलालेख यह सूचित करते हैं कि १४००-१८०० ई० के मध्य में मही जुलाहा, नाई, राज आदि सभी सामाजिक श्रेणियों और वर्गों की स्त्रियों सती हुंजा करती थीं। मध्य प्रदेश में सतियों के अनेक शिलालेख और स्मारक मिलते हैं।

## मुस्लिम शासकों द्वारा विरोध

मध्य युग में मुहम्मद तुगलक जैसे कुछ मुस्तिय शासकों ने इस प्रवा को बन्द करने का प्रयस्न किया। हुमामूं ऐसी सभी विश्ववाओं का सती होना बन्द करना चाहता

इस प्रसंग में यह उल्लेख करना उचित प्रतीत होता है कि अनेक शास्त्रकार बाह्यण विधवाओं के लिए सती होना बॉलत ठहराते हैं। नृहदेवता (१।१४) इसे केवल क्षतियों के लिए उपयुक्त समझता है। वव्यपुराण (सृष्टि खण्ड ४६।७२-३) स्पष्ट शब्दों में बाह्यणी द्वारा पति की मृत्यू पर सहसरण का विरोध करता है तथा इसे बह्यहत्या मानता है (व ख्रियेत समें मर्त्री बाह्यणी बह्यशासनात्)। अपरार्क ने (यात्र० १।६७ पर) पैठिनसि, अंगिरा, ज्याद्रपाद आदि की उक्तियों के आधार पर बाह्यणियों के सती होने का विरोध किया है। इसका कारण यह था कि आरम्भ में इस प्रया का प्रचार राजघरानों तथा क्षत्रिय कुलों तक सीमित था। मध्य युग में इसका प्रसार व्यापक होने पर निकथकारों ने अपरार्क के निषेध की व्याणया इस प्रकार की कि बाह्यणों की पत्नियां अपने को केवल पति की चिता पर ही कस्म कर सकती हैं, यदि पति की मृत्यु कहीं दूरस्थान, या विदेश में हुई हो, वह यह वहीं जला विया गया हो तो पत्नी की उसकी मृत्यु का समाचार सुन कर अपने को नहीं जलाना चाहिए।

था, जो बच्चा पैदा करने जी अवस्था पूरी कर चुकी हों। अकबर ने अपने राज्य के २२ वें वर्ष में सती प्रधा बन्द करने के लिए ऐसे सरकारी निरीक्षक निमुक्त किसे जिनका काम गह देखना था कि किसी को उसकी इच्छा के विरुद्ध नती न किया जाय। उसके परिणास-स्वरूप आगरा के आसपास सती होना बन्द हो गया। अनेक प्रदेशों में मुस्लिम शासकों ने यह नियम बना दिया था कि कोई भी विध्वा स्थानीय अधिकारी की अनुमति के बिना सती न हो सके। इसका उद्देश्य इस प्रधा को बन्द करना था, किन्तु इस नियम का इस प्रया पर विकेष प्रभाव नहीं थड़ा, क्योंकि सरकारी अधिकारी प्रामः ऐसी अनुमति दे दिया करते थे।

### सहमरण की विधि

मध्य युग के पिछले निबन्धग्रंथों, नृद्धितत्त्व, निर्णयमिन्धु (भाग ३, पृ॰ ६२३) तथा धर्मेसिन्ध् (पु० ४०३-४) में पहली बार सती होने की विधि का विस्तारपूर्वक प्रति-वादन किया नया है। सती हीना एक महान् पृथ्य का कार्य समझा जाना था। इसे समाज में उच्चतम भौरव और सम्मान दिया जाना था। जब किसी स्त्री की सनी होना होता था तो उसका जलस बडी ध्मधाम मे और राजनी ठाठ-बाठ से निकाला जाता था। यद्म-पुराण (पातास खण्ड ५०२।६७) के बनुसार उसे नहला-धुलाकर, मंगल संस्कार करके उसके गरीर पर सब सौभाग्यसूचक चिह्न, आभूषण, अंजन, गन्ध, पूर्ण, हन्धी, अक्षत धारण करामे जाते थे, पांचों में अलता लगाया जाता था; वह हान में दर्पण, कुंकून, संघी, पान आदि मौभाग्यसूचक बन्तुएँ लेती थी, इस समय बह अपने शरीर पर अधिक से अधिक आभूगण तथा बहुमून्य बन्त पहनती थी, धूमधाम से नाना बाजों के साथ प्रमान स्थान पर पहुँचकर चिना गर चढ़ने में पहले बहु अपने बहुमूल्य बस्त तया साभूषण अपने संबंधियों को दे देती थी, वे इसे बड़े आदर में साथ पहल करने थे और बहुमूल्य स्मृति के रूप में सुरक्षित रखते थे। इस समय कुछ व्यक्ति उसे अपने न्वर्गम्ब संबंधियों तक अपने संदेश पहुँचाने का कार्य भी सौंपते से। चिता पर चढ़ते हुए वह अपने वित का सिर अपनी गोद में रखा नेती थीं और इसके साथ जिता की ज्याला में हंमते हुए सती हो जानी भी। यदि एक पृथ्य की कई विधवा स्वियां हीं तो उसकी प्रिय पत्नी ही उसके सिरको अपनी गोद में रख कर एक ही चिटा पर सहमरण की विधि पूरी करनी ची, जन्म विधवा स्तियां अलगं चिताओं पर जलायी भारती ची। कई बार गृहस्य जीवन के ईंग्मों-द्वेय की मुला कर कई स्वियों एक ही चिता पर पति के साथ सती हो जाती थीं। यदि वींत की मृत्यु किसी दुरवर्ती क्षेत्र में हुई ही तथा उसके शव के साथ चिता पर चढ़ना संबद न हो तो विद्यवा पति की पगड़ी, जते वा किसी अन्य वस्त के साथ चिता पर चढ़ती थी।

स्वेज्छापूर्वक पति की चिता पर चढ़ने वाली स्त्रियों कई बार आग की ज्वानाओं

से चवरा कर जिता से वाहर भागने का प्रयत्न करती थाँ, अतः सतियों की जिता को विशेष रूप से इस प्रकार का बनाया जाता या कि इनके भागने की संप्रावना न रहे। सती की जिता प्रायः एक गहरा गढ़ा खोर कर बनायी जाती थीं, विशेण एवं पिल्वम भारत में यह रिजाज विशेष रूप से प्रचलित था। विदेशी याजियों ने इसका कर बार वर्णन किया है। गुजरात और उत्तरी भारत में १२ वर्गकुट की एक झोंपड़ी बना कर उसके खम्मे से साथ सती होने वाली स्त्री को बाँध दिया जाता था। वंगाल में जमीन में मजबूती से गाड़े गये दो खम्मों से साथ विध्या के पैरों को मजबूती से बाँध दिया जाता था तथा उससे जीन बार पूछा जाता था कि क्या वह वस्तव में स्वर्ग जाना चाहती है, उससे सहमति लेने के बाद जिता में जाग लगायी जाती थी, जिता से बेंधे होने के कारण स्त्री का मागना असमब हो बाता था, उसके आतैनाद और बीतकार की करण किता को वाप देश से समय दोल और मूदंग वहे जोर से बजामे जाते थे। अनेक विदेशी याजियों ने भारत के विभिन्न भागों में सती प्रया के अनेक वर्णन लिखे हैं।

#### विदेशी याहियों के विवरण

दक्षिण भारत में १४ वीं तथा १४ वीं शती में विजयनगर के साम्राज्य में सती प्रधा का विकास अपनी चरम सीमा पर पहुँच गया था। फर्नाओं ननिज (Fernao Nuniz) तथा दुलातें बरबोसा (Duarte Baborsa) ने इसके बड़े रोकक नृतान्त सिक्षे हैं। बरवोसा के कथनानुसार राजा की मृत्यु पर बार सी वा पांच सी स्क्रियां तथा इतनी ही संख्या में पूरूप चिता पर चढ़ा करते थे। निकोलों कौण्टी नामक शाली को यह बताया गया था कि विजयनगर के राजा की १२००० स्तियाँ होती थीं, इनमें दो या तीत हजार इसी गर्त पर चनी जाती थीं कि राजा की मृत्य होने पर वे स्वेच्छापूर्वक नती होंगी। बरवोसाने जमीन में एक गढ़ा खोदकर चिता बना कर सती होने का उल्लेख किया है। उसके वर्णनानुसार उच्चकुलों की स्त्रियों सती होते समय खुब ठाठवाठ से बहुमुल्य एवं सुन्दरतम वस्त्र पहनकर सब अलंकार तथा मणि मानिक्य धारण करके सजधज कर सफेट घोड़ें पर सवार होकर बाजे गाजे और जुलूस के साथ पति की चिता के स्थान पर पहुँचती हैं। यहाँ तीन बार चिता की परिक्रमा करके सबी होने वाली स्त्री अपने पूर्वो तथा संबंधियों को बलाती है, उन्हें अपने गरीर पर धारण किए हुए रतन, आभूषण तथा बस्त देती चली जाती है, यहाँ तक कि अन्त में उससे वारीर पर केवल संन्ता निवारण करने के लिए इने-निने वस्त ही रह जाते हैं। में सब कार्य वह इतनी प्रसन्नता से करती है कि मानों उसे मृत्यु की कोई जिन्ता ही नहीं है। इसके बाद वह ठेल का घडा अपने सिर पर रख लेकर चिता की तीन बार परिक्रमा करती है, तेल की नाग में डालती है और अग्नि की ज्वासाओं में ऐसे कुद जाती है, जैसे वह वा के मुलायम गहें पर कृद रही है। तदनन्तर वह ज्वालाओं में जल कर मस्म हो जाती है। मैण्ड-

स्लो (Mandesio) ने खन्मात (गुजरात) में तथा वीटर मण्डी ने सूरत में तथा यामस बौरी ने बंगाल में ससी प्रया के अनेक वर्णन लिखे हैं। टैबॉनियर ने १७ वी णनाव्दी में कारोंगण्डल के तट पर इसका वर्णन किया है। बिदेशी याखियों के वर्णनों में यह स्पष्ट है कि यह प्रया उस समय देण के लगभग सभी भागों में प्रचित्त थी। १९०

#### सती प्रथा में बलप्रयोग

क्या स्टियाँ स्वेच्छापूर्वक सती होती भी, या उन्हें मती हीते के लिए वाधित किया जाता था ? इन प्रश्नों का सीधा और गरन उत्तर देना बहुत कठिन है। इसमें कोई संदेह नहीं कि गती होने के लिए स्थिमों को विवय किया जाना था। सन्दर्भ ने राजलर्रिंगणी में कश्मीर की दो ऐंभी जानियों के उदाहरण दिये हैं, जिन्होंने अपने मन्दियों को इसलिए पुस दी भी कि ते जब जिला पर स्वेच्छापूर्वक वक्ते का दींग करें ती वे मस्त्री उन्हें चिता पर चडते में रोकें तथा उनकी प्राण रक्षा करें। रानी दिहा ने अपने मंती नरवाहन की महायता से इस प्रकार अपनी जान बचायी थी (६।१६५)। किन्तु जब-मतीका धुर्त मंद्री नमें पैसा लेकर भी ठीक समयपर व्यक्तान में नहीं पहुँचा और अनामी रानी को अनिच्छापूर्वक मती होना पड़ा। मध्यकालीन विदेशी वालियों ने बन्तप्रयोग द्वारा सती किमे जाने के अनेक उदाहरणों का उल्लेख किया है। मनुची (खं० ३, ५० ६५) ने लिखा है कि शांतिय स्त्रियों को जबदेंग्ती सती किया जाता या, उसने ऐसी एक स्त्री की प्राण रक्षा की भी और बाद में इसका विवास उसके एक ग्रीरोपियन मिय से ही गया था। निकॉली कौन्टी ने यह बताया है कि सती होने के लिए आर्थिक दवाब डाला जाता था, विश्ववा को यह धमकी दी जाती थी कि यदि वह सती व हुई तो उसकी स्लीधन के अधिकार से वंजित कर दिया जायगा। बॉनियर (१०३६६-६४) ने १२ वर्ष की एक बालिक्ष्यवा का लाहौर में सती किये जाने का वर्णन किया है। अकबर का एक राजपूत कर्मचारी अपनी माता के विश्ववा होने पर उसे जबर्दम्नी नती करना चाहना था; अकबर के हस्तक्षेप से उसकी प्राणरका हुई।

कई बार बलपूर्वंक सती की जाने वाली कुछ स्वियां जलती जिता से भाग अड़ी हांती भीं। ऐसी स्वियों हिन्दू समाज में अस्पृत्य समझी जाती थीं, उन्हें अपनी जाति और परिवार में प्रहण नहीं किया जाता था। ये स्त्रियों जिता तैयार करने वाले निम्न जाति के व्यक्तियों के घरों में चली जाती थीं। कई बार यूरोपियन ज्यापारी ऐसी स्वियों के साथ निवाह कर लेते थे। स्वियों को जबवेंस्ती सती करना उनके साथ और अन्याय था, किन्तु समाज संभवतः इसे इसलिए सहन करता रहा है कि स्वेच्छापूर्वक सती होने वाली स्वियों की समाज में कभी नहीं थी।

पेन्जर—वी ओरान आफ स्टोरी, खण्ड ४, पु० २६७-२७१

स्वेच्छापूर्णक सती होने के उदाहरण

020

मध्यकाल के विदेशी यात्रियों ने अहाँ एक ओर मध्य पूर्व में अवर्यस्ती सती होने के उदाहरण दिये हैं, वहाँ दूसरी और ऐसे उदाहरणों का भी वर्णन किया है, जिनमें स्तियाँ स्वेच्छापूर्वक वडी प्रसन्नता से पति की चिता पर चडती थीं। १७ वीं सबी के एक फैंच याजी टैबनियर ने लिखा है कि २२ वर्ष की एक विश्ववा पटना के सबेदार के पास सती होने की अनुमति सेने गयी, सुबेदार ने उसके सच्चे संकल्प की परीक्षा करने के लिए उसके हाय को मशाल से जलवाया, उसका हाथ पूरी तरह जल गया किन्तु उसने उक तक नहीं की, अतः उसे सती होने की अनुमति दी गयी (९० ४९४-७) । ९४ वाँ शताब्दी के एक विदेशों याती बब्नवतुता ने यह लिखा है कि चिता की ज्वालाओं में सहर्ष अलगे वाली एक विश्ववा का साहस देखकर वह संग रह गया (पू० १६९)। बनियर ने एक स्त्री के सती होने के दृश्य का वर्णन करते हुए सिखा है कि उस समय उसका मुख-मण्डल खशी से चमक रहा था, उसकी बातचीत में किसी प्रकार की चिन्ता का कोई चिन्न नहीं था, उसका साहस विस्मयजनक एवं अदृष्टत था, उसने मणाल हाथ में श्री और स्वयमेव चिता में जाग लगा दी। बॉनियर को यह सारा इण्य बल्तिविक तथ्य होते हुए भी एक सपना प्रतीत हुआ (पू॰ ३१२-३) । एक बच याती पीट्रा डेल्ला बाल्ले (Pietro della valle) सती होने वाली स्विमी के अद्मुत साहस से इतना प्रभावित या कि उसने यह जिल्हा है कि जब मुझे यह पता जनता है कि कहीं कोई विश्ववा सती होने वाजी है तो मैं इस दश्य को देखने के लिए अवस्य जाता है (सण्ड २, पु॰ २६६) ।

भारतीय स्त्रियाँ स्वेच्छापूर्वक सती होने के लिए कितनी जल्कांष्ठत, विद्वल और दृइसंकल्प होती थीं, इसका एक बहुत सुन्दर जदाहरण कर्नन स्लीमैन ने प्रस्तुत किया है। १ १ १ ६२६ में लाई विजियन वैटिक द्वारा सती प्रया निषेध की भोषणा कर देने के बाद, स्लीमैन को मध्य प्रदेश में इसे कियान्वित करने वा कार्य सौंपा गया था। मार्च १६२६ में एक परिपन द्वारा यह सरकारी आजा सर्वेत प्रसारित की गयी कि किसी स्त्री को सती होने के लिए किसी भी प्रकार से प्रेत्साहित करने वाला व्यक्ति अपराधी समझा नायगा और उसे वण्ड दिया नायगा। स्लीमैन सती प्रचा के निषेध के नियम को बड़ी कड़ाई से लागू करने पर तुना हुआ था। इसी समय २६ तयम्बर १८२६ को ६५ वर्ष की एक बाह्मणी ने विधवा होने पर सती होना चाहा। किन्तु राजदण्ड के भय से किसी भी व्यक्ति ने उस बाह्मणी को चिता बनाने के लिए लक्ही देना स्वीकार नहीं किया। आह्मणी सती होने पर सुनी हुई वी और उसने स्लीमैन से इसके लिए अनुमति चाही। किन्तु स्लीमैन ने पुलिस को आदेश दिया कि वह उस पर निरन्तर निगरानी रखे तथा उसे सती न होने दे। बाह्मणी अपनी पति की चिता के समीप सत्याग्रह करके बैठ गयी।

११ सर विलियम स्तीमैन—रेम्बल्स एण्ड रिकलैक्शन्स पृ० १६

उसने चार विन तक अन्न-जल नहीं प्रहुण किया। इस स्थिति में स्थीमैन क्ययं वृद्धा आह्मणी के पास गया और उसने उसे अपना सती होने का मंकल्प छोड़ने को कहा, उसे कई प्रकार की धमकियां और प्रतोधन भी दिये गये। जिल्लु वह अपने निश्चय पर जटल बनी रही। अन्त में स्तीमैन को खुकना पड़ा, उसने बाह्मणी को मती होने की अनुमति थी। जिस समय वह अनुमति दी गयी, उस समय बाह्मणी को वर्णनानीन अपार हुए हुआ और यह पति की थिता पर सनी हो गयी।

मध्य पूर्व में हिन्दू समाज में विध्या होने पर ताती होने के धार्मिक महत्व का विश्वतास इतना दृढ़ और यद्भमूल था कि गार्द बार बाग्यान मात बाली कल्यामें विधा-हित न होने धर भी अपने की विध्यता मानकी भी और सती हो जानी थीं। मूल्यकी ने एक ऐसे ही उदाहरण ना बर्धन विधान है। इसमें वाग्यान किसे हुए एक गुरुप की मृत्यु अपनी वाग्यता पत्नी की सीप में बचान के प्रयत्न में हो गयी। सवाप कल्या का विवाह नहीं हुआ, या किर भी उसने सती होने का आसह किया और वह अपने प्रेमी की जिना पर जल मरी (ज० ए० सोठ बंठ १६३५, पुठ २५६)।

## सती प्रधा के विकसित होने के कारण

उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि वैदिक यूग में सर्वया अप्रचलित होने पर भी मध्य युग में सतीप्रया का प्रचलत हिन्दू समाज में परामाण्टा पर पहुँच गया। यहां इस प्रया को उत्पन्न एवं विकसित गरने वाले मारणों की मीमोसा करना समृचित प्रतीत होता है। सती प्रया केवल हिन्दू समाज में नहीं है, अन्य गमाओं में भी पायी आती है। इसके प्रादु-मवि के कुछ कारण अन्य समाजों जैसे हैं और कुछ कारण विजय है।

इसके सामान्य कारणों में पहला कारण परलंकिविषयन कुछ विश्वास हैं। प्रतक्षे अनुसार अनेक जातियों में यह माना जाना है कि मृत्यु के बाद परलंकि में मनुष्यों की इस लोक की जीति विभिन्न वस्तुओं की आवश्यकता पड़ती है। जब कांद्रे राजा, वीर पुरुष या योद्या मरता था तो परलोक में उसके जीवन के मुखमय यापन के लिए उसके साथ ऐतिक जीवन की सब बस्तुएँ भेजना आवश्यक समक्षा जाता था। इनमें उसकी स्थियों, नौकर-चाकरों तथा घोड़ों का प्रथम स्थान होता था, अतः इन्हें उसकी गृत्यु के बाद उतके साथ जलाना या गाड़ना आवश्यक एवं उचित समक्षा जाता था। मिश्रे के पिरामिडों में ऐसी व्यवस्था थी। परलोक में पित की आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए स्थी के सती होने की पदित भारोपीय आयं जातियों में, गाल, थाय, नार्षेजियन, कैन्ट तमा स्लाव लोगों में पायी जाती थी। इसी विश्वास के कारण यदि चीन में कोई विश्वास स्त्री पति के पास स्वर्गलोक में जाने के लिए अपनी हत्या करती यी तो उसके यह का जुसूस बड़ी दूमधाम से निकाला जाता था।

बूसरा कारण योद्धा जातियों में अपनी स्तियों की पतिवता बनाये रखने की

भावना थी। यहले यह बताया जा चुका है कि सती प्रथा का प्रवलन भारत में श्रांकिय जाति में विशेष रूप से पाया जाता था। अन्य वेशो में भी वहीं स्थिति थी। योदा जातियाँ अपनी स्थिमें रूप से पाया जाता था। अन्य वेशो में भी वहीं स्थिति थी। योदा जातियाँ अपनी स्थिमें की मुरक्षा के लिए विशेष यस्त करती है, ये यह नकी चाहती कि लड़ाई में उनकी मृत्यु के बाद विजेता उनकी स्थियों का उपभोग करें। भे के जल वे स्थियों का सती हाना अधिक अच्छा समझते थे। राजपूरी में औहर इसीलिए किया जाता था। मृत्य के बाद परलों के में भी इन्हें अपनी अन्य प्रिय वस्तुओं के समान पत्नी की जानस्थकता हानी थी। अत इन दो सामान्य कारणों से विभिन्न देशों की योदा जातियों में इस प्रया का आविभी ब दुआ।

मारत में इसके विशेष रूप से विकसित होने के तीन कारण थे। पहला कारण पालिक्टन की मानना थी, " अ महाँ पति भी सेना पर इतना अधिक बल दिया गया था कि परनी पति के बिना अपना जीनन निर्मेक समझती थी। वह सर्वेष इहलोक से तथा पर लौक से उसकी सेना अपना जीनन निरमेक समझती थी। वह सर्वेष इहलोक से तथा पर लौक से उसकी सेना करना चाहती थी, अत. उसकी मृत्यु पर वह जल्दी से जल्दी उसके पास पहुँचने के लिए सती हो जाती थी। दूसरा कारण वैश्वस्य का दुखन्म जीनन था, जन्यत वह बताया गया है कि हिन्दू निध्या का जीनन कितना नारकीय होता है, और उसे किस प्रकार ने वाग्य दुख शेलने पडते हैं। ये दुख बाल विश्वसाओं के लिए अस्त इसे होते ने, उन्हें जीवन नर नारकीय बल्वणाएँ भोनने से चिता पर चढ़ना अधिक अच्छा प्रतीत हाता था। इससे उनके सब बारण दुखों का अन्य हो जाना था। सीसरा कारण बनात के वायभाग की व्यवस्था थी। यही सयुक्त परिवारों में विध्याओं को अपेक्षा अधिक साम्यत्तिक अधिकार प्राप्त में प्रवास प्राप्त नहीं वा। किन्तु बगाल से वायभाग की व्यवस्था के कारण पुलहीन निष्या को संयुक्त परिवार की सम्यत्ति विश्वा की सीधकार प्राप्त नहीं वा। किन्तु बगाल से वायभाग की व्यवस्था के कारण पुलहीन निष्या को संयुक्त परिवार की लिखना की सम्यत्ति वा उससे उसके अन्य सर्विध्यो तथा उत्तराधिकारियों का चारा था, अत उनका यह प्रयत्न होता था। कि विश्वा सती हो

प्राचीन काल मे विजेता विजित लोगों की परिनयों से बदला चुकाते थे, उन्हें बन्दी बनाकर ले जाते थे और उनसे वासियों जैसा ध्यवहार करते थे। मनु (७।६६) ने सैनिकों को युद्ध में अन्य बस्तुओं के साथ स्तियों को भी पकड़ने की अनुमति वी है। प्रधाकरवर्धन की पत्नी यशोमती अपने पुत्र हुए की बताती है कि बिजित राजाओं की परिनया उसको पंचा सता करती है (हुई बरित ४)। इस प्रकार की हुई बुईशा से बतने के लिए सती होना एक उसम उपाय था।

पातिब्रत्य की भावना के विकास के लिये देखिये हरियस वेबालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा, पु० १२४-६

<sup>&</sup>lt;sup>९ ड</sup>हरिब्स वेदालंकार--हिन्दू परिवार मीमांसा पु० ४००-१

जास ताकि वे उसकी संपत्ति प्राप्त कर समें, अतः वे अपने स्वार्थ के लिए उसकी पतिभक्ति को खूब उत्तेजित करते थे ताकि यह सती ही जाय। इस कारण की पुष्टि इस बात में भी होती है कि सती प्रधा सबसे अधिक बंगाल में प्रधानत थी। उदाहरणार्थ १८१६ में १८२८ तक पटना, बरेली और बनारस दिवीजनों में सतियों की संख्या कममः ७०६, १९३ तका १९६५ थी। किन्तु फलकत्ता दिवीजन में यह मंख्या ५०६६ थी। के वंगाल में अन्य प्रान्तों की अपेक्षा सती होने का यह कारण था कि यहां स्वार्थी नंबंधी अपने प्राधिक हितों के लिए विध्याओं की पिता पर बढ़ने के लिए विध्याओं की पिता पर बढ़ने के लिए विध्या करने थे।

#### सती प्रधा का निपंध

राजा राममंद्रित राय ने अगनी भाभी को जबवेंस्ती सभी किये जात का दावण दृश्य वेखा था। इनसे उनके द्वलाटल परमती प्रवा के लिए किये जाने थाने कूरतापूर्ण कार्य भली-मीति अंकित हो गये। उन्होंने इन अमानृष्टिक एवं वर्षर प्रथा के उन्मूलने के लिए प्रवल आत्रांलन किया। कदिवादियों ने उनका उप विरोध किया, किन्तु वे ब्रिटिश सरकार से निरत्तर यह आग्रह करते रहे कि सरकारी आशा द्वारा इमका उन्मूलन किया जाना चाहिए। अन्त में उनको अपने प्रयत्न में मफलता मिली। १०२६ में भारत के गवर्नर जनरल लाई वितियम वैण्डिक ने इस प्रथा का विरोध करने वाली सरकारी आशा प्रसारित की, सनी होने के कार्य में महायता देना दण्डनीय अपराध बना दिया बया। इससे सती प्रथा की बुराई नम हो गयी, बाधित रूप से विवशतापूर्वक सती होने वाली सतियों की संख्या बहुत कम हा गयी। किन्तु मच्चे पतिप्रेम से प्रेरित होने वाली त्लियों के समाचार आते रहते हैं।

#### नियोग

#### स्वरूप

पित की मृत्यू पर विधवा होने बाली नारी के लिए प्राचीन हिन्दू समाज में तीन मार्ग बताये गये थे। पहला मनु के मतानुक्षार संयमपूर्ण, कठार तपस्था और अहाज्यं वाला वैधव्य जीवन विताना था, दूसरा पित की जिता पर चढ़ना और तीसरा कारकों में बताये गये नियमों के अनुसार नियोग डारा संतान उत्पन्न करना था। पहले दो का अन्यव का वर्णन हो चुका है, यहाँ नियोग का प्रतिपादन किया जायगा। नियोग का सामान्य अर्थ अर्थक देना है, अब किसी सन्तानहीन अयथा विधवा स्त्री को किसी विकिट्ट पुरुष

<sup>&</sup>lt;sup>9 प्र</sup> अत्लेकर—पोजीशन आफ हिन्दू वुमैन, प० १३६-४०

के साथ सम्भोग द्वारा संबंध स्थापित करके पुत्र पैदा करने का आदेश मां अनुमति ही जाती है तो इसे निर्माण कहते हैं। चौतम (१=1४-१४) ने सकता सक्य करते हुए कहा है कि पतिहीना नारी यदि पुत्र की इच्छा रखती है तो इसे देवर से प्राप्त करें (अपित-रपत्यिक्प्युरेंवरात्)। किन्तु ऐसा करने के लिए उसे मुख्यनों से आजा लेनी चाहिए, सम्भोग केवल ऋतुकाल में ही करना चाहिए। जब देवर न हो तो वह सपिष्ण, सगोत, सप्रवर से पुत्र आप्त कर सकती है। कुछ आचार्यों के सतानुसार केवल देवर से ही निर्माण धारा पुत्र आप्त कर सकती है। इस प्रधा द्वारा वो से अधिक पुत्र नहीं आप्त करने चाहिए। चौतम ने अन्यत्र (२६१३२,४१३) तथा मनु (११६२,३३,४३) ने निर्माण से सन्तान उत्पन्न फरने वाली स्थी को क्षेत्र; तथा इसमें निर्माण से होने वाले पुत्र को क्षेत्रज, विधवा के दिवंगत पति को क्षेत्रीय मा क्षेत्रिक (विधवा स्त्री क्ष्मी खेत का स्वामी) तथा पुत्रोत्पत्ति के लिए नियुक्त वेदर आदि पुत्र को बीजी (वीज बोने वाला) अथवा निर्माण (निर्माण का कार्य करने वाला, विसण्ड १७१६) कहा है।

## नियोग के उदाहरण

महाभारत में हमें नियोग के कुछ उदाहरण मिलते हैं। बादि पर्व (अध्याय ६४, तथा १०६) में यह बताया गया है कि सत्यवती ने भीष्म को वह प्रेरणा की कि वह अपने विश्वेगत छोटे भाई विचिन्नवीयों के निस्तन्तान भर जाने पर उसकी विश्वेया रानियों से नियोग हारा पुन्न उत्पन्न करे, किन्तु भीष्म ने इसे स्वीकार नहीं किया। अन्त में सत्यवती ने अपने पुन्न ज्यास को इस कार्य ने लिए नियुक्त किया और इसके परिणाम स्वक्ष्य भृतराष्ट्र तथा पाण्डु पैदा हुए। पाण्डु पुन्न अत्यास करने के लिए कहा। पाण्डु ने इस विषय में अनेक प्राचीन कथाएं और दृष्टान्त कहे हैं (आदिएवं अ० १२०–१२३) और अन्त में यह परिणाम निकाला है कि नियोग में विश्वेय से विश्वेय तिन पुन्न पैदा करने काहिए, इससे अधिक नहीं। किन्तु गदि चीये या पीचमें पुन्न की उत्पत्ति हो जाय सी स्ती स्वीरणी (विलासी) या बन्यकी (वेश्या) कही जायगी। जब परशुराम ने क्षत्रियों का सहार किया तो सहसों सन्नावियों पुन्नप्ति के लिए बाह्मणों के पास जाने लगी (आदि पर्व अध्याय ६४ तथा १०४)। महामारत में अन्तव भी नियोगिवयक कुछ उदाहरणों की चर्चा है (आदिएवं, १०४, १७७, अनुयासन पर्व ४४।५२–४३, ग्रान्तिपर्व ७२।१२)।

#### नियोग के नियम

नियोग की व्यवस्था को नैतिक बन्धनों में मर्मादित बनाये रखने के लिए शास्त्र-कारों ने बड़े कठोर नियमों का प्रतिपादन किया। यहाँ पहले कुछ शास्त्रकारों के बचन

उद्धत किये नामेंगे और फिर इनके आधार पर सामान्य नियमों का प्रतिपादन किया जायगा। बौधायन धर्ममूल (२।२।१७) के मतानुसार क्षेत्रज पुल वही है जो निश्चित आज्ञा के साथ विधवा से या नपंसक अववा रुग्न पति की पत्नी से पैदा किया जाय । वसिष्ठ ने नियोग का वर्णन करते हुए जिखा है (१७।५६-६५) कि विधवा का पिता या मृत पति का बाई गुरुओं को तथा संबंधियों को एकल करें और विधवा को मृतपति के निए पुलोत्पत्ति का नियोग वा आदेश दे । उन्मादिनी विधवा, अपने पति की मृत्य के असहार द:ख से अपने को न संभास सकने वाली, रोगी या बूढ़ी विधना को इस कार्य के लिए नियो-जित नहीं करना चाहिए। युवावस्था में १६ वर्ष तक ही निर्याग होता चाहिए। बीमार पुरुष को नियक्त नहीं करना चाहिए। नियक्त व्यक्तिको पति की भाति रादि के अन्तिम प्रहर के बाह्यमुहत्ते में विधया के पास जाना चाहिए, उसके साथ न तो रित कीड़ा करनी चाहिए न अक्लील भाषण और दृष्यंबहार करना चाहिए। धन प्राप्ति के लोभ से नियोग नहीं करना चाहिए (लोभान्नास्ति नियोग: १७।५७)। मनु के मत में (६।५६-६१) प्रवहीन विधवा अपने देवर से मा पति के समिण्ड से पूज उत्पन्न कर सकती है, नियुक्त पूछ्य को अंधेरे में ही विधवा के पास जाना चाहिए, उसके सरीर पर बृत का लेप होना चाहिए और उसे एक ही पुत्र उत्पन्न करना चाहिए। किन्तु कुछ लोगों के मत में दी पुत प्राप्त करने चाहिए। १६ बीधायन (२।२।६=-७०), सामबल्नम (१।६=-६६), तया नारद (स्त्रीपुंस ====३) ने भी इन्ही नियमों का समर्थन किया है। कौटिल्य ने १।१७ में रोगपीडित निःसन्तान राजा के लिए तथा ३।६ में निस्तन्तान मरजान वाले बाह्मण के लिए नियोग की व्यवस्था की है।

विभिन्न सास्त्रीय विधि-विधानों के लाधार पर श्री पा० वा० काणे (धर्मसास्त्र का

गियोग से उत्पन्न किए जाने वाले पुत्रों की संख्या के संबंध में प्राचीन शास्त्रकारों में कुछ मसनेव हैं। महाभारत के मसानुसार इनकी अधिकतम संख्या तीन थी, जब पाण्यु कुली से तीन पुत्र होने के बाव नियोग से और अधिक पुत्र पैदा करने के लिए कहता है तो कुन्ती इसका घोर बिरोध करते हुए कहता है कि चौथे पुत्र को आपत्ति काल में भी पैवा नहीं करना चाहिए (११९२२।६४)। किन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि प्रागतिहासिक यूग में अधिय कुलों में इस प्रकार पुत्र पैदा करने की संख्या पर कोई प्रतिबाध नहीं था। राजा व्यूषितास्व ने नियोग से सात पुत्र प्राप्त किये थे और बिल ने १७। बिल के सप्तर पुत्रों में छः पटरानी से हुए वे तथा १९ ग्रुवा पत्नों से (महाभारत ११९२७)१९१)। किन्नु सामान्य क्य से तीन पुत्र पैदा करने का ही नियम प्रचलित था। कुन्ती की बहिन श्रुतसेना ने तीन पुत्र पैदा किये थे (महाभारत ११९२६)। परवर्तों सास्त्रकारों ने इसकी संख्या एक या वो पुत्रों तक मर्यादित कर दो।

इतिहास भाग १, १० ३३१) ने नियोग के लिए निम्नतिखित नियमों को आवश्यक बताया है-(१) इसके लिए मृत पति पुत्रहीन होना चाहिए, यदि पति जीवित है तो पाण्डु की भौति नर्पुसकता आदि से गस्त होने के का रण पुत्रोत्पादन में बसमर्थ होना चाहिए । (२) परिवार के गुरूवमों द्वारा निर्धारित पढित से पति के लिए पुत पैदा करने का निर्धाग या आवेश पत्नी को देना चाहिए। (३) नियोग करने वाला पुरुष पति का भाई (देवर), सपिण्ड या पति का समोल (पौतम के मतानुसार सप्रवर तथा अपनी जाति का) होना शाहिए। (४) नियोग करने वाले स्त्री-पुरुष में कामवासना का पूर्ण अभाव तथा कर्तका पालन का भाव रहना चाहिए। (४) नियोग करने बाले पुरुष पर घृत का या तेल का नेप होना चाहिए, उसे न चुम्बन करना चाहिए और न ही स्त्री के साथ किसी प्रकार की काम-कीड़ा करनी चाहिए। (४) यह संबंधक्षेत्रल एक पुत्र होने तक तथा कुछ आवायों के मतानुसार दो पुत्र होने तक रहता है। (७) नियोग करने बाली विषया की बड़ी, बांझ, प्रजनन तक्ति में असमर्थ, बीमार या वर्भवती नहीं, अपितु गुवती होना चाहिए। (६) एक पुत्र की उत्पत्ति होने के बाद दोनों को एक-दूसरे से पति-पत्नी का नहीं, अपितु प्रवाहर और बहुं का सा व्यवहार करना चाहिए (मन् ६१६२)। (१) पति की मृत्यू के एक वर्ष बाद ही नियोग की अनुमति दी जानी चाहिए। (१०) यदि विश्ववा नियोग न करना चाहती हो तो उसे इस कार्य के लिए बाधित नहीं किया जा सकता। यह व्यवस्था इसलिए की गयी थीं कि कामूक देवरों को भाभी से अवैद्य संबंध स्वापित करने का बहाना न मिल सके। नियोग ना कार्य इसकी अनुमति मिलने पर ही किया जा सकता था। इसके बिना अपनी भाभी से नियोग करने वाले के लिए गरडपुराण (१।१०४-४२) ने चान्द्रायण बत के प्राय-श्चित की व्यवस्था की है। स्मृतियों ने स्पष्ट रूप से यह विधान किया है कि गुरुजनों का नियोग या आदेश पाये बिना उपर्युक्त यशाओं के अभाव में यदि देवर भाभी से सम्भोग करता है तो वह बलात्कार का अपराधी (अगन्यागामी) माना जायगा (मन् १।५५,६३, १४६-४,नारद स्त्रीपुंस ८५-६)। इस प्रकार के सम्भोग से उत्पन्न पुत्र को जारज (कुलटो-राष्ट्र) कहा जायमा, वह सम्पत्ति का उत्तराधिकारी नहीं होगा (नारद स्त्रीपुंस =४-५) और वह उत्पन्न करने वाले का पुत्र कहा जायगा (विसप्ट १७१६३)। नारद के मतानुसार यदि कोई विश्ववा या पृथ्व नियोग के नियमों का उल्लंबन करता है तो उसे राजा द्वारा एण्ड दिया जाना चाहिए, अन्यया समाज में अध्यवस्या और नैतिक अराजकता उत्पन्न हो जायगी। इन सब नियमों और नियन्त्रणों से यह स्पष्ट है कि उस समय नियोग की अनुमति कठोर प्रतिबन्धों तथा नियन्त्रणों के साथ दी जाती थी ताकि इस व्यवस्था का कामवासना भी पृति के लिए दृष्पयोग न हो सके तथा इससे समाज में अनैतिकता की प्रवृत्ति न बढ़े ।

क्षेत्रज पुत्र की श्रेष्ठता

बाजकल हमें नियोग की परिपारी बड़ी विजिब प्रतीत होती है, किन्तु प्राणीनकाल में

वौधायन (२।२।३-४) और मन् (६।६४-६०) अग्रणी थे। आपस्तम्ब का यह कहना वा कि नियोग से उत्पन्न होने वाला खेळन पुत उसके उत्पादक या जनक का होता है, यह विध्वा के पति को कोई धार्मिक लाभ पहुँचाने में समर्थ नहीं होता, जल यह स्थवस्था विक्कृत निर्देक है; बौधायन का भी यही मत बा। मन् ने निया की बड़ी कड़ी निन्दा की है (२।६६), उसका यह सत है कि विद्वान बाह्मण इसे प्रमुखों का कार्य कह कर इसकी भत्सेना करते हैं (अयं द्विजीई विद्वद्भः नजुधमों विगिहतः)। उसके मतानुसार इसका पालन नहीं करना चाहिए। किन्तु इतना तीत्र विरोध करते हुए भी उसने नियाम विषयक विस्तृत नियम दिये हैं (१।४१-६१)। इससे यह स्थप्ट है कि जास्वकारों का बिरोध होते हुए भी यह प्रया समाज में प्रचितायी और इसीनिए मन् जैसे नियोग-विरोधी स्पतिकारों को इसके विजय विधि-विधान बनाने पड़ थे।

किन्तु शर्न:-क्ये: कई कारणों से नियोग-विरोधी विचारधारा समाज में प्रयस होने नगी। इस समय विवाह तथा बाम्यस्य प्रेम के उच्चतम अदर्शी का विकास ही रहा था। मन ने प्रति-पत्नी के लिए आमरण एक दूसरे के प्रति सच्चा रहने तथा पति की नृत्य के बाद बिधवा के लिए ब्रह्मचर्य के आदर्श का प्रतिपादन किया, अतः नियोग को पशुओं का धर्म बताया गया । इसे पारिवारिक जीवन की पविज्ञता और नैतिकता के लिए खतरा समझा गया। नियोग के नियमों में कुछ दील के कारण देवर-माभी के लम्बन्ध अवाछनीय एवं जापत्तिजनक संबंध हो सकते थे। इनसे उत्पन्न होने वाली नैतिक जराजकता का निवारण करने के लिए नियोग पर प्रतिबन्ध जगाना बांछनीय समझा गया। देवर की पहली पत्नी के लिए ईप्यांवश नियोग को बुरा समझना सबंधा स्वामाविक था. इससे जनेक प्रकार के झगढ़े पैदा होने की सम्भावना थी। परिवार के अन्य व्यक्ति भी इस प्रकार नियोग से पुत्र पैदा करके पारिवारिक सम्पत्ति में अपने एक नये हिस्से-दार के आगमन को अच्छा नहीं समझते थे। अतः इन सब कारणों से नियाग की प्रया धीर-धीरे लुप्त होने सभी। 'दूत वाक्य' में भास ने दुर्गोधन के मुंह से यह कहलवामा है कि नह पाण्यवों को राज्य का उत्तराधिकारी नहीं मानता है, न्योंकि वे नियोग से उत्पन्न हुए में (४।२१)। गुप्त मुनं में नारद और पराक्रर ने इसे स्वीकार किया, किन्तु बृहस्पति ने इसकी निन्दा की २० इसे बर्तमान युव में करने का निषेध किया। मध्य युव के निबन्धकररों ने गास्त्र सम्मत होते हुए भी नियोग की व्यवस्था कलियुन के लिए यजित एवं निधिद होने की घीषणा की। 29

वेवराच्च मुतोत्पत्ति कती पंच विवर्जयेत् ।

वृहस्यात, मान्न० १।६२।६ की टीका में अपरार्क द्वारा उद्धृत उक्तो नियोगों मुनिना निषद्धः स्वयमेव त्। गुगकमावशक्योऽपं कर्तुमर्व्यविद्याततः ।
 अस्वालम्भं गवासम्भं संन्यस्तं धलपेतृकम् ।

वर्तमान युग में आर्म समाण के संस्थापक स्वामी वयानन्य सरस्वती ने अपने सुप्रसिद्ध ग्रंथ सत्यार्थप्रकाश के चतुर्थ समुख्लास में नियोग का समर्थन किया। १२२ श्री अल्लेचर के मतानुसार उन्होंने संभवतः यह इसलिए किया कि वे इस बात को अच्छी तरह जानते थे कि हिन्दू समाज विधवाओं के पुनर्विषाह का विरोधी है, विधया के कन्टों को हुर करने की एकमाज पदित वेदणास्त्रामुमोदित नियोग ही है। किन्तु स्वामी वयानन्य के अनुवासी आर्यसमाजी इस पुरानी गदित का गुनरव्जीवन नहीं कर सके, उन्होंने नियोग के स्थान पर विधवाओं के पुनर्विवाह को अधिक अच्छा समक्षा।

३३ वयानन्व सरस्वती—सत्यार्थ प्रकाश सटिप्पण; वेदानन्व कृत टिप्पणी सहित, विराजानन्व वेदिक संस्थान गाजियावाव, तृतीयावृद्धि, १० १०२-७

#### अध्याय ५३

# बहुभार्यता

प्राथीन हिन्दू शास्त्रकारों ने विवाहों को बाह्य, देव, आर्थ, प्राजायस्य, आगुर, गांधवं, राक्षा और पंजाय नामक बाठ प्रकारों में बाँटा था; किन्तु वर्तमान काल के पिष्यमें समाजधास्त्री विवाहों का वर्षीकरण पति-पत्ती की संख्या की दृष्टि से कहते है। इस दृष्टि से उन्होंने विवाहों के बार मेंद किये हैं: "एम-विवाह (Monogamy), बहुपत्नीकना मा बहुमार्थता (Polygyny) बहुपतिस्य वा बहुमार्न् ना (Polyandry) तथा गण-विवाह (Group Marriage)। एक पुरुष का कई स्त्रियों के साथ विवाह बहुविवाह (Polygamy), या बहुमार्थता (Polygyny) है। कई पुत्रयों के साथ विवाह बहुविवाह (Polygamy), या बहुमार्थता (Polygyny) है। कई पुत्रयों का एक स्त्री के साथ विवाह को गण-विवाह (Group Marriage) कहा जाता है। कई स्त्रयों के कई पुत्रयों के साथ विवाह को गण-विवाह (Group Marriage) कहा जाता है। इन बार प्रकार के विवाहों में से अंतिम प्रकार हिन्दू समाज में विज्ञकुल नहीं पाया जाता, बहुपतिस्य भी बहुन कम पाया जाता है। अतः यहाँ पहले केवल पहले दो प्रकार के विवाहों की ही मीमांना की जायगी।

## वैदिक युग में एक-विवाह की प्रधा

बेद में स्पब्ट रूप से एक विवाह का आदेश है। ऋष्येद के विवाह सम्बन्धी मूर्यामूक्त के मंत्रों से यह बात पुष्ट होती है और आज भी प्रत्येक हिन्दू गति विवाह में पत्नी का पाणिग्रहण करते हुए यह प्रतिशा करता है कि "मैं तरे हाथ को सीभाग्य के लिए ग्रहण करता है, जिससे मू पति के साथ बुढ़ाये तक पहुँचने वाली हो" (ऋ० ५०। ६४,३६)। विवाह के समय बर-वधू को यह आशीर्वाद दिया जाता है कि तुम दोनों यह। (गृहस्य आश्चम में) इकट्ठे रहो, दोनों कभी विवृक्त या पूचक् मत हो, पीत्रों तथा नातियों के साथ खेलते ग्रुए अपने घर में आनन्द मनाते हुए अपना सारा जीवन विताओं (ऋ० ९०। ६४। ४२)। अथवेवव में यह प्रार्थना की गयी है—"हे इन्द्र, पति-पत्नी को बक्तवा-चक्रवी के

इंसाइक्लोपोडिया विटानिका, १४ वाँ संस्करण, पृ० ६४६

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वेस्टरमार्क-गार्ट हिस्टरी आफ मेरिज, पु॰ २२६

जोड़े की तरह से (इकट्टा रहने की) प्रेरणा करों (अथर्व १४।२।६)। इन मन्त्रों में पति-पत्नी द्वारा जीवन पर्यन्त एक-विवाह के उच्चैतम आदर्श को निवाहने का स्पष्ट वर्णन है।

वेद से उपमा के रूप में भी अनेक स्वानों पर एक पति-पत्नी के विवाह का वर्णन किया गया है (ऋ० ११४१७, ऋ० ४१३१२, १०१०९१४)। वैदिक काल में पित-पत्नी के लिए दस्पती बाद का व्यवहार होता था। वेद से दस्पती बारा एकमन होकर अनेक कार्य करने हैं (ऋ० ४१३१२)। साम के प्रकरण में कहा गया है कि पति-पत्नी एक मन वाले होकर सोम का अभिस्तावन तथा जुदि करते हैं (ऋ० ८१३१४)। उपर्युक्त मन्हों से यह स्पष्ट है कि बेद में स्पष्ट रूप में एक-विवाह का आदेश हैं।

#### वह विवाह के संकेत

किन्तु अतेक स्थानी पर उपमा के रूप में और कई बार हीनीपमा के रूप में बह-विवाह के कुछ सकेत वेदों में अवस्य उपलब्ध होते है। ऋ० १।५०४।८ में सायग के अनुसार ब्रित तथा स्वामी दयानन्त के अनुसार त्यायाध्यक्ष की एक णिकायत का वर्णन है। मायण ने मत से कुएँ में पढ़ा हुआ बित यह जिसायन करता है कि चारों और की इंटे उसे उसी प्रकार पीडा रही है, जैसे सीने पीडा देती है (स मा तपल्यभित सपत्नी-रिय पर्णय ) । इसरे मत में न्यायाधीम बादी-मितवादी की णिकायत से परेणान होकर कहता है कि ये मुझे सीतो की तरह सता रहे हैं। ऋ० १।१०४।३ में सीनों के लड-सगढ कर नदीं के प्रवाह में इब मरने की उपमा दी गयी है। ऋ० (१०।१०२।१९) में दो धराओं का बहुत करने बाले बैंस के साथ दो पतनी बाले पति की उपमा का बर्नन है। ऋ॰ अवदार मेइन्द्रको यह कहा गया है कि तू कान्तियों के साथ उसी तरह निवास करता है जैसे कि राजा स्वियों के साथ रहता है। जन्म स्थानों (ऋ० १।६२।१५, १।१८६।७, १०।४३।५) पर भी उपना के रूप में सपत्नियों का वर्णन है। 🖘 १०।५४% सपत्नीबाधम अर्थात सीतों से उत्पन्न होने वाली बाधाओं की दूर करने वाला सूक्त हैतवा ऋ० १०।१५६ भी इसी विषय का मुक्त है। पहले में यह आर्थना है कि मेरी सीत को दूरकर और मेरे पति को केवल अर्थात् अस्य परिनयो से रहित कर। दूसरे सूक्त में यह कहा गया है कि मैं सीतों का परागव करने वाली हैं मैंने इन सीतों को जीता है। अगर्ववेद में इन्हीं मन्त्रों भी पुनरावित है (३९१८)।

## बाह्यणप्रयो मे बहुनायँता

ऐसा जान पहता है कि बाह्यण प्रधो के समय में आर्य जाति "चक्रवाकेय दम्पती" के उच्च आदर्श से कुछ गिर गयी थी। राजाओं में तथा धनियों में बहुपत्नी-दिवाह की पढ़ित प्रचलित हो गयी। प्रारम्भ में सम्मवत इस पढ़ित के प्रचलन का उद्देश पुत की आकांक्षा थी। ऐतरेय बाह्मण (३३१९) से हमें ज्ञात होता है कि दक्ष्वाकुवणीय राजा हरिज्यन्ड अनुस्न था, उसकी सी स्थियाँ थी और उनसे उसे पुत्र प्राप्त नहीं हुआ। मैक्रायणी संहिता (११५=) बताती है कि मनु की दस स्क्रियों थी। शतपथ बाह्मण (१।२।१।१०) में बड़े स्पष्ट शब्दों में पत्नी को पति का अर्धा न बनाकर, एक-विवाह के जरूब आदर्श का प्रतिपादन किया है, जिल्तु अक्वमेग्र के प्रकरण में उसने राजा की चार स्त्रियों-महियी, बाबाता, परिवृक्ता और पालागली का बर्णन किया है। महियी पहली परनी या पडरानी को कहते थे। बाबाता का अर्थ ऐतरेय बाह्मण (१२१९९) में प्रिय परनी किया गया है। परिवृक्ता परित्यक्ता पत्नी होती भी और पालामली दरवारी अफसरों के मा नीच जाति के यहाँ से आमी हुई स्त्री होती थी। रामायण (१।१४।३५) में अन्वमेध यक्ष के प्रसंग में इनमें से तीन स्तियों के नाम आये है और इनकी होता, अध्वर्ये, उद्गाता से तुलना की गयी है। सामणाचार्य ने ऐतरेय बाह्मण (५२।५५) की टीका में यावाता के पद की व्याख्या करते हुए "मुर्चुब: स्व:" की तीन व्याहृतियों में राजा की तीन प्रकार की परिलयों की तुलना करके बताया है कि राजा की तीन प्रकार की स्त्रियां होती हैं, उत्तम जाति वाशी स्त्री को महिषी कहते हैं, मध्यम जाति से उत्पन्न की वाबाता तथा नीच जातिवाली को परिवृक्ता । अध्यमेध यह में अध्य का अध्यंजन परिनयों द्वारा होता था (सतपथ बाह्मण १३।२।६।७)। तैतिरीय संहिता (६।६।४)३) में एक विचित्र ढंग से बहुपत्नी-विवाह का निराक्तरण है। उसमें कहा गया है कि जिस प्रकार एक मूप पर वह दो रस्सियों (रशनाओं) का घेरा बौधता है, उसी प्रकार एक पुरुष दो परिनयों को पाता है और क्योंकि वह एक रस्ती से यो यूगों का घेरा नहीं बनाता है इसनिए एक स्त्री दो पतियों को आप्त नहीं करती। इसी विचित्र तर्क का अनुमोदन करते हुए ऐतरेग बाह्मण (१२।११) कहता है कि "इसलिए एक पुरुष की बहुत सी स्विमी होती हैं, किन्तु एक स्त्री के बहुत से पति नहीं होते।"

पृद्धानुतों से भी बहुभागंता का प्रचलन सुचित होता है। हिएण्वकेशी तथा शांखायन गृद्धानुतों में ध्रव-दर्शन की विधि में भी प्रार्थना है, उसमें अनेक पित्नयों का उल्लेख है। शांखायन की एक विधि में कहा गया है कि सोम स्थियों की दृष्टि से समृद्ध है, वह मुझे पित्नयों की दृष्टि से समृद्ध करे। आपस्तम्ब गृद्धानुत्र ने आपस्तियों एवं उपद्रवीं के निराकरण तथा विशेष इच्छाएँ पूर्ण करते के प्रकरण में एक परनी द्वारा दूसरी सौतों को नियन्तित करने का उल्लेख किया है और इस प्रकरण में ऋष्वेद के सपत्नी-बाधन सुक्त का विनियोग किया है। गृद्धानुतों में पारस्कर ने सर्वप्रथम यह व्यवस्था दी कि विभिन्न दणों के कम से बाह्य की तीन पित्नयी—बाह्यणी अतिया और वैश्या होती है, झिल्म की श्रव्धिया और वैश्या दो पत्नियों होती हैं और दैश्य की एक। तीनों वर्णों को वैदिक मंत्रों के बिना जूदा पत्नी की प्रवृण करने का अधिकार है। आमें चल कर हम देखेंगे कि बाद में अनुलोग विवाह की इस पद्धित

का प्रचलन बहुत वह गया और सभी धर्ममूलों एवं स्मृतिमों ने इस नियम का समर्थन किया। यद्यपि इस समय बहुविवाह होता वा, तवापि एकपत्नीत्व को बहुत अच्छा आवर्ण समझा जाता था और उस समय समाज में एकपत्नीव्य प्रचलित था। उपानमें (आवणी) की विधि में उक्तेरेना तथा एक पत्नी बातें (उक्तेरेनोन्य: एकपत्नीम्य:) पूरुयों की विधिय प्रनिष्ठा के आमनों पर विद्याया जाता था।

बृहदारव्यक उपनिषद् (४।४।९-२) से ज्ञान होता है कि बहुपत्नी विवाह की प्रया राजाओं के अनिरिक्त दार्जनिक एवं विचारक ब्राह्मणों में भी प्रचलित थी। वहीं स्पाट क्य से वर्णन है कि महाँप साहबक्त्य की कात्यायनी और मैंबेबी नामक दी विकास थीं।

बौद्धकाल में बहुगस्तीविवाह की प्रचा का प्रचलन था। महाबंक में यह कहा गया
है कि भगवान् बृद्ध के पिता को भाषा और महाभाषा नामक दो गयी बहुनें व्याही गयी थों।
तिब्बती अनुष्यति भी इसको पुष्ट करती है। तिब्बती अनुष्युति में कहा गया है कि यद्यपि
बावमों में मह कटोर नियम था कि कोई पुरुष एक से अधिक स्थिमों को महण न करे,
किन्तु शुद्धोदन ने राजकुमार अवस्था में पांडब नामक पहाड़ी जाति को हराया था,
असः इस महान् कार्य के लिए उसके प्रति आदर प्रविधन करने के लिए उसे दो स्थिमों रखने
की आजा थी गयी।

बब्बू आतक में यह वर्णन है कि अब एक स्त्री ने पीहर से लौटने में देर की तो उसके पति ने दूसरा विवाह कर लिया। मध नामक एक मानध गृहस्थ की नन्दा, सुधम्मा, चित्रा, मुजाता नामक चार क्लियाँ भीं। सूहक जातक में एक पति ने धोखा देने वाली स्त्री को अन्य करके दूसरा विवाह किया।

उनकाक (इस्वाकु) राजा की पाँच पत्तियाँ थीं, विस्थितर की पाँच साँ (महा-बन्म दार्शिप्र) । जातकों में दशरब की पत्तियाँ की संख्या २४६ बतायी है । कुछ जातकों (सं० ५९४, ५३८) में कई राजाओं की १६००० स्तियों का वर्णत है, किन्तु सबसे अधिक संख्या रखने का श्रेम कुशावती के राजा सुदर्शन की प्राप्त हुआ है, उसके अन्तःपुर में ८४००० रानियाँ साँ (कावेल, जातक प्रथम भाग, पु० २३१)।

इन उदाहरणों से स्थस्ट है कि पुरुष पहली पतनी के रहते हुए दूसरा विवाह करते भे, महुधा सौतों को पहली पत्नी का कठोर अवहार सहना पड़ता था। कई बार पहली पत्नी संतान न होने पर पति को तूसरे विवाह की प्रेरणा करती थी, किन्तु सौत के नर्भक्षी या संतानवती होने पर उसके साथ इस आसंका से दुर्ध्यवहार करती थी कि पति का प्रेम अब उसकी सौत के साथ हो जायगा। धम्मपद (१।४५) की ठीका में ब्यावस्ती के एक मृहस्थ का वर्णन है जिसने पहली पत्नी से संतान न होने पर उसकी प्रेरणा से सन्तानार्थ

बी. एम. आप्टे—सोगल एण्ड रिलोजस लाइफ इन बी गृह्यसूत्राज् ।

दूसरा विवाह किया। दूसरी स्त्री के गर्भवती होने पर पहली पत्नी ने पति के प्रमाद ग्रेम के छिन जाने के डरसे बदाइमों द्वारा अपनी सीत का गर्भपात कराया। इस प्रकार तीन बार उसने यह कुकर्म किया और तीसरी बार उसकी सीत गर्भपात तथा दवाई के प्रमाव से सर गर्थी।

बीद यंथों के अध्ययन से बात होता है कि बहुपरली-विवाह की प्रथा पहने राजाओं में भी और उसके बाद वह बुराई राजाओं से बाहाणों ने बहुण की, ब्राह्मण धर्मिमक नुत्त में ध्वाबरती में तत्कालीन बाह्मणों के अधःपतन की क्रिया पर प्रकाण डानते हुए बुद्ध ने इसका वर्णन किया है।

अन्वच्छ मुत्त में भगवान बुद ने उस समय के ब्राह्मणों की प्राचीन काल के ब्राह्मणों से दुवना को है तवा अन्वच्छ नामक एक ब्राह्मण के मुख से ब्राह्मणों में उस समय प्रचित्त ब्रुराइमों में एक वृत्ताई बहुं-विवाह भी है। असवक सुत्त में एक पृष्टपति के घर में बार भागीओं का वर्णन है। र राष्ट्रपाल जब बौद संन्यासी हुआ तो उसके पिता ने उसे संन्यास से बौदाने के लिए अपने घर में भी अन का निमंदण दिवाऔर लोने की बड़ी राशि एकत करके राष्ट्रपाल की स्त्रियों को आमंत्रित किया— "आओ, बहुओं, जिन वर्लकारों से अलंकत हों पहले राष्ट्रपाल कुन्तपुत को तुम प्रिय होनी थी, उन असकारों से अलंकत होंवा। "बाव में ये स्त्रियों राष्ट्रपाल से बीसीं— "आय-पुत, कैसी है वे अपसराएँ हैं, जिनके लिए तुम बहुमर्व का पासन कर रहे हों " (बृद्ध सर्वा पु० ३५५-६)। बौद वाङ्मय के इन उद्ध रणों से स्पष्ट है कि उस समय हिन्दू समाज में बहुपली-विवाह का पर्वाप्त प्रचलन था।

#### बहुभार्यता तथा धर्मसूब

धर्मसूलकारों में आपस्तम्ब ने बहुविवाह की प्रवृत्ति को रोकना चाहा। विवाह का वैदिक जादकों एवं उद्देश्य पुत्र की प्राप्ति तया धर्म का पालन है, इन दो उद्देश्यों के अतिरिक्त जन्म किसी उद्देश्य से किया जाने वाला विवाह निन्दनीय होना चाहिए। आपस्तम्ब धर्मसूत्र (२।४।९५।९२-९३) ने इन दो उद्देश्यों के अतिरिक्त विवाह को न केवल निन्दनीय, अपितु दंडनीय ठहराया है। उसने स्पष्ट शब्दों में यह विधान किया कि पत्नी बादि धर्म और संतान से सम्मान होतो पुरुष दूसरी स्त्री को ग्रहण न करे पदि धर्म और संतान में से कोई एक उद्देश्य पत्नी से सम्पन्न ज हो तो दूसरी पत्नी को ग्रहण करे। इस निवम का अतिक्रमण करके दूसरी स्त्री ग्रहण करे। इस निवम का अतिक्रमण करके दूसरी स्त्री ग्रहण करे। इस निवम का अतिक्रमण करके दूसरी स्त्री ग्रहण करे। इस निवम का अतिक्रमण करके दूसरी स्त्री ग्रहण करे। वासे

<sup>¥</sup> अंगुलर निकास ३।४।४ बुद्धचर्या प्०३४०

<sup>×</sup> मरिकास निकास २१४।२

<sup>&</sup>lt; रट्ठपाल सुत्त बुद्धमर्था प्॰ ३४४-४६

के लिए उसमें यह वंड व्यवस्था की है कि यह गुधे की खाल के वाली वाला हिस्सा कर रखते हुए धारण करे तथा छ: मास तक सात गरों से भिज्ञा मांग कर गिवाह करें (११९०१२०) १६)। जिल्लु आपस्तन्त्र की एक पत्नी-विवाह की यह कठीर व्यवस्था जेन धर्मसूतों में उपलब्ध नहीं होती। विसन्द धर्मसूत (११२४) ने बहुपत्नी-वहण की जो व्यवस्था की है, पिछले स्मृतिकारों ने उसका पूरा अनुसरण किया है। इस व्यवस्था के अनुमार वर्षा-नूपूओं की दृष्टि से बाह्मण की तीन स्त्रियों, अविम की शो और वैग्य की तथा बूद की एक स्त्री होती है। वर्णानुपूओं का यह आवाग है कि बाह्मण अविम, बैंग्य से केचा होने के कारण बाह्मणी के अविदिन्त अविमा और बैंग्या को पत्नी के स्थ में ले सकता है, अतः उसकी शीन स्विमा होती है और इसी तरह अविम की दो और बैंग्य तथा बूद की एक।

सरल शब्दों में कहा जाय तो बाह्मण को इस प्रकार बहुबिवाह के मामले में सबसे अधिक छुट दे दी गयी। वह तीनों वर्णों की कन्याओं से विवाह कर सकता था। बद्ध ने भी ब्राह्मणों द्वारा निम्म बणों की परिनयों लेने का वर्णन किया है। बसिष्ठ धर्मसुख से हमें यह जात होता है कि ब्राह्मणों में अपने से नीचे की तीनों वर्णों की स्वियों से विवाह का रिवाज उस समय प्रचलित था। वसिय्ठ धर्ममुख से हमें यह भी जात होता है कि आये उस समय काले रंग बाली जुड़ स्तियों को भी लिया करने थे, किन्तु धार्मिक कार्यों में वह उनकी परनी नहीं समझी जाती थीं। बसिष्ठ धर्मनूब कहता है कि अग्नि का जयन करके अर्थात अनिवहांत्र की विधि पूरी करके शृहा के पास न नाग । कूम्म-वर्णा शुद्रा रमण के लिए ही होती है, धर्म के लिए नहीं। यह स्पन्द है कि इस प्रकार की स्त्री उस समय धर्म-यली नहीं होती थी, किन्तु उपपत्नी (Concubine) वा रखैल मात्र होती थीं। बौधायन धर्मसूल ने आपस्तम्ब की पूल न होने की वर्त को कुछ अधिक स्पप्ट किया है। ऐसा जान पढता है कि पुल न होने की शर्त का कुछ दुख्यबोग होने लगा था। पूरुष एक दो वर्ष तक पुत्र न होने पर ही दूसरा विवाह कर लेते होंगे। इस प्रवित्त की रोकने के लिए बौधायन धर्मसूख (२।२।१) में यह व्यवस्था की है कि पुरुष संतान न होने पर दसकें वर्ष और यदि कन्याएँ ही उत्पन्न होती हों तो १२वें वर्ष अपनी पतनी का त्यान करे । बौधायन की यह अववस्वा बहुत उत्तम है, किन्तु उसके बाद उसने पुरुषों को अप्रियमादिनी होने पर पत्नी को छोड़ने की जो व्यवस्था की है, वह हिन्द्र नारी के लिए अगली शतियों में बहुत भयंकर सिद्ध हुई। उससे पूर्वयों को पहली स्त्री छोडकर अन्य स्त्रियों से शादी करने के लिए एक बड़ा सुगम बहाना मिल गया।

## बहुभार्यता तथा कौटिल्य

कौटित्य ने बौधायन की मौति पुत्र न होने की गर्त की अधिक स्पन्ट व्यावया की । कौटित्स (६।२) ने यह व्यवस्था की कि यदि पत्नी पुत्रहीना अपना बांझ है तो पुरुष दूसरा निनाह करने से पहले आठ वर्ष प्रतीक्षा करे। यदि बच्चे मरे हुए पैदा होते हैं तो १० वर्ष तक प्रतीक्षा करे और यदि कन्याएँ ही उत्पन्न होती हैं तो १२ वर्ष तक प्रतीक्षा करे, इसके बाद यदि वह पुत्र के लिए उत्मुक्त है तो दूसरा विवाह करे। यदि वह इस निपम का उल्लेक्न करता है तो उसे राजा को २४ पण दण्ड देना पड़ेगा तथा स्त्री को कुछ सम्पत्ति उसे धन के क्या में देनी पड़ेगी। कीटिल्य ने प्रचिप आगे चस कर यह कहा है कि एक पुरुष कहें खिया से साथी कर सकता है वजतें कि वह उन स्त्रियों को जिन्हें विवाह के समय कुछ नहीं दिया गया था त्याग करने के समय कुछ धन (अधिवेदनिक) दे तथा उनके जीवन-निर्वाह का उचित प्रवेध करे, क्योंकि स्त्रियों के साथ विवाह पुत्र उत्पन्न करने के लिए ही किया वाता है (अर्थकास्त्र ३१२)। इन उदर्शों से स्पष्ट है कि पुत्र का अभाव ही कीटिल्य को दूसरे विवाह के लिए उपयुक्त कारण जान गड़ता था, न कि अप्रियवादिनी होने का निस्सार कारण और वह इस कारण दूसरी स्त्री से विवाह करने वाने पुष्य को दण्डनीय समझता था।

## बहुभार्यता तथा स्मृतिया

नारद के अतिरिक्त अन्य स्मृतिकारों ने बहुविवाह की आपरनस्य तथा कौटिस्य की भौति बुरा नहीं समझा। मनुस्मृति (४।९६७-९६८) ने तथा याज्ञवल्क्य स्मृति (१।=१) ने पति को पहली पत्नी के मरने पर फौरन दूसरा विवाह करने की आजा दी है। गृहस्य को धर्मकार्य के लिए पहली पत्नी के मरने पर दूसरी पत्नी का ग्रहण करना उनित ही है, पुल न शोने की दशा में भी मनु (ध=१) ने दूसरी पत्नी के प्रहण का विधान किया है, किन्तु उसके साथ उसने बौधायन की अप्रियवादिनी की वर्त की बुहराया है। इसके अतिरिक्त मनुस्मृति में पहली पत्नी को छोड़ने के अन्य बहुत से कारण बताये गये हैं। पित को उचित है कि मदिरा पीने वाली, निषिद्ध आचरण करने वाली, पित से विमुख रहते वाली, बसाध्य रोग से पीड़ित, गर्भ आदि नाग करने वाली, बहुत ब्यय करके धन नष्ट करने वाली पत्नी के जीवित रहने पर भी दूसरा विवाह कर ले। कौटिल्य की तरह माजवल्क्य (२।९४६) पहली परनी के लिए स्त्रीधन की व्यवस्था करता है। इस दृष्टि से मनू की व्यवस्था बहुत कठोर है,क्योंकि उसमें पहली परिलयों को किसी प्रकार के धन को देने का उल्लेख नहीं किया गया। दूसरी पत्नी के आने पर पहली पत्नी भी वो शोचनीय दशा हो जाती है, वह सभी जानते हैं ।उस समय उसे केवल कुछ धन से ही सुखपूर्वक जीवन व्यतीत करने का संतीष प्राप्त हो सकता है। मनु ने यह संतोष जन दुःखपस्त स्त्रियों को नहीं दिया । याज्ञबल्बर इस दृष्टि से अवश्य उदार है कि उसने अधिविद्या (पहली स्त्री) को शुस्क देने की व्यवस्था की है (२।१४८) । किन्तु यदि कोई पति पत्नी पर मूठ-मूठ कोई दोष नगाकर इसरी

स्त्री से शादी करता है तो उसके लिए किसी प्रकार की दंड व्यवस्था नहीं की गयी है।

गुप्तकाल के समृद्ध एवं उक्व आदशी को प्रतिफलित करने वाली नारद-स्मृति
को ही यह गौरव प्राप्त है कि पतियाँ द्वारा उपर्युक्त गती का दुरुपयोग करने पर उसने
उनके लिए दण्ड की व्यवस्था की है। यदि कोई पति अनुकूल, अपशब्दों का प्रयोग
न करने वाली, दक्ष, साध्यी, संतान दाली स्त्री को छोड़ता है तो राजा को
उसे कहा दण्ड देकर ठीक मार्ग पर लाना चाहिए (स्त्री पुसगोग ६५)। किन्तु
अगले स्मृतिकारों ने मनु द्वारा बाँगत दीयों वाली पहली स्त्री के रहते हुए
अनुलाम निवाह द्वारा बाह्मण, क्षत्रिय, पैरंग के बहुविवाह के अधिकार को स्वीकार
किया है।

याज्ञवत्नम रमृति (१।७३, मि० मन्० १, =०) ने विधान किया है कि पति की र्जाचन है कि मदिरा पीने वाली रोनवस्त रहते वाली, धूर्त, वनधा, बहुत सर्च करके धन का नाम करने वाली, अप्रिय वचन वाली, कन्या पैदा करने वाली और पति से द्वेष करने बाली स्त्री के रहते हुए दूसरा विवाह कर ले। इस से स्पष्ट है कि बहुविवाह का रोग उस समय बहुत प्रचलित हो चुका वा और उसको न्यासोचित सिद्ध करने के लिए उपर्युक्त नये दांच पत्नी में बूँ दें गये। ऐसी पत्नियों का पति से रुप्ट होना स्वामाधिक था, जतः मन ने ऐसी पॉलियों ने लिए दंड भी भी व्यवस्था भी है। दूसरा विवाह करने पर मदि पहली पत्नी कृपित होकर घर से बाहर निकले को उसे रोक कर रखे अपना उसे पिता के घर पहुँचा वे। मनु (३।१२।१३) यह मानता बा कियुरुष विवाह केवल धर्म कार्य के लिए ही नहीं करते, अपितु उनके विवाह कामवासना से प्रेरित होकर भी किये जाते हैं और उन विवाहों के लिए, वसिष्ठ की तरह मनु ने अनुलोग कम से बाह्मण को चारों वर्णों की स्तिया, सन्नियों की तीन, बैश्यों को दो तथा मूद्र को एक स्त्री प्रहुण की स्वीकृति वी है (मनु० ३१९७)। जगले क्लोकों से (३१९४-९६) स्वष्ट है कि मनु (३१९७) इस अनुलोम विवाह का धोर विरोधी या और उसने अनुसाम विवाह का वर्णन केंदल इसलिए किया कि यह उस समय के समाज में प्रचलित था। मनु ने एक-विवाह के आवर्ष को स्पष्ट शब्दों में उद्घीषित किया है। पति-पत्नी विवाह करके ऐसा यतन करें कि वे एक दूसरे के अधिकद होकर रहते हुए कभी भी परस्पर नियम का संग न करें। पति-पत्नी आगरण एक दूसरे के प्रति सच्चे रहें, वही संक्षेप में स्त्री-पुरुष का परन धर्म (मनु० ६।९०९-२) है।

दूसरा विवाह करने के विषय में मनुस्तृति का यह आदये था कि रोतिणी स्त्री भी गर्दि पति के हित में तत्पर और सुझीला हो तो उसकी अनुमित लिये बिना पति दूसरा विवाह न करे। ऐसी पत्नी निरादर करने मोग्य नहीं है (मनु॰ १८६२)। किन्तु मनु ने पत्नियों को यह परामणें माल ही दिया है। पति यदि पत्नी का निरादर करके दूसरा विवाह करता है तो उस पति के लिए मनु ने कॉटिल्य या आपस्तम्ब कीं भाँति किसी दण्ड की व्यवस्था नहीं की है। मनु (१९१४) से यह विदित होता है कि इंगल के कुलीन ब्राह्मणों की तरह उस समय के ब्राह्मण संतान होने पर भी धन के लीभ से विवाह किया करते थे। मनु ने ऐसे विवाहों भी निन्दा की है और उनका अथलन घटाने के लिए यह व्यवस्था की है कि इस अकार के विवाह से उत्पन्न पुत्र काह्मण का नहीं होगा, अधितुधन देने वाले का होगा। मनु के लब्द इस अकार हैं— "अब कोई बाह्मण पहली स्ली रहने पर (सन्तिस आदि के निमिन के विना—कुल्लूक) किसी से धन याचना करके अपना दूसरा विवाह करता है, तब उसको इस विवाह ने केवन रितक्षण मिलता है। पिछली स्त्री में उत्पन्न सन्तान धन देने वाले की होती हैं (गनु० १९१४)।

काजकल की तरह मन के समय में भी दोगों वाली कन्या के बदले अच्छी कन्या दिखाकर पिता विवाह के समय दौष वाली कन्या का दान किया करते थे। कौटिस्य (अध्याय ४१) ने इस अवस्था में दांच वाली कन्या को छोड़ने की व्यवस्था की है। किन्तु मन कहता है कि दीय वासी कन्या के साथ दूसरी निर्दोष या उत्तम करया को भी ले जे (मन् बा२०४)। जब कोई व्यक्ति वर की उत्तम कन्या विद्याकर विवाह के समय निकृष्ट कन्या दे ती इस अपराध के दण्ड में उसे एक भी गुल्क में दोनों कन्याओं का विवाह उस बर के साथ कर देना पढ़ेगा, ऐसा मन ने कहा है (=120%)। याजवल्या (१।६६), व्यास (२९=।१७) तथानारद (३५-३३) भी इस प्रकार की व्यवस्था नरते हैं। इन सब में धोखा देने बाले को दंडनीय अपराधी गताया गया है, किन्तु इन सबने मनु की इस विचित्र व्यवस्था का समर्थन नहीं किया कि वर दोनों कन्याओं से शादी कर ले। संब्जी बात तो यह है किवर्तमान मनुरुमृतिके निर्माणकाल (१४० ई० पू०) से पहले ही हिन्दू समाज में बहुविवाह की प्रचा प्रवत्त हो चुकी थी। महामाध्य (१८० ई० प्र०) में पाणिनीय सूत २।२।२५ पर यह कहा गया है कि अज्ञात वस्तु के पूछने में बहुब्जन का प्रयोग करना चाहिए, जैसे आपके फितने तहके है, आपकी फितनी स्तियाँ हैं।" स्पष्ट है कि बहुविवाह प्रचलित रहने के कारण ही यहाँ स्लिमों वाना बहुवचनान्त उदा-हरण दिया नया है। ज्यास (२।५०) ने मनुकी शर्ती पर ही पति को दूसरे विवाह की जनुजा थी। <sup>द</sup> देवल स्मृति ने स्पष्ट कप से कहा है कि गृद्र की एक स्त्री होती है, बैद्य की दो, सन्निय की तीन, बाह्मण की चार तथा राजा की सबेच्छ। <sup>ह</sup>

- <sup>७</sup> महानाष्य २।२।२४
- य व्यास स्मृति २।४०
- देवल स्मृति,

केचित्ताववाहर्रानजातेऽयँ बहुवचनम् प्रयोक्तस्यमिति । तद्यया कति भवतः पुत्राः कति नवतो मार्या इति । पूर्ती च धर्मकामध्नोमपुत्रा वीघरोगिणीम् । युदुष्टौ व्यसनासकता नारोमधिवेदयेत ॥ एका सूहस्य वैश्यस्य इौ तिलाः क्रांत्रियस्य च । चतलाः बाह्यणस्य स्युमार्या राज्ञो यथेच्छतः ॥

बहुमार्यंता तथा रामायण-रामायण ने यह स्पष्ट है कि पुत्र न होने की दशा में पुरुष अरोक विवाह किया करते थे। दशरथ में कौशल्या, कैंदेयी और सुमिला से सन्तानार्थ ही निवाह किया। तीन विवाहों के बाद भी सत्तान न होने पर पुलेष्टि यज्ञ से उनकी बार सन्तानें हुई। यह बहुपलीत्व ही दशरय भी असाल मृत्यु ना कारण हुआ। कैनेबी दणरय की प्रिय राशी थी। एक और सरवसन्ध राजा कैनेवी को दिये गर्ये वचन को पुरा कारने के लिए, बाधित थे और दूसरी और राम के राजा बनने के ल्या पपूर्ण अधिकार पर वे कैंबेबी के मुठारावात को सहन नहीं कर सकते थे। वे बड़ी दृविधा में थे और मृत्यू ते ही उनके इस बार गानसिक दुःख ना अन्त किया। किन्तु कौशल्या को अपनी मीत के कारण होने बाला कुछ बड़े कप्ट से झैलना पड़ा। उसने जत्यधिक हृदयविदारक शब्दों में क्रमण किलाप करते हुए कहा है (रामामण २।२०।३=-५५)-- "पति से मैंने किसी प्रकार कर कत्याण था सुख नहीं प्राप्त किया, हे राम, पुलसुष देखने की आशा से मैंने जीवन धारण निया था। अपने में छोटी आयु की सीतों से अपमानित होते हुए मैं उनके हुवय-विदारक वचन सुनती हूँ। स्त्रियों के लिए इससे बदकर नगा दु:ख ही सकता है ? तेरे पास रहते हुए भी में एस प्रकार तिरस्कृत थी, हे प्रिय पुत्र, तेरे दूर चले जाने पर तो मेरी मृत्य हो जायगी। जो कोई (नीकर) मेरी सेवा करता है, मेरा अनुसरण करता है, कैकेवी के पुत्र (भरत) को देखकर वह मुझसे बात नहीं करता। कैंग्रेयी ने बरावर या (मान मे) उसमें बड़ी होने पर भी कैनोबी की दासियों ने मुझे बहुत सताया है। है राम, तुझे पैदा हुए १७ वर्ष बीत गये। ये वर्ष मैंने अपने कप्टों के नष्ट होने की आकांका से बिताये थे।"

पुर और धूव के उवाहरण — बहुविवाह में अब राजा एक पत्नी के पुत्र से अधिक प्रेम करता है और दूधरे की उपेक्षा करता है तो उन पुत्रों की बणा दयनीय हो अति है। ऐसी जोजनीय दणा में अनुभवणील पुत्र को शत्या की तरह मौत मौगा करते हैं। नहुय के पुत्र राजा ययाति की सम्प्रा और देवयानी नामक दो पितनां थीं। ययाति सम्प्रा छे और उसके बेटे पुत्र से बहुत प्रेम करता था। देवयानी का पुत्र यद यह अन्याय न सह सका, वह अपनी माता से कहता है— "भृगुवंशी मुख में उत्पन्न होकर तू इस हादिक दुःख एवं दुःसह अ .नान को सह रही है। हम दोनों दुःख से मुक्त पाने के लिए एक साव अनिन में प्रविष्ट होते हैं, राजा वैत्यपुती सम्प्रा छे साथ मुख से रहे। यदि तुझे यह दुःख सह्य हो तो तु मुझे अन्ति में प्रवेश की आजा दे।" देवयानी ने वब अपने पुत्र के ये बचन सुने तो उसे बहुत हुआ, भीम एवं कोस हुआ। उसने अपने पिताको स्मरण करके बुलाया और यह कहा — "है मुनिश्रेष्ठ, में तीवण विष खा सुनी, अन्ति में जलकर या पानी में दूबकर मर जाऊंगी, किन्तु अब मैं जी नहीं सकती। राज्य ययाति मेरी अवज्ञा करता है और मेरा सरकार नहीं करता"। इस पर भागद ने ययाति को जाप दिया कि सुनने मेरा अपमान किया है अतः सुन्हारा सरीर वीर्ण-बीर्ण ही जायगा (रामा० ७१४-११-२४)।

ध्य के ईश्वरक्त वनने में उसके पिता उत्तानपाद का उसकी माता सुनीति के साथ किया जाने वाला उपेक्षापूर्ण ज्यवहार था। अपनी चहेती स्त्री मुर्विच के सीतिया बाह के कारण सुनीति को वका कष्ट भीगना पढ़ा। सुकिंच के पुत्र उत्तम के साथ मुनीति के पुत्र पुत्र ने भी जब राजा की गोद में बैठना चाहा तो मुर्विच ने उसे अपमानपूर्ण कबों में बहा—'है बास, यह उच्चामिलाया छोड़ दो, तुम हीन स्थिति रखने वाली सुनीति के गर्च थे उत्पन्न हुए हो, यह स्थान सर्वश्रेष्ठ है। अतः सुम्हारे लिए यह उपमुक्त नहीं है। गेरा पुत्र उत्तम ही इस पर बैठ सकता हैं" (विष्णुपुराण अंगा १ अध्याय १९)। रामायण में बहुविवाह के उपर्युक्त सकेतों के होते हुए मर्यादा पुरुषोत्तम रामकन्त्र ने जीवन पर्यन्त एक विवाह के उच्च आवर्ण को निवाहा तथा अध्यमेध के समय पत्नी की आवश्यकता अमुमव होने पर भी उन्होंने विवाह महीं किया, अपितु पत्नी का अभाव पूर्ण करने के लिए सीता की स्वर्णभयी प्रतिमा का निर्माण कराया।

बहुभार्यता तथा महाभारत-महाभारत में बहुपत्नी-विवाह के स्पष्ट संकेत मिलते हैं। मीध्मपितामह विचिलवीर्य के लिए, अस्वा, अभ्विका, अस्वालिका नामक तीन कन्याएँ काशीराज के स्वयंवर में से जीतकर लाये वे । पाण्डु की जुन्ती और मात्री नामक दो पत्नियाँ थीं। धृतराष्ट्र के नेजहीन होने पर उसकी पत्नी शांधारी ने आजीवन अपनी आँखों पर पट्टी बाँधकर पातिवत्य का उज्ज्वल आवर्श रखा, किन्तु गांधारी की गर्भावस्था के दिनों में एक बेध्या ने धृतराष्ट्र की सेवा की तथा गुपुत्सू की उत्पन्न किया या (महाभारत १।१९४/४९) । १० उसके १०२ पुत्रों की भी अनेक रानियों का वर्षन मिनता है। वर्षोधन की दो रानियाँ प्रसिद्ध हैं, इनमें एक गुनराज लक्ष्मण की माता है और इसरी रानी कॉलनराज की कल्या को इयोंधन स्वयंवर से अपहरण करके थाया था। इन रानियों के अतिरिक्त दुर्योधन के अन्तःपुर में स्त्रियों की कोई कमी नहीं थीं। समापर्व (२१४९) में जब दुर्योधन पाण्डवों की समृद्धि पर ईर्ष्या करता है और दु:बी होता है तो घृतराष्ट्र उसे सास्त्रना देते हुए कहता है कि तुम क्यों दु:बी होते हो, तुम्हारे लिए बहुमूल्य विछीने, मुन्दर सित्रयाँ, नाना प्रकार के साज सजे हए घर और इच्छानुसार समण करने के स्थान प्रस्तुत है (महा० २।३१।१०)। १९ दर्योग्रन के माहयाँ के भी इस प्रकार के महल वे और बाद में पाण्डवों ने उन पर अधिकार किया (महा०१२। XX) 1

महाभा० १।११४।४१-४२ गांघार्याः क्लिस्यमानाया उदरेण क्रिक्यंता ॥
 धृतराष्ट्रं महाराजं वैस्थापर्यंचरत्किल ।
 महाभा० २।३६।१०, श्रमनानि महाहाणि योचितस्य मनोरमाः ।
 गुणवन्ति च वेस्मानि विहारास्य ययामुख्यम् ॥

महाभारत में विदर की एक पत्नी बतलायी गयी है किन्तु जातक कवाओं में उसके ह महसीं, १००० स्त्रियों तथा ७०० वेश्याओं का उल्लेख है (जातक सं० ६०९ कावेल प० २९६)। पहली पत्नी युजाला के होते हुए शाल्य की राजकुमारी के साथ दूसरा विवाह करने के लिए जाते हुए जयद्रथ को भागें में द्रौपदी मिली। उसने द्रौपदी का भी अपहरण करना चाहा। चिक्सणी के अतिरिक्त श्री कृष्ण की सत्वसामा, कालिन्दी आदि आठ पत्नियाँ थी । इनके अतिरिक्त प्राग्न्योतिषपुर के राजा नरकासर का वध करने से उसकी १६००० करवाएँ भी श्रीकृष्ण की पत्नियाँ वर्ती । इपद ने पांडवाँ को दौपदी के साथ १०० युवती थासियाँ प्रदान की याँ (महा० २१४६।१८)। इनके महलों में अन्य भी बहुत नी यनती वासियाँ थीं। द्रीपदी इनको अच्छी तरह पहचानती बी और समना के तट पर पाण्डव द्वीपदी और सुमद्रा को तथा इन सबको साथ लेकर भ्रमण गरने जाया करते थे। पांडवों को राजसूय यज्ञ के समय अपने अधीनस्य राजाओं से इतनी अधिक यवती वासियाँ मिली की कि युर्वोधन अपने पिता को पांडवों का वैभव सुनाता हुआ बड़े दुःख से यह कहता है कि युधिष्ठिर के राज्य में ६६ हजार ब्राह्मण है और वह अत्येच के लिए ३० वासिमों का भरण-पोषण करता है (महा॰ २।४१।१८ १।२२४)। खुत में हारने पर पांचवों से यह विधाल दासीसमुदाय छिन गया, फिन्तु महाभारत युद्ध के बाद हारे हुए एवं मारे गये राजाओं के परिवारों से वह फिर पूरा हो गया (महाभारत १२।४४)। महाभारत काल के चेदि, मराध और मतस्य देशों के तथा यादवों के राज-बंशों में बहुपरनीयता की प्रया प्रचलित थी। नेदिराज शिशुपाल ने अपनी पहली पत्नी के होते हए भी तपस्वी बच्च तथा मद्रा वैभाजी का अपहरण किया (२।४४,१९१-९२)। ममध के राजा जरासंघ की दो कन्याएँ अस्ति और प्राप्ति कंस से व्याही गयी थीं (महा० २।१४) ३२) । मत्स्यराज विराट की मुदेण्या कैंकेयी और कीचकी नामक दो पिलयाँ थीं। विराट के पुत्र उत्तर के विलासी जीवन से स्पष्ट है कि मत्स्वराज का एक विवाल अन्तःपूर या। बादव राजा भी बहुपत्नीक थे। वृष्णि गक्रजित् (शराहरे) की १० बहिनें व्याही गयी थीं जिनसे १०० लड़कियाँ उत्पन्न हुई (वायु पुराण ६६।६३) जकुर की सतन औद्यसेनी, रतना गैंक्या तथा अस्थिनी नामक तीन पत्नियाँ थीं। ब्रह्मपूराण (अ॰ ९२१-९३९) में थीकृष्ण जी के पिता पसुरेव की बीस स्वियों का पूरा व्यौरा दिया गया है।

श्रीकृष्ण के पुत्र प्रयुक्त ने मुमांगी वैदर्भी, प्रभावती और मायावती से विवाह किया था। दूसरे पुत्र साम्ब ने भी दो विवाह किये थे। कृष्ण के पाँत अनिरुद्ध ने स्वम-वती से तथा बाणासुर की कम्या उथा से विवाह किया था। पाँचों गांडवों में से प्रत्येक की द्रीपदी के अतिरिक्त कई स्तियाँ थी। युद्धिष्ठिर की देविका नामक स्त्री भी (आदि पर्वे १५।७६)। भीम की बलस्थरा और हिडिक्या नामक दो अन्य पत्नियां थीं। अर्जुनकी सुमझा, चित्रांगदा और उत्पूरी नामक तीन स्त्रियां थीं। सहदेव की दूसरी रखी मद्रराज की कल्या विजया थी और इसी तरह तकुल की भी दूसरी पत्नी चेदि की राजकुमारी करेणुमती थी। (महा॰ १।६५७५–

1 (32

महाभारतकार पुष्पों के लिए बहुभार्मता में कोई दोष नहीं समझता, आक्वर्ष तो इस बात का है कि उसने यह सिद्धान्त न्वीपाठों के मुंह से कहलवामा है। आक्ष्य-मिश्रिक पर्व में चिकांगदा अपने पति अर्जून नथा पुत्र बश्च्यातन के मुन्छित हो जाने पर विलाग करती हुई उलूपी से कहती है—"है मुभगे, पुष्पों के लिए बहुभार्मता (अनेक पत्तियाँ रखना) अपराध नहीं है, कित्रयों के लिए यह अपराध है" (महाभा० १४) वि १४)। यक्त्यथ पर्व में एक बाह्यणी अपने पति से आग्रह करती है कि उसका पति वक्त के पास म जाय, विन्तु शक की बिल बनने के लिए वह स्वयं जायपी, क्योंक पुष्पों द्वारा जनेक स्त्रियाँ ग्रहण करने में दोष नहीं है। मनुष्यों को अधिक स्वियाँ करते में कोई अधर्म नहीं है, किन्तु पूर्व पति को छोड़ने में स्त्रियों के लिए बहुत बड़ा अधर्म होता है (महा० १।१६।३५)। हुपद ने अपनी कन्या को पाँचों पाण्डवों की साधारण पत्नी बनाने का विरोध करते हुए कहा है कि एक पुष्प की अनेक स्त्रियाँ होती है, किन्तु एक स्त्री के बहत पति नहीं डोते (महा० ९।१६७।२७)।

पति का अपनी अनेक परिनयों के साथ तुल्य व्यवहार करना कितना कठिन है, महाभारतकार ने यह तथ्य चन्द्र और उसकी परिनयों के मनोरंजक कपका से सम-साया है। शस्यपर्व (३५ ज०) में बताया गया है कि वक्ष प्रजापति की २७ पुलियाँ थीं। वसने सत्ताइसों कव्याएँ चन्द्रमा को ब्याह थीं। वे सब बडे-बडे नेस्रों वाली और असा-धारण रूप वाली थीं, किन्तु जनमें से रोहिशी सबसे अधिया समवती थी, इसलिए चन्द्रमा उसी से अधिक प्रेम करता और सवा उसी के घर में रहता था । इस कारण बाकी सब रिवर्गी चन्द्रमा से चन्ट हो गयीं और वे अपने पिता दक्ष से बहने लगी कि चन्द्रमा हमारे पास आकर नहीं रहता, इसलिए हम आपके पास रहकर तपस्या करेंगी। यह सुनकर दक्ष ने चन्द्रमा से कहा कि तुम ऐसा महान अधर्म मत करो और सबसे समान प्रेम रखो (समं वर्तन्त्र भार्यास्) । फिर अपनी कत्वाओं से कहा, कि "तुम बन्द्रमा के घर चली जानी। यह हमारी जाजा से सबसे समान प्रेम करेंगे।" वे चन्द्रमा के घर गर्मी, पर चन्द्रमा फिर भी रोहिणी ने पहले जैसा विशेष प्रेम करता रहा। कन्याओं ने पून: अपने पिता के पास आकर कल्द्रमा भी शिकायत की। दक्ष प्रजापति ने इस बार पुनः कल्द्रमा का यह वेतावनी दी कि तुम सब स्त्रियों से समान बर्ताव करो नहीं तो मैं तुम्हें गाप दूँगा। (समं वर्तस्व भागांसु मा त्वा ग्राप्स्ये विरोचन) । किन्तु चन्द्रमा उनकी चेतावनी का मिरादर करके फिर भी रोहिणी के ही साथ रहते लगा। कन्याएँ कुद्र होकर तीसरी बार पिता के पास गर्मी और प्रणाम करके कहने लगी-- "चन्द्रमा ने आपके बचन को नहीं माना, वे हमसे प्रेम नहीं करते, वे सदा रोहिणी के घर में ही रहते हैं, इसलिए

आप हमको या तो जरण वीजिये अथवा ऐसा उपाय कीजिये जिससे चन्द्रमा हम सब से प्रेम करे"। उनके वचन को सुनकर भगवान वळ प्रजापित ने कुढ होकर राजयक्ष्मा के रोग को चन्द्रमा के पास भेजा। वह रोग चन्द्रमा के ह्रद्य में घूस गया, जन्द्रमा दिन प्रतिदिन शीण होने लगा। उसने रोग के छूटने के लिए अनेक प्रजादि के यत्न किसे, पर दश का बाप नहीं छूटा। चन्द्रमा के शीण होने से औपध्या वड़ी माला में उत्पन्न न हुई, जो शोड़ी बहुत औपध्या उत्पन्न हुई वे रसवीय तथा स्वाद के हीन थीं, औपध्यों के नाज से प्रजा का नाम होने लगा, गमुप्य दुर्वन हो गये। सब वेचलाओं ने चन्द्रमा से स्था वीधियों के नाज से प्रजा का नाम होने लगा, गमुप्य दुर्वन हो गये। सब वेचलाओं ने चन्द्रमा से स्था की शार्थना की कि "चन्द्रमा के नाज से प्रजा को का नाम हो जायेगा, आप अपना शाप औटा लीजिये।" दश प्रजापति ने कहा "वि शाप व्ययं नहीं हो सकता, यदि चन्द्रमा सब स्थियों से समान प्रेम करें, तो शाप को गुछ अंग से कम किया जा सकता है। आधे महीने तक चन्द्रमा सीण रहेगा और आधे महीने तक बढ़ा करेगा" (गल्पपर्य ३४।४४।६० मिलाइये १२।३४२।६०)।

ग्रहाभारत में अनेक स्थानों पर सपलियों के द्वेष एवं कलह की चर्चा मिलती है। महाभारतवार सनिनयों के दांप को अच्छी तरह समझता है, तभी वह यह कहता है कि (१।२३२।२६) गारियों के लिए मीत में अधिक विनासक या असंकर कोई इसरी बस्तु नहीं है। सीतें एक दूसरे को किस प्रकार नहीं सह राक्ती-यह मबनपाल के आक्यान से स्पष्ट है। एक ऋषि मदनपाल पक्षी रूप में उत्पन्न हुआ। वह पहुने अपनी एक पतनी जरिता के पाम रहता है, उसके चार अंडे होते हैं, वह उन्हें छोड़कर दूसरी पत्नी लिपता के पास चला जाता है। इसी बीच में खांडव वन की जीन प्रज्वलित हो उठती है। यह पितृम्नेह से बिह्नल होकर जरिता के पास जपने बच्चे देखने के लिये जाना चाहता है। निपता उसे ईप्यांपूर्वक ताने भारती हुई कहती है- "तू मेरे दुश्मन के पास जाना चाहता है। जरिना पर नुम्हारा जैसा स्नेह या, अब मुझ पर वैसा नहीं है। अब नुम जरिता के पास ही जाओं जिसके लिए व्याकुत हो रहे हो। मैं उसी तरह जकेली फिक्रेंगी जैसे दुष्ट पुरुष पर आश्चित न्सी भो अकेला फिरना पहला है" (महा० ११२३५१११-१३)। कुली के तीन पुत पैया होने पर माधी को बहा दुःख हुआ। माधी ने पाण्ड से कहा कि "उसे भी पुत्र उत्पन्न करने की इच्छा है, आप कुन्ती से कहकर इसका उपास करना दें।" मुन्ती ने पाण्डुकी ब्रायंना मान सी। किन्तुमादी के एव साथ दो पुत्र उत्पन्न हुए। असः जब दूसरी बार माद्री की सन्तान के लिए पाण्ड ने कुली से प्रार्थना की तो कुली ने स्पष्ट कहा कि मेरे एक बार कहने से मादी ने दो पूछ प्राप्त किये हैं, मैं ठमी गयी हूं। मैं मुखें . हैं। में पहले नहीं जानती भी कि एक ही बार दो देवों के बुसाने से दो पूल पैदा होते हैं। अतः में आपसे बर माँगती हूँ कि आप इस विषय में मुझे आज्ञा न दीजिये (महा० १।१२५।२६-२७) । सीत का एक सुन्दर उदाहरण द्रीपदी ना है। जब नर्जुन उसकी

नयी सीत सुमग्रा को व्याह कर लाता है, उस समय द्रौपदी अर्जुन की मत्सैना करते हुए उसे कहती है (महा० १।२२३।१७)—"अर्जुन, तुम वहीं नाओं अर्जु सात्वत वंश की पुत्री (सुमग्रा) है, (यहाँ वर्षों आए हो), रस्ती से वंधी वस्तु की गांठ पर एक और कठोर गाँठ लगाने से पहला बंधन अवषय ही दीला हो जाता है" इसका आग्रम स्पष्ट या कि अब तुम सुमग्रा के प्रेम के नये जाल में फंसे हो, अतः इससे मेरा साथ पहले प्रेम के जाल का बत्धन दीला हो गमा है। द्रौपदी का कोग तब तक शान्त नहीं हुआ। जब तक मुनग्रा ने म्यालिन का सा चेष बनाकर, द्रौपदी को प्रणाम करके यह नहीं कहा कि मैं आपकी दासी हैं (महाभारत १।२२३।२३)।

महाभारत में एक अन्य स्थान नर (१।६८।८३-८४), दूसरा विवाह करने पर पहली स्त्री (अध्युवा या अधिविक्षा) के दुःख की मुलना ऐसे स्थितिकों के साथ की गयी है जिनका सारा धन नष्ट हो गया है, जिनका बेटा घर गया है, जिनका स्थाध द्वारा पीछा किया जा रहा है और को ऋणी है, पति विद्याना है असवा राजा द्वारा पकड़ा हुआ है। इसी प्रकार प्रजापर पर्व (४।३१-३२) में ऐसे स्थितिकों की गयना है जो जागते हुए बड़े कष्ट से रात विद्यामा करते हैं, इनमें सौतिया बाह से पीड़ित अधिविक्षा स्त्री की भी गणना है।

बाह्यणों को स्तियों का दान---महाभारत के अनेक स्थलों से वह स्पाट होता है कि उस समय एक साथ अनेक सुन्दर स्तियों की दान देने की प्रया प्रचलित थीं। प्राय: वे सुन्दरियाँ दासियाँ हुआ करती थीं। राजाओं से ब्राह्मण और ऋषि इन गन्याओं की भेंटों को आदरपूर्वक ग्रहण करते थे। महाभारत में इस प्रकार के उदार दान की बढ़ी प्रशंसा की गयी है। शान्तिपर्व में युद्ध के भीषण नाव से संतप्त युधिष्ठिर को यज्ञ के लिए प्रोत्साहित करता हुआ नकुल कहता है कि है राजन, यदि हम बाह्मणों को सन्जित हाथी, घोड़े, गी, अलंकृत दासियाँ, सेवक, गांव, भूमि और घरों का दान नहीं करेंगे तो राजाओं में हम कलिक्य अथवा बहुत बुरे समझे जायेंगे (महा० १२।१२।३०-३१) । महाभारत में बाह्यणों को इस प्रकार सुन्दरियों के दान करने के अनेक प्राचीन उदाहरणों का वर्णन है। राजा सबर ने हजार अध्वमेध यज्ञ किये और प्रत्येक यज्ञ के पूर्ण होने पर उन्होंने कमल बैसे सुन्दर नेहों वाली स्त्रियों को शब्या एवं सोने के स्तम्भों बाले, सोने के बने महलों के साथ बाह्मणों को दान दिया (महा० १२।१६।११६) । अनुशासन पर्व (१०२।१९) में गीतन बाह्मण को धतराष्ट्र (दुर्वोधन का पिता नहीं, किन्तु हाथी को भूराने वासा छथवेथी इन्द्र) यह कहता है कि मैं आपको एक हजार . भीएँ और एक सौ दासियों तथा पीच सौ मृहरों का दान करता हूँ (महा० १३।१०२। ११)। इसी पर्व में भगीरव के ऋषितांक पहुँचने पर, जब ब्रह्मा भगीन्य से उसके जन कमी के बारे में पूछता है जिनसे वह इस लोक में पहुँचा है तो भगीरय ने वहाँ पर उत्तम गति देने वाले अनेक कार्यों का परिनणन किया है। इनमें एक उत्तम कार्य

सोने के ६० हजार आमूषणों से भूषित, जन्ममा की मौति उज्जवन वर्ण धारण करने वाली एक हजार कन्माओं का दान करना है (महा० १३।१०३।१२)। बैन्य नामक राजा ने अपिन को १०००० सुन्दर दासियों दी भी (महा० ३।१०४।३४)। कन्माएँ बाह्मणों को दिया जाने वाला स्वामादिक दान है, इसका बहुत अधिक माहारूम्य बताया गया है। अनुसासन पर्व में उमा महेपबर से प्रस्त करती है कि किन वस्तुओं के देने दाले स्वर्ण को प्राप्त करते हैं। इसके उत्तर में महेरबर, अन्य बस्तुओं के साथ स्त्रियों के बान को भी उन वस्तुओं में बतात हैं जिनके फलस्वरूप दान देने वाला स्वर्ण में बहुत देर तक उत्तम भोगों को भोगता हुआ, नन्दमादि बनों में अप्सराओं के साथ प्रसन्न हाकर रमण करता है (१३।१४५।४)।

ज्यवन ऋषि भी कथा भी इस बात को स्पष्ट करती है कि क्षत्रिय किस प्रकार कई बार स्वार्थपूर्ण उद्देश्यों से अपनी कन्याएँ बाह्ययों को दिया करते थे। महर्षि क्यवन को एक जगल में तपस्या करते हुए बहुत दिन बीत गये थे। उनका सारा ग्रारीर बाल्मीक (दीमक की मिट्टी) से वक गया था, सिर्फ अमकती हुई दोनो आंखे खुली रह गयी थी। राजा सर्यातिकी एकलोती बेटी, सुकन्या अपनी सहेतियों के साथ खेलती हुई उधर आ निकली। उसे वह येख कर कुतूहल हुआ। बाल सुलभ वपलता में, उसने उस ऋषि की भौकों में कार्ट जुओ दिये । इस पर महाँच व्यवन अत्यन्त कृद हुए और उन्होंने योग के प्रभाव में, शर्याति की सेना का मलमूत रोक दिया। गजा की सेना इस बात से बहुत परे-मान और दु खी हुई। राजा ने इस विलक्षण घटना का कारण जानना चाहा। सुकत्या ने स्वम राजा को इसका कारण बता दिया। राजा ने ज्यवन के पास जाकर क्षमा मौगनी चाही। च्यवन ने बढी कठिनाई से एक ही वर्त पर क्षमा करना स्वीकार कर लिया कि गर्याति सुकत्या का विवाह उससे कर दे। राजा ने एकदम अपनी मन्या का दान ऋषि को कर दिया और उस सुन्दरी ने मलिन बस्तों में, उस बुढे और बदसुरत ऋषि की आजापालक पत्नी के क्षय में सेवा प्रारम्भ कर दी (महाभारत १।१२२ मि॰ ऋ॰ १।११६।१०, १।१९७।१३, गतपम सा॰ ४।१।४, मारायत पुराण शक्)।

सुकत्वा ने अपने पिता के लिए जात्याग किया वह अनुपम है। उसने अपने दु बी श्रीवन को भी सन्तीय ने विताया। किन्तु यह स्पष्ट है कि सभी कन्यायें सुनन्या का सा उच्च आदर्श नहीं पासन कर सकती भी। क्षतियों की कन्याओं को गरीव बाह्मणों के बरों मे बड़ा कष्ट उठाना पहता होगा। इसलिए सगर ने बाह्मणों को स्वर्ण महल और सन्या सहित कन्याओं का बान किया, ताकि बाह्मणों को कोई कष्ट न उठाना पढ़े। बाह्मण की आर्थिक स्थिति बहुत गोमनीम रहा करठी थी, मनु ने (१९११) स्पष्ट रूप से, यज्ञ पूरा करने के लिए बाह्मण को गृह तक के घर से, चोरी से धन लाने की स्थोइति दी है। इतना ही नहीं, इस चोरी से बाह्मणों का धर्म और गण बढता है (वहीं १९।११) । ब्राह्मण भूखा होने पर बोरी करेतो राजा को कोई दण्ड उसे नहीं देना चाहिए क्योंकि क्षि य की मुखंता से ही ब्राह्मण भूखा मरता है (वही १९।२९) । इस प्रकार दिख ब्राह्मणों के घर में राजकावाओं का मुखी रहना कठिन थां। ऐसी कन्यामें स्टर्ट होकर घरों से भागती थां। मनु (१।०३) में इसका स्पष्ट संकेत है और ऐसी कन्यामों के ब्राह्मणों को ब्राह्मण के बाँध रखने था पीहर में छोड़ देने का विधान है। ऐसी कन्यामों के नियमन के उद्देश से ही, सम्मण्ड स्मृतिकारों ने स्त्रियों के पुनीववाह के अधिकार को अत्यक्ति संशुक्ति कर दिया और पातिवास की महिमा के बड़े मीत गामे। स्मृतिकारों की स्त्रीसम्बन्धी व्यवस्थाओं में इस महत्वपूर्ण ऐतिहासिक तथ्य की ओझल नहीं करना वाहिए। १९६

बाह्यणों को कत्या दान करने के जो प्रमाण ऊपर दिये गये हैं, उससे यह स्पष्ट हैं कि इस प्रकार का बान बाह्मणों को अभिमत एवं अबीच्ट था। आठ प्रकार के विवाहों में बाह्य विवाह सर्वोत्तम बताया गया है। यदि उसका अर्थ बाह्यणों में प्रचलित विवाह किया जाय तो हमें उसकी उत्कृष्टता अच्छी तरह समझ में आ सकती है। इस विवाह में पिता कन्या को अलंकत करके वर को देता है तथा बदले में कुछ नहीं लेता । अन्य विवाहों में वर को कुछ गुल्क़ देना पढ़ता था । स्मृतियों में इस शुल्क की बहुत निन्दा है (बेखिये ऊपरप० १६३-८) और ब्राह्मणों को कन्या बान करने की बड़ी प्रशंसा की नयी है। कई बार राजा स्वार्यपुणं उद्देश्यों से बाह्यणों को कन्यावान करते थे। महाँच जिल्लामिल के शिष्य गालव को =०० घोड़ों की गुरुदक्षिणा पूरी करने के लिए राजा यवाति ने अपनी कन्या माधवी को दिया, क्योंकि ययाति के शब्दों में इस सुन्दरी कन्या को बहुत लोग चाहुँगे। अतः गालव . ने, कमशः पुत्र प्राप्ति की इच्छा रखने वाले हर्यस्व, विवोदास और उशीनर को माधवी इस शतं पर वी कि वे माधवी से पुत्र प्राप्त करने के बाद, माधवी की उसे लौटा देंगे और पुत्र के बदले में २०० घोड़े देंगे। उपर्युक्त राजाओं ने माथवी से कमशः वसुमना प्रतर्वन और शिवि नाम के पुत्र प्राप्त किये और गालव को बदले में ६०० घोड़े मिले। २०० घोड़े अब भी बचे हुए वे किन्तु अब माधवी को लेने बाला कोई नहीं मिल रहा था। अन्त में गरलब ने ६०० घोड़ों के साथ माधवी को गुरु के चरणों में अपित किया। विश्वामित्र से माध्यी का अध्यक्ष नामक पुत्र हुआ (महामारत ४।१०६।१६) । इस कथा की व्याख्या सुविमलबन्त्र सरकार ने 'सम एस्पैक्ट्स आफ अली सोशल हिस्टरी आफ इंडिया' (प० २०४) में यह की है कि हैहय राजाओं के आतंक से भयभीत पीरव (ययाति), कौशल (हर्यस्व), काशी (दिवोदास), उसीनर और कान्यकुवन के राजा विश्वामित माधवी के संबंध से एक सूत्र में बंध गये और उन्होंने हैहपों के विषद्ध सम्मिलित भोर्चा बनाया । महा-

संस्कृत काष्यों में बहुमायंता—संस्कृत साहित्य के नाटकों और कार्यों से प्राचीन भारतीय समाज की विवाह संस्था पर जो प्रकाश पहता है, वह अधिकतर राजाओं एवं समाज के उच्च वर्ग तक ही सीमित है। इस समाज में देवल के "भागों राज्ञों यथेच्छतः" का खूब पालन होता था। कवि-कृत्व जिरोमणि कालिदास के रचुवंच का श्रीराणेण यथिए रचुवंजियों के मृहस्थ धर्म के इस आदर्ज से होता है कि वे सन्तान के लिए पृहर्ण्याश्रम में प्रवेण करते थे (प्रजाय गृहमिधिनाम् रखु ११७), नथापि उस काव्य की समाजि बहुन मी स्थियों के साथ, विवाह करके, उनके साथ राज में निरम्तर निमान रहते वाले राजा अनिवर्ण के वर्णन के साथ होती है।

कालियास के तीनों नाटकों के नामक अपनी पहली पत्नी या परिनयों के होते हुए दूसरी रिख्यों के साथ विवाह करते हैं। गालविकारिनमित्र का मायक अग्निमित्र पट-रानी आण्णि और हूमरी रानी प्ररावती के हात हुए भी मालदिका की और जाकुष्ट होता है। धारिणी मानविका को राजा की दृष्टि से दूर रखना चाहती है, किन्तु राजा उसके चित्र से आकृष्ट होकर उसे चाहने लगता है, अपने मित्र विद्यक गीतम की चतुर योजना में, राजा मानविका का नृत्य वेबना है और उसपर अत्यन्त अनुरक्त हों जाता है। रानी अयंकर सर्प द्वारा रक्षित मणि की तरह, मासविका की कड़े पहरे में रखनी है। किन्तु प्रमदयन में अलाश के देहिद के लिए, आभी हुई मालविका का राजा के साथ अचानक मिलन होता है, उसी समय अकरमात् रानी इरावशी के वहाँ आ जाने से रंग में भग पड जाता है। इरावती अत्यन्त ऋढ होकर राजा को नेसला से पीटने का भल्त करनी है और नाराव हांकर चली जाती है। इरायती से यह वृत्तान्त मुनकर, रानी धारिणी मालविका को एक भूमिगृह (तहखान) में कैंद कर देती है। किल्यु विदु-यक मासविका की इस कैंद्र से भी बड़े जगत्कारपूर्ण इंग से छुड़ाता है और अन्त में दोनों रानियों की सहमति से अभिनिमत मालविका ने विवाह करता है और नाटक की समाध्ति पर भरतवायम में राजा रानी को यह कहता है कि ''अनिमिख द्वारा गासन करते हुए प्रजाओं का अभीष्ट तो पूर्ण हो जायगा, किन्तु सातों के कारण अत्यन्त कोंध करने वाली नाप चण्डी देवी मुझसे प्रसन्न रहें, यहीं मेरी आकांका है।" विक्रमोवेंशीय में राजा पुरूरवा काशीराज की पुत्री, पहली रानी के होते हुए भी देवांचना उर्वशी से प्रेम करता है और शीसरे अंक में रानी प्रियानप्रसादन वत करके, अपने सुख को तिलाञ्जलि देकर राजा

भारत में कन्यादान के अन्य उदाहरणों के लिए देखिये १३।१३७।१९, १८; १२।२३४।२४, २८-३४ ।

मालविकाग्निमित—लं में प्रसादमुमुखि । भव देवि नित्यमेतावदेव ह्वये प्रतिपालनीयम् । आज्ञास्यामीतिविगमप्रमृति प्रजानां, संयस्यते न खलु गोप्तरि नाग्निमित्रे ।

को उर्वशी से विवाह करने की स्वीकृति देती है। अभिकानकाकुरतल में दुष्यन्त हं सपदी, वसुमती आदि अनेक पहिनदों के होते हुए भी सकुन्तला से बच गान्सवे विवाह करता है तो सकुन्तला की सबी अनुसूधा यह अनिष्ट कंका उपस्थित करती है कि राजा बहुत सी स्विधों के पित होते हैं। दुष्यन्त इन आर्थका का निरावण्य करना हुआ कहना है—"रानियों की अधिक संख्या होने पर भी, गेरे कुल की प्रतिष्ठा नी दो ही बन्तुने हैं—सापर क्य बन्त वानी पृथ्वी और तुम्हा ने वह मखी"। " में कब्ब अपने सुप्रान्त आशीर्वाद (४१९६) में समुन्तला को यह आदेण देता है नि अपनी सीतों के साथ प्यारी सिवयों का सा बनाव करना। " पंचम अने के प्रारम्भ में रानी हरावनी मधुकर की अन्योंकि में राजा सुम्बन्त की उपायम्भ देती है कि वह अभिनव सधुनीलुप मधुकर की नरह पहली आग्रमंत्रती (बसुमती) का आस्वादन कर उस की भूल गया है। " उस ममय के धनी लोग अनेक स्थियों से विवाह करने थे। छठे अंक में राजा एक व्यापारी के बारे में यह कहता है कि व्यापारी अवश्यनेव अनेक परितयों बाना होगा क्योंकि यह बहुत धनी था। " "

मृच्छकटिक में, आर्य पाञ्चल की पहली पत्नी होते हुए भी, बसन्तमेना उसे बाहती है। राजा हुएँ के रत्नाथली तथा प्रियर्शकका के दोनों नाटकों में राजा अपनी पहली रानिनों के होते हुए नागरिका (रत्नावली) और प्रियर्शकका से विवाह करना है। बाज ने हुएँ की माता यणोमती के मुँह से यह कहलाया है कि मैंने सीतों के सिर पर पैर रखा है अथित् उनको पराभूत किया है (हुएँ बरित पंचम उच्छ्यात)। कातन्वरी में अनेक रानिमों के साथ राजा बन्द्रापीड़ के आनन्वप्रभाद का सुन्दर विवाध है। पे बन्द्रापीड़ मृश्कुल में णिक्षा समाप्त करके जब पर वाजिस लीटा नो उस समय उसकी माता विलासकती ने उसे आणीबाद देते हुए कहा है— "जैसे पिता की छुपा से तू इस समय विद्याओं से युक्त देखा जा रहा है उसी तरह जक्दी ही मैं तुसे योग्य बहुओं के साथ देखूँ मी। पे माध ने सिण्-

भी अभि० शा०' अंक ३—अनुसूचा—बहुबल्लमाः हि राजानः थूयन्ते । राजा-परिषह बहुत्वेऽपि हे प्रतिष्ठे शुलस्य में । समुज्ञवसना कोवीं सखी च युवयोरियम् ॥

१६ वही अंक ४ श्लोक १८—गुश्रुवस्य गुक्त् कुद प्रिमसधोवृत्ति सपत्नीजते ।

वहीं अंक ४, स्तोक १—अमिनवमधुतीलुपी भवस्तिवापरिचुम्ब्य चूतमञ्जरीम् । कमलवसितमातिवृ तो, मधुकर विस्मृतीअधेनां कवम् ।१।

१७ वही छठा अंक-बहुधनत्वात् बहुपत्नीकेन तत्र भवता भवितव्यम् ॥

गम कावस्वरो प्रम संस्करण, पूर्व १२१-३० प्रणियतीनां अन्वनजलच्छटाभिरिय कनकर्मगको गैनिवरं चिकीड ।

पालका में अनेक परिनयों का वर्णन दिया है (२।१६४, ३१६, ७।४६) । श्री हुम ने नैक्य में, इसका अनेक स्थानों पर उल्लेख किया है। दमयन्ती हुंस द्वारा नल के पास अपना प्रणय संदेश भिजवाती है। हुंस को संदेश बताकर अन्त में उसे कहती है कि मेरा यह सन्देण राजा को उस समय न सुनाना, जिस समय वह अन्तपुर की स्तियों के साथ संभोग के बाद नितान्त संतुष्ट हो, न्योंकि जो पानी से सुन्त हो चुका है उसे स्वाद सुगन्धित एवं उण्डा जल पीने में मडा नहीं आता है (३।६३)।

भीषं पूग में बहुमायंता — मीर्म काल में बहुमियाह की प्रया प्रचलित थी।
मैगस्थनीज लिखता है— "में (भारतीय) बहुत सी स्त्रियों से विवाह करते हैं। ३० विवाह हित स्त्रियों से जिनित अनेक स्त्रियों को केवल आसीद प्रमोद से लिए खा जाता था। मैगस्थनीज ने कहा है— "कुछ को सो वे बस्तिस सह्यमिणी बनाने के लिए विवाह करके लाते हैं और कुछ को केवल आनाद में हेतु तथा घर को लड़कों से भर देने के लिए। "३० कोटिल्य के अर्थणास्त्र से भी मैगस्थनीज के विवरण की पुष्टि होती है। कौटिल्य (३१२) लिखता है पुष्प बहुत सी स्त्रियों को प्राप्त करे, बसोकि स्त्रियों पुत्र उत्पक्त करने के लिए ही है। महापद्मनन्द की अनेक स्त्रियों भी और अन्द्रपुत्र मीर्म उसकी मुरा नामक दावी से उत्पन्न हुआ कहा जाता है। सकोक की कई रानियों थीं। इनमें कादवाकी के दान का अयोक से एक जिलालेख में वर्णन है। अणोक के रूपवान पुत्र कुणात को अपनी विमाता तिष्यरिवता का कोपमानन होकर अपनी लीखें निकलवा देनी पड़ी थी। १० मुन्दवंश के प्रतापी सम्राद् चन्द्रगुन्त (विक्रमावित्य) की कुबेरनामा और सुवदेवी सा सुवस्थामिनी दो परितयों थीं।

मध्यपुर्ग में बहुमार्यता—१९ वो शताब्दों के आरम्म में भारतीय समाज का वर्णन करते हुए जल्के हनी लिखता है कि हिन्दू सोग बार से अधिक स्कियों से विवाह नहीं कर सकते, किन्दु मह विश्वसनीय नहीं प्रतीत होता।" सम्भवतः उसने कुरान गरीफ की चार स्तिवों की पावन्यी को हिन्दू धमें के लिए भी सच समझ लिया। मध्य काल के इतिहान में बार से अधिक विवाह करने वाले अनेक राजाओं की चर्चा मिलती है। पृथ्वीराज रासों के अनुसार पृथ्वीराज ने ११ से ३६ वर्ष की आयु के बीच में १४ विवाह किये। संयोगिता के लिए अभियान पर जाने में उसकों इंछती, पृथ्वीरनी, इन्द्रावती, हंसा-विती, कूरम्भी और हम्मीरनी रानियों ने किस प्रकार एक वर्ष की देरी करायी, इसका चन्द्र बरदाई ने रातों के ६१ वें समय में बड़ा मनोरंजक वर्णन किया है। गिर्द पृथ्वीराज रातों को अनेतिहासिक काव्य भी माना जाय तो भी यह उस समय के राजपूत

२ " मैगस्यनीज का भारत वर्जीय विवरण, पूर्व सं० ३४

२१ मेंगस्पनीज का भारतवर्षीय विवरण, पूर्व संव ३४

२३ विध्यावदान, ए० ४००-४१०।

को उर्वश्री से विवाह करने की स्वीकृति देती है। अभिज्ञानवाकुत्तल में वृष्यन्त हंमपदी, अधुमती आदि अनेक परिनयों के होते हुए भी विकृत्तला से जब गालवं विवाह करता है तो बकुत्तला की सबी अनुसूच यह अनिष्ट शंका उपस्थित करनी है कि राजा बहुत सी स्तियों के पनि होते हैं। वृष्यन्त इस आवंका का निराकरण करना हुआ कहता है—"रानियों की अधिक संख्या होने पर भी, भेरे कुल की प्रनिष्ठा तो दो ही बल्लुए है—सागर कप वस्त्र वाली पृथ्वी और नुस्तारी पह सबी"। " के कच्च अपने मुत्रागढ आशीर्वाद (४१९६) में श्रमुन्तता को यह आदेव देता है कि अपनी मौतों के साम क्यारी मिल्लों का सा बनीव करना। " पंचन अक के प्रारम्भ में रानी होमधनी मधुकर की असीति में राजा सुष्यम्त को उपासर्यम देती है कि वह अभिनय मधुनीलूप सधुकर की नरह पहली आग्रमंत्रती (वतुमनी) का आज्ञादन कर उमें कीम भूल गया है। " उस समय के धनी लाग अनेक स्विमों से विवाह करने थे। छठे अंक में राजा एक व्यापारी के बारे में यह कहता है कि व्यापारी अवश्योव अनेक परिनयों वाला होगा क्योंकि वह बहुत धनी था। " "

मृष्ठकटिक में, आये चाध्दल की पहली पत्नी होते हुए भी, वसन्तसेना उसे चाहती है। राजा हुएँ के रत्नावली तथा प्रियद्शिका के दोनों नाटकों में राजा अपनी पहली रानियों के होते हुए नामरिका (रत्नावली) और प्रियद्शिका से विवाह करना है। बाण ने हुएँ की माता मनोमती के मृह से यह कहनाया है कि मैंन सीनों के सिर गर पर रखा है अर्थान् उनकों परामृत किया है (हुएँ चिता पत्था उक्ट्वार)। कादम्बरी में अनेक रानियों के साम राजा चन्द्रापीड़ के आवन्द्रप्रमोद का मुन्दर विवाण है। भेष चन्द्रापीड़ यृष्कुल में विवास समाप्त करके जब घर बाणिस लांटा तो उस समय उसकी माता विवासवती ने उसे आशीर्वाद देते हुए कहा है—"वीर पिता की हुए। से तू इस समय विवासों से युक्त देवा जा रहा है उसी तरह जल्दी ही मैं तुसे संस्य बहुओं के साथ देखूँगी। भे माय ने कियु-

अभि० शा॰ अंक ३—अनुसूचा—बहुवस्तकाः हि राजानः श्रूयन्ते । राजा-परिषह बहुत्वेऽपि हे प्रतिच्छे कुलस्य में । समुद्रवसना घोवीं सखी च युवयोरियम् ॥

१४ वही अंक ४ रलोक १८--गुश्रुषस्य गुरुन् कुर प्रियसधीवृत्ति सपलीजने ।

वही अंक ५, इलोक १—अभिनयमधुलोलुपो भवांस्त्रपापरिचुम्ब्य चूतमञ्जरोम् । कमलवस्तिमात्रनिवृत्तो, मधुकर विस्मृतोऽस्योगां कथम् ।१।

वही छठा अंक—बहुधनत्वात् बहुपत्नीकेन तत्र भवता भवितस्यम् ॥

कादम्बरो =म संस्करण, पु० १२१-३० प्रणियनीमां चन्द्रनजलच्छटामिरिव कनकश्रुंगको ग्रीहचरं चिकीड ।

१६ कावम्बरी प्० २०६—यथा थिलुः प्रसावासमस्तामिक्येतीविद्यामिरालोकितो-ऽस्येवमिवरेर्णव कालेनानुक्यानिवधूनिक्येतमालोकविष्यामि ।

पालवा में अनेक परिनयों का वर्णन दिया है (२।१६४, ३१६, ७।१९)। श्री हमं ने नैपा में, इसका अनेक स्थानों पर उल्लेख किया है। दस्यनती हंस द्वारा नल के पास अपना प्रणय संदेश किजवाती है। हंस को संदेश बताकर अन्त में उसे कहती है कि मेरा यह सन्देश राजा को उस सनय न सुनाना, जिस समय वह अन्तपुर को स्त्रियों के साथ संभीप के बाद नितान्त मंतुष्ट हो, क्योंकि जो पानी से तृप्त हो चुका है उसे स्वाद सुणन्तित एवं उष्णा जल पीने में भजा नहीं जाता है (३।६३)।

मीर्थ प्य में बहुमार्थता—नीर्थ काल में बहुविवाह की प्रया प्रजलित थी।
भैगस्वनीज लिखता है—"वे (भारतीय) बहुत सी स्लियों से विवाह करते हैं। १० विवाह
हित स्लियों के अतिरिक्त अनेक स्लियों को केवल आगोद प्रमोद के लिए रखा जाता
था। भैगस्मनीज ने कहा है—"कुछ को तो वे वत्तिचत्त सहस्रमणी बनाने के लिए विवाह
करके लाते हैं और कुछ को केवल आगन्य के हेतु तथा घर को लक्कों से भर देने के
लिए।"२१ कौटित्य के अर्थशास्त्र से भी मैगस्यनीज के विवरण की पुष्टि होती है।
कौटित्य (३१२) लिखता है पुरुष बहुत सी स्लियों को प्राप्त करे, क्योंकि स्लियों पुत्र
जलपत्र करने के लिए ही है। महापद्मनन्द की अनेक स्लियों थीं और चन्डगुप्त मीर्थ
उसकी मुरा नामक दासी से उत्पन्न बुवा कहा जाता है। अयोक की कई राजियों थीं।
इनमें कास्याकी के दान का अयोक के एक शिवालेख में वर्णन है। अयोक के स्थवान् पुत्र
कुणाल को अपनी विमाता तिष्यरिक्ता का कोपमाजन होकर अपनी और्थ निकलवा
देशी गड़ी थी।२२ गुप्तवंश के प्रतापी सम्राट् चन्डगुप्त (विकमादित्य) की कुबेरनाणा
और धवदेवी या धवस्थामिनी दो पलियाँ थीं।

मध्यपूर्ग में बहुमार्यता—११ वीं ग्राताब्दी के बारम्म में भारतीय समाज का वर्जन करते हुए अब्बेस्नी लिखता है कि हिन्दू लोग नार से अधिक स्तियों से विवाह नहीं कर सकते, किन्दु यह विश्वसनीय नहीं प्रतीत होता। "सम्भवतः उसने कुरान णारीक की बार स्त्रियों की पायन्दी को हिन्दू धर्म के लिए भी सच सम्बा लिया। मध्य काल के प्रतिहास में नार से अधिक विवाह करने वाले अनेक राजाओं की चर्चा मिनती है। पृथ्यीराज रासो के अनुसार पृथ्वीराज ने ११ से ३६ वर्ष की बायु के बीच में १४ विवाह किये। संयोगिता के लिए अमियान पर जाने में उसकी इंग्रती, पृथ्वीरती, इन्हानती, हंना-वती, कूरमी और हम्मीरती रानियों ने किस प्रकार एक वर्ष की देरी करायी, इसका चन्न बराई ने रासों के ६१ वें समय में बड़ा मनोरंगक वर्णन किया है। वदि पृथ्वीराज रासो को अनैतिहासिक बाल्य भी माना जाय तो भी यह उस समय के राजपूत

२॰ मंगस्यनील का भारत वर्षीय विवरण, पुर संर ३४

२१ मैगस्थनीज का भारतवर्षीय विवरण, पुरु संर ३४

२२ दिव्यावदान, पु० ४००-४९०।

राजाओं में बहुविवाह के प्रवस्तन को अवश्य मूचित करता है। १२ मी कर्ती के एक अभिलेख में विदिश्त भानेय देव विक्रमादित्य के विषय में यह उत्कीर्ण है कि उसने प्रयान में
अपनी १०० स्तियों के साथ मुक्ति प्राप्त की। १३ बहुविवाह प्रभा की मध्य काल के मूचनमान राजाओं के उदाहरण से भी प्रोत्साहन मिला। सिवास्क्रमुनाव्यरोन में औरंग के
के एक सूबेवार के हरम में १०० रानियाँ बतायों गयी है। १४ आईन अवस्तरी ने जान
होता है कि जनताबुद्दीन अकस्तर मैंसे उदार प्रमतिवादी एवं धर्म परायण मझाट्
के अनताबुद में १००० स्तियाँ थीं। ३४ प्राचीन परम्परा के कारण एवं अफ्ते नये
साझाटों के उदाहरण से प्रेरणा वाकर मध्य काल में राजपूत तथा अन्य राजा बहुविवाह
करते रहे।

राजपूत राजाओं में राणा संग्रामसिंह आदि ने एक ने अधिक विवाह किये। कहा जाता है कि मंद्रामसिंह की २८ पत्तियाँ थीं। जोधपुर के राजा जनवन्तसिंह राजन जवसिंह आदि भी अनेक रानियाँ भीं। जसवन्तसिंह भी रानियों में से दो की चिना पर चढ़ने से इसलिए रोका गया कि वे मर्भवती थीं। इन विवाहीं के कारम अगड़े और षड्यन्त होते रहते थे, तथापि बहविवाह की बराई कम नहीं हुई। मध्य कान के राज-पुत राजाओं के निए बहुविवाह प्रया कितनी घातक सिद्ध हुई है, इमका सीदाहरण वर्णन प्रसिद्ध ऐतिहासिक थी ओझाजी ने बहुत मुन्दर शब्दों में किया है-"इसी तरह बहरियाह की रीति भी क्षत्रिय वर्ण की श्रांत का एक मुख्य कारण हुई इस इतिहास (राजपुताना के इतिहास) में बहुविकाह से होने वाणी हानियों का उल्लेख अनेक स्वानों में विलेगा। यहाँ इतना ही बहुना पर्याप्त है कि अनेक परिनयों के होने से ही रामचन्द्र की वनवास हुआ और दशरथ के प्राण गये। महाराज अयोक की अधिक रानियाँ होने से मौर्यवंश के प्रसामी साम्राज्य की अवनित की जह जभी, कन्नीज के प्रबल शाहरवाल (बहरवार) राज्य के विनास का कारण भी महाराज अयचन्द्र भी अनेक परिनयों होना माना जाता है। मारबाइ के राव चुड़ा के राज्य में अनेक रानियों के कारण ही झनड़ा फैला। मेवाड़ के प्रतानी राणा सांगा के महाराज्य की श्रति का कारण भी बहुविवाह ही हुआ। कहाँ तक गिनावें, राजपुत जाति का इतिहास ऐसी घटनाओं से भरा पड़ा है, इसी के कारण कई राजाओं के प्राण गए, कई निरपराध वालक सीतिया डाह के जिकार बने और कई राज्य नच्ट-ग्रब्ट हुए "अनेक परिनयाँ होने पर प्राक्त-तिक नियम के अनुसार सौतिया बाह का कुठाए बला है, बलता है और बलता रहेगा,

२३ 'प्राप्ते प्रयागतटमूलनिवेशबन्धौ सार्धशतेन गृहिणीभिरमुख मुनितम्' १९२२ ई० का यशकर्णदेव का अभिलेख एपिप्राफिया इण्डिका खण्ड २ पृ० ४ पर प्रकाशित

२४ सियास्त् मृताखरीन, खण्ड १, प्० १६६

२४ आइने अकबरी, खण्ड १, पु० ४६

जब तक कि राजपूर जाति इस कुरीति का मुलोच्छेदन नहीं कर देशी। १ ६

णिवाजी की आठ परिलयों की सुनुष्यां वाई, युतलावाई, सईवाई, सोशरावाई, सर्ववाई, सोशरावाई, सर्ववाई, सांशरावाई, सर्ववाई, सांशरावाई, सर्ववाई, काजीवाई, तथा गुणवन्ता बाई। रामदास स्वामी के एक हल्तिविव जीवन चित्र में यह आत होता है कि इन आठ के अतिरिक्त मनोहर और मनसंतोष नाम की अन्य दो स्थियों भी शिवाजी में क्याही मयी भी। उ विवाजी के मन्ते के बाद कन्त-पुर के साग्राई ने मन्ता माझाज्य की मस्ति को किता की किया वह बात किसी से छिपी नजी है। पंजाब के सी महाराज रामवी की की सोलह रानियाँ थी। उनमें से पहली आठ के आय उनका निमम्पूर्वक विवाह हुआ था, भेष आठ को महाराज ने केवल चादर डामने की रीति पूरी करने हुन्य में से निया था। इनके अतिरिक्त बहुत सी रखेलियाँ भी थीं। जब रणवीर्तासह जी की देह चिता पर बन्ताने के लिए रखी गई तो उनके साथ उनकी चार निअन्तान रानियाँ तथा सात दासियों भी सती हुई। इन विभिन्न रानियाँ तथा उनके पुढ़ों के समर्थक सरदारों के परस्पर ईष्योद्वेय और कलह से बक्तिवाली सिक्य राज्य का की छी तल हो गया।

बंगाल के कुलीन विवाह-आचीन काल के ब्राह्मणीं में बहुविवाह की प्रवृत्ति हम पहले देख चुने हैं। मध्यनात में भी बाह्मणों तथा विशेष रूप से बंगान के बाह्मणों में एक विचित्र प्रकार की बहुमार्गता प्रचलित हुई। यह न्मरण रखना चाहिए कि वह प्रयुक्ति सारे हिन्दू समात्र में प्रभनित थी। महाराष्ट्र के प्रसिद्ध सन्त तुकाराम की दो पलियाँ थीं, इससे उनका गृहस्य जीवन बहुत दुःखमयही गया वा । किन्तु बहुभायेता का चरम विकास हमें बंगास के कूलीन बाह्यणों में मिलता है। बंगाल में यह अनस्पृति प्रसिद्ध है कि जब वहाँ के ब्राह्मणों ने गास्तीय ज्ञान को विस्मृत कर दिया तथा उनका आचार भी प्राचीन भर्मादा के अनकुल न रहा, उस समय बंगाल के राजा बादिशुर ने कन्नीज से गाँच बाह्मण मंगाये। यह बात आठवीं क्षती के प्रारम्भ की है। किन्तु ६ वीं बाती के अन्त में, बल्लास-सेन के समय में, बाह्मणों का उपजाति भेद अधिक संगठित एवं दह हुआ। कुलीन बाह्मणों के भौगोलिक द्रष्टि के दी मुख्य भेद किये गये—वीरेन्द्रभूम के कुलीन वीरेन्द्र कहलाए और वर्दवान तथा दूसरे स्थानों के कुलीन रादीय के नाम से प्रसिद्ध हुए। बहुभार्यता का प्रचलन राडीय कुलीनों में ही विशेष रूप से हुआ। इनके दो मुख्य सेद है-(१) कुलीन (२) श्रोतिय । बाद में इनमें भंगराज नामक एक नये तीसरे वर्ग की भी बुद्धि हुई। श्रोबिय ने कुलीन में जिनमें कुलीन ब्राह्मणोचित भी गुणों (ब्राह्मण के कर्त्तश्र्यों का पालन, नम्रता, विश्वता, सदाचरक, तीर्यदर्शन की अभिताया, भक्ति, समान वर्ग के साथ विवाह के नियम का संरक्षण, कप्टसहन एवं उदारता) में से आठ गण हों।

गौरीशंकर हीराचन्त ओसा—राजपूताने का इतिहास खण्ड १, पू० १०६०-११ २० मध्ययुगीन चरित्र कोष, प० ७७६

भंगराज का उद्गम अनिकित्त है। प्रथम श्रेणी के कुतीन प्रायः दो विवाह करते हैं, किन्तु भंग कुतीनों में सबेच्छ विवाहों की परिपाटी प्रचलित है। सरकारी रिपोर्ट के अनुसार इनमें विवाहों की संख्या १६, २०, ४०, ४० और २० तक है और यह बताया है कि कुलीन ब्राह्मणों के लिए यह दही साधारण सी बात थी। श्री बंकिन चन्द्र ने "देवीचीध रानी" में एक ब्राह्मण पान के मुख से कहलवाया है कि मेरे लिए विवाह क्या वस्तु है, जैसे घर में एक गौ बांध ली, वैसे एक जन्म विवाह कर लिया जाता है। ब्राह्मणों के लिए से गौएं बड़ी दुधार होती थी, इसके अतिरिक्त उन्हें अपने घर में बांधन, चारा खिलान और सेवा करने वा भी कोई अंतर नहीं था, इसिलए बंगान में कुलीन ब्राह्मण ऐसी गौएं खब बाँधते थे।

श्री ईंडवरचन्द्र विद्यासागर ने बर्दबान, बांकुका, शीरभूम, हुगली, मेदिनीपुर, चौबीस पराना, कलकला, महिया, यहोहर, बारीसाल, फरीदपुर, दाका आदि संगाल के प्रायः सभी जिलों के २७६ गांवों के बहुविवाह करने वाले व्यक्तियों की जो सूची तैयार की भी, उससे उपयुक्त सरकारी कमेंटी की रिपोर्ट के उक्त ऑकड़ों की पुष्टि होती है। २७६ गांकों के १०१३ कुलीनों ने ४३२३ कुलीन कन्याओं के साथ विवाह किया या। इस तरह प्रत्येक व्यक्ति के हिस्से में औसतन ४० स्त्रियां पड़ीं। किन्तु इनमें १०, १२, १४, २०, २४, ३०, ३४, ४०, ४० विवाह करने वालों की भी कभी नहीं है। ६०, ६४, ६७ विवाह करने वाले महापुरुष भी हैं। २० और २२ वर्ष की अवस्था के दो व्यक्तियों ने बाठ, २१ वर्ष की बाप वाले एक व्यक्ति ने सात, २७ वर्ष की अवस्था आले ने १२ और ३४ वर्षं की अवस्था वाले एक पुरुष ने ३५ स्विमों को सनाय बनाया था। श्री ईवयरचन्द्र ने हुनसी जिले के = ६ नांनों की जो सूची तैयार की थी, उससे जात होता है कि इन गांबों के १६७ कुलीन बाह्मणों ने १२८८ स्लियों से विवाह किया। वनमें १८ वर्ष का एक बाह्यण १९ स्थिमों के सौभाग्य (या दुर्माग्य) का कारण बन चुका था, एक दूसरे सज्जन २० वर्षे की अवस्था में १६ स्तियों के साथ पाणियहण कर चुके थे। डाका, वारीसाल और फरीदपुर जिलों के १७७ गांवों की सूची से स्पष्ट है कि ६४२ न्यक्ति ३४८८ विवाह कर चुने थे। इस प्रकार इनमें से हर एक के हिस्से में ५ई स्वियों की औसत बैठती है। इनमें कौलीन्य मर्यादा की सबसे अधिक रक्षा करके बंगाल के सामाजिक इतिहास में अक्षय कीर्ति प्राप्त करने वाले श्रीयत प्रवरचन्द्र मखोपाध्याय है। ये बांरीसाल जिले के कलस-काटी ग्राम में रहते थे। उपर्मुक्त सूची बनने के समय इनकी अवस्था ५५ वर्ष की थी। और इस समय तक में १०७ विवाह कर चुके में। पता नहीं सुची बनने के बाद जीवन की अन्तिम पत्नी तक अन्य कितनी स्तियों को उन्होंने समाध किया होगा। २ व

१८६६ की बहुविवाह विषयक सरकारी कमेटी की रिपोर्ट ।

व्यक्तीचरण बन्धोपाध्याय प्रणीत विद्यासागर का जीवन चरित्र, हिन्दो अनुवाद, पु० ३०१।

इस प्रधा के मूल में यह हेतु था कि कन्या का विवाह हीन कुल में व हो, किन्तु बाह्यणों ने इसे आजीविका के एक साधन के रूप में अपनाया। वे पारकारव विकारक जो भारतीय प्रयाओं का बहुत ही जवला अध्ययन करते हैं, भले ही इस प्रधा को जाति, की उप्ति का साधन समसे के किन्तु वंगाल में इसका मुख्य प्रेरक हेतु आधिक ही रहा है। ये विवाह बहेज प्राप्त करने के लिए हांते थे। पति बहेज लेने के बाद अपनी पत्नियों के बारे में कभी कुछ पूछताछ या उनके भरक-पोपण की विन्ता नहीं करते थे। वैवाहिक कर्त्तव्यों के पालन का उन्हें रंच मात्र भी ध्यान न था। प्रत्येक विवाह पर बाह्यण को पर्याप्त वहेज मिलता था और प्रति वर्ष स्वभुरालय जाने पर भूव सत्कार एवं पुष्कल धन राशि उपलब्ध होती थी, उसका सारा जीवन अपने विधिन्न स्वभुरालयों का चक्कर काटते हुए बीतता था, वहीं से प्राप्त धन के साथ उसका बीवन आराम से कटता था। अफीना का एक जुणू इस उद्देश्य से बढ़पत्नीविवाह करता था कि पत्नियों उसके सर पर काम करके उसकी सम्मर्शि बढ़ायेगी। जगमन इसी उद्देश्य से बंगाल के कुतीन बाह्यण

उत्तर्द विकाल्ट पश्चिमीजगत में समाज शास्त्र के एक प्रमुख विचारक हैं उन्होंने अपने प्रसिद्ध प्रत्य "सँक्स इन रिलीजन" में सम्भवतः कुलीन बाह्मणों की प्रया की लक्ष्य करते हुए यह लिखा है भारत वर्ष के अनेक भागों में बाह्मण अच्छी तरह पाले हुए धोड़ों (Wellbred Stallions) का काम करते हैं। उनका यह कर्तथ्य होता है कि वे जाति को उसत करें तथा निम्न जाति की कुमा-रियों के साथ संमोग करें। ये प्रतिष्ठित पुरुष गहर और बेहात का चक्कर काढते हैं तथा लोग उन्हें धन तथा अन्य वस्तुओं की मेंड करते हैं। उनके पांच धोते हैं और भेले पानी में से थोड़े अंग को पीते हैं तथा शेष जल सुरक्षित रखते हैं। उत्तमोत्तम भोज्य पदार्थी के सहभोज के बाद वह पुष्पाच्छावित वैत्राहिक पर्य के के पास लाया जाता है जहां कुमारी उसकी प्रतीक्षा कर रही होती है। बनाई सा ने कुलीन बाह्मणों के इस प्रकार के विवाह का प्रवल समर्थन किया है, वह इसे जाति को उन्नत करने का एक उत्तम उपाय समझता है। उसकी सम्मति में अंग्रेजों के एकविवाह (Monogamy) की पद्धति बड्डो घातक है क्योंकि इसमें योग्य बलिन्छ, सुन्दर एवं स्वस्थ पुरुष को एक स्त्री के साथ बांध कर उसकी योग्य बलिष्ठ और स्वस्त्र संताने पैदा करने की शक्ति पर एक अनुचित प्रतिबंध लगा दिमा जाता है और हजारों स्वस्य स्त्रियों को निकम्मे वर्ते के पतियों के साथ राष्ट्र के लिए निकम्मी सन्तान पैवा करने दो जाती है, यह राष्ट्र एवं समाज के लिए बड़ी हानिप्रव प्रवा है। देखिये ३ अवटबर, १६०७ के लन्दन के टाइम्ज में बर्नाई शा का पत । यह पत्र रिजली की पुस्तक पीपल आफ इंग्डिया, ए० ४२७-२६ पर अविकल रूप में उद्दत है।

बहुबिबाह करते थे, किन्तु वे न तो उन्हें घर आते वे और म उनसे काम करवाने थे। पत्नियाँ अपने पितुगृहों में रहती थी और पितिदेव साल में एक बार उनके घरों का अवकर काट काट कर अपने लिए पर्याप्त धन उपाजित कर लेते वे। उन्हें तो अपनी बहत-सी पहिलमों के लाम भी याद नहीं उन्नते थे, इन्हें नगरण रखने के लिए वे लीट बुकों का प्रयोग करते थे। बाब अभवजन्द्र दास ने गत बाताच्यी ने मध्य में एक सभा में बहुबिबात का चित्र बॉबिते हुए यह कहा था कि "मैं दो कुलीन श्राह्मणों की जानता है, एक ने ६० के लगभग स्कियों का पाणिब्रहण किया है और दूसरे ने ५०० से कर र स्कियों ने साथ विवाह किया है। दोनों के पास बहियाँ हैं, इनमें उन्होंने उन गांवों के नाम निख रखें हैं, बही उनके विवाह हुए हैं। बहियों में व्यक्तों के नाम भी दर्ज हैं। सर्दियों के प्रारम्भ में प्रस्वेक ब्राह्मण अपने श्वलरालयों की वैगाहिक (Nuptial) याका अपनी वही की देख कर करता है, प्रत्येक स्वमर से उसकी आधिक स्थिति के जनसार घपया इकट्टा करके गोंमयों के प्रारम्भ में वह अपने घर औट जाता है और साल का ग्रीय भाग अपने गांव में विनाता है। बहुआ ऐसा होता है कि पिता और पुत्र, पति और पत्नी एक दूसरे से विल्कुल अज-नवीं की तरह मिलते हैं और जब उनको पारस्परिक मंबंधों का ज्ञान होता है तो वे बहुत अधिक शरमा जाते हैं। मैंने एक ऐसे कुतीन का नाम सुना है जो अगुद्ध नाम जात होने के कारण एक दूसरे प्रशासालय में पहुँच गया। प्रवस्तालय में इस जंबाई की खूब आव-भगत हुई। वह कुछ दिन रह कर आदर संस्कार और धन के साथ विदा हो गया। इनके कुछ दिन बाद जब असली जंबाई पहुँचा ती स्वशुर की अपनी गल्ती पता मंगी, बहुत आक्यमें और द:ख हवा।"2 1 विकली चताब्दी में सरकार के पास कुलीनों के बहुविवाह के विरुद्ध जो आवेदन-पक्ष भेजे गये, जनमें निरन्तर इस बात पर वल दिया गया है कि में विवाह धन के जोश से होते है और इस प्रधा को अविलम्ब कानन द्वारा बन्द कर देना चाहिए।

कुलीन विवाह की हारियां— इस बहुविवाह ने कारण कुलीन बाह्मणों का जीवन मंगे ही सुखमंग हो जाता हो, किन्तु हुजारों स्थियों कि का जीवन बरबाद हो जाता था। बालि-कार्ए बृद्ध, असमर्थ, जीविकाहीन और पुरुषरिक व्यक्तियों के साथ विवाह के बरुधन में बंध कर जरम भर बसेश सहती हुई पिता के घर पर रहती थीं। उन्हें बेवल पति का नाम सुन लेगे का सौभाग्य प्राप्त होता था, क्योंकि पति उनके साथ कोई संबंध नहीं रखते के और उनकी कोई खबर नहीं लेते थे, किन्तु इस प्रकार लोगों के मुख से सुने हुए सर्वेषा अपरिधित स्वासी के मरने पर इन स्वियों को कानून और समाज की रुद्धि के भग से वैधन्य-जीवन के सब कर्ट भोगने पढ़ने को लाचार होना पड़ता था। है यह धर्म

३९ रिजली—पीपल आफ इंडिया, पु० १६६-६७ पर उद्धत ।

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> २२ जुलाई १=५६ को भारत सरकार को मेजे गये बहुविवाहविरोधी आवेदन

की, समाज की और लोगचार की फितमी वड़ी विडम्यना थी कि कुल की प्रतिष्ठा के विचार से अवीध बालिकाओं का विवाह किसी अधेड व्यक्ति में कर दिया जाय, वे बालि काएँ आजीवन पतिदेव के साथ दाम्परय मुख से अचित रहें, फिल्तु उसके माने पर वैद्यव्य जीवन की दारुण यातना महें। यैमे तो पति के जीवनकाल में ही इन स्विमों को कुछ सुख नहीं था, किन्तु पति के माने पर वैद्यव्य का भीषण दुःख जवरदम्नी महना पड़ता था। इन स्विमों के दुःख का वर्णन श्री केवरकात विद्यासागर ने उन गड़दों में किया है—

"गृक बार जय में लखनक में था, याजिय अली गाह था फैनएआन देखने गया। मैंने चारों और दों मंजिले मकानों का सिलसिला देखकर अपने साथियों से पूछा कि इनके युगिठत मुन्दर मकान एक ही सिलसिलें में क्यों बने हैं? उत्तर मिला—"इनमें वादणाह की बेगमें एक्ती थीं"। वादगाह की सैकड़ों बेगमों की बात मुनवार उस नयी जवानी में जो विपाद मुसे हुआ था, वह मुझे आज तक नहीं भूला। किन्तु अधेद अवस्था में इस निन्दनीय कर्म (वहनिवाह) का होना देखना पड़ता है।" नवाबी मामले जूबा होते हैं, उनके मुख चोग के अनुकूल उनका ऐपवर्य और सम्पत्ति भी होती थी। फिर उनकी बेगमें को चाह कर सकती थी, मनमाना खा-पी-यहन सकती थीं, किन्तु जिनको पन-पग पर पराया मुख ताकना पढ़ता हो, ऐसी स्त्रियों को अ्याह कर जो लोग धर्म-कर्म या सुख भोग की लालसा से किसी दिन भूल कर भी उस स्त्री के घर जाने वाल नहीं, उनको क्या अधिकार है कि वे मुकोमला बातिकाओं के मुख सपनों को मिटाकर उन्हें बाका मानसिक ताप और यन्त्रणा से अन्ति कुछ में डासकर जन्म भर जलावें।" 3 8

ऐसी स्त्रियों के लिए पति के घर में कोई न्यान नहीं था और जब पिता के घर में भी उनकी लिए स्थान न रहे लो उनकी सामने दो ही विकल्प मे—या तो वे भिक्षा वृत्ति करें या वेश्या वृत्ति करें । श्री ईप्रवरवन्द्र विद्यासागर ने इसके कई उदाहरण दिये हैं। बहुविवाह संबंधी सरकारी कमेटी ने अपनी रिपोर्ट में इस प्रथा के कारण समाज में फैलनेवाली प्यारह बुराइमों का उल्लेख किया है, जिनमें वेग्यावृत्ति, व्यभिचार, मर्भपात, भूणहत्या तथा शिखुहत्या मुख्य हैं। बंगाल में गत अताब्दी के मध्य में इस प्रथा को हटाने के लिए तीय आन्दोलन हुआ। सरकार को अनेक आवेदन-पक्ष भेजे गये। श्री ईप्रवरवन्द्र विद्यासागर इस आन्दोलन हे मुख्य नेता थे। महाराजा वर्दवान तथा २९००० हिन्दुओं के हस्ताक्षरों के साथ सरकार के पास वह प्रार्थना-पत्र भेजा गया कि एक कानून हारा बहुविवाह की हानियों को रोका जाय। उस समय बंगाल के लेक्टीनेन्ट गवर्नर तो इस प्रथा को मर्योदित करना आवश्यक समझते थे। कि कानू गवर्नर जनरत्व की यह सम्बद्धि

पत्र का एक अंशा।

३३ चच्छीचरणसेन—ईश्वरचन्त्र विद्यासागर, प्०३१० ।

<sup>&</sup>lt;sup>8 अ</sup> कहा जाता है कि बहुविवाहविरोधी शिष्ट मन्डल जब गयनंर से मिला तो उन्होंने

मी कि हिन्दू अभी इस मुघार के लिए तैयार नहीं है और उनमें बहुविवाह के नियंध के नियमका प्रचलन सम्भव नहीं है। १=६६ में एक सरकारी कमेटी बहविवाह के विषय पर विचार करने के लिए विठायी गयी। उसकी यह आदेश दिया गया वा कि वह दो मर्यादाओ में रहते हुए उसा बराई को दूर करने के उपाय सुझाये पहली मयीदा यह थी कि हिन्दुओं को एक से अधिक स्तियों लेने की जो सामान्य स्वतन्त्रता प्राप्त है, उस स्व-तन्त्रता को किसी प्रकार सीमाबद्ध किया जाय तथा इसरी यह थी कि बहुविधाह की पदिन को अग्रेजी बातन के बारा साध्य स्वीकृति न वी जाय। कमेदी को इन मर्यादाओं के अन्दर रहते हुए बगाल के मुलीन बाह्यणों में प्रचलित विवाह की पुराई को कम करने के उपाय सुमाने थे। इस कमेटी के सास सवस्य ने, इनमें वो बाग्रेज तथा पाँच हिन्दू थे। कमेटी में बगाल में बहुविवाह के विकास, विस्तार एवं हानियों का सक्षिप्त दिग्दर्शन कराके, बहुमत से अपनी पह सम्मति थी कि एवं से अधिक स्तिया रखने की सामान्य स्वनन्त्रता की सीमित किये बिना व्यवस्थापिका सभा द्वारा कोई कानून नहीं बनाया जा मकता है। इस समिति के सदस्य श्री ईश्वर चन्द्र विद्यासागर ने अपनी मतभेद सुचक सम्मति में यह लिखा वा कि इस विषय में आवश्यक कानून अविलम्ब बन जाना चाहिए । विनन् अन्य सदस्यो सर्वश्री रामनाथ ठाकुर, जयकृष्ण मुकाजी, विगम्बर मिल ने कहा नि शिक्षा से तथा विराधी लोकमत के प्रभाव से यह कूप्रया अपने आप दूर ही जायगी, अंत राज्य का इस विषय में भीई हस्तक्षेप नहीं करना चाहिए । उन लोगों की गढ़ लागा पूरी हुई और बगाल में यह प्रवा अब बहुत कम हा गयी है।

बनाल के लांतरिक्त अन्य प्रान्तों में वर्तमान समय में हिन्दूओं के धनी वर्ग में वह-विवाह की प्रधा प्रजानत की और हिन्दू पुरुषों को कानूनों दृष्टि से बहुविधांह करने का लांधकार प्राप्त था, किन्दु १९४४ के हिन्दू विवाह कानून द्वारा हिन्दू समाज में पहली पत्नी या पति के जीवित होते हुए दुसरा विवाह करना दण्डनीय अपराध बना दिया गया है और हिन्दू समाज में अब बहुविधाह की प्रधा का कन्त हो गया है। <sup>3 ४</sup>

वर्तमान हिन्दू समाज मे कुछ मृनोरंजक बहुविवाहो तथा इनके प्रेरक कारणो को विवेचना के लिए वेश्विये—इरावती कवें—हिन्दू सोसावटी एन इण्टरप्रेटेशन बन्द्यन कालेज, पुना, १९६९, पु० १६६-७९।

#### अध्याय १४

# बहुभतृ ता

बहु विवाह (Polygamy) का एक महत्त्वपूर्ण रूप यह है कि एक स्त्री के अनेक पति हों। "इसे बहुमत्ता (Polyandry), अनेकपतित्व या बहुपतित्व की प्रधा भी कहते हैं। इसके कुछ थांहें से ही उदाहरण प्राचीन एवं अवांचीन हिन्दू समाज में उपलब्ध होते हैं। मानव समाज में इस प्रचा का प्रचलन बहुमायँता की अपेद्धा बहुत कम है। सबसे अधिक प्रचलन एक-विवाह (Monogamy) की प्रधा का है और सबसे कम बहुमत्वाका। हिन्दू समाज में भी मही स्थिति है। भारत में इसके बहुत कम उदा-हरण पासें जाते हैं।

#### वैदिक युग

हम समय बहुनत् ता की प्रणा के कुछ मंकेल अवस्य मिलते हैं, किन्तु उनके आधार पर यह नहीं कहा जा सकता कि उस समय के समाज में इस प्रणा का प्रजलन रहा होगा। नह (१०१८ ११३०) तथा अववं (१४)२११) में यह कहा गया है—
"ह अग्नि, प्रजा के साथ तुम (एक) पत्नी को बहुत से पतियों के लिए देने वाले हो।"
इसी तरह अववं (१४)२१२०) में एक पत्नी में कई पतियों को बीज क्यन का आदेश
दिया गया है, किन्तु इन स्वलों से हम किसी निक्चित परिणाम पर नहीं पहुँच सकते ।
वेद में बहुत्वन के लिए एकववन और एकववन के लिए बहुवचन का बहुत प्रयोग होता
है। पाणिन के अ्याकरण में वैदिक वानयरचना के इस नियम को स्थीकार किया गया
है और इसकी विस्तार से अवाक्या की गयी है। इसके अतिरिक्त इस प्रथा कर समर्थन करने
वाला और कोई प्रमाण उपस्थित नहीं किया जा सका। इसके विपरीत ऐतरिय ब्राह्मण

इस विषय का नवीनतम सर्वोत्तम अञ्चयन प्रीस तथा डेन्मार्क के प्रिन्स गीटर के ए स्टबी आक पीलिएण्ड्री (A study of Polyandry, Moulton & Co. Hague 1963) में है। इसमें लेखक ने लंका, तिन्दत, केरल तथा नीलिगिरि में बहुम्त्र्त्त की प्रया रखने वाली आतियों के निवास स्थानों में आकर वहाँ वैद्यस्किक सम्पर्क स्थापित करके इस प्रया के स्वरूप तथा इसे उत्पन्न करने वाले कारणों की सुन्दर मीमांता की है।

(१२।११) बड़े स्पष्ट शब्दों में यह घोषणा करता है कि एक पुरुप बहुत मी स्त्रिमों को प्राप्त करता है, अतः एक व्यक्ति की बहुत सी पत्निमौं होती है, किन्तु एक पत्मी के बहुत से पित एक साथ नहीं होते। र तै० सं० ६।६।४।३ बहुमतूँ ता का एक विचित्र उंच से विरोध करता है, उतके शब्दों में "बहु एक यक्ततन्म (मूप) को दो रणनाओं (रिस्मियों) से घेरता है, अतः एक पुरुष दो स्त्रियों को प्राप्त करता है, विन्तु वह एक रणना से दो पूर्यों को नहीं प्राप्त करती।" बहुभनूँ ना का इससे अधिक स्पष्ट निर्मेष और क्या हो सकता है।

#### महाभारत में द्रीपदी का उदाहरण

प्राचीन चारत में बहुमतुँना ना सबसे अधिक प्रसिद्ध उदाहरण द्रौपदी ना है। किन्तु महाभारत के कम्पयन से स्मष्ट है कि उसके रचिता को यह बात नक्ष्य नहीं भी कि पाँच पाडव एक द्रौपदी के पित हो। उस समय सभी लोगों ने इसे लोगाचार एवं देद के विरुद्ध तथा अधर्म एवं पाप समझा था। महाभारत के प्रमुख पावों के चरित्र पर यह एक बड़ा फलंक और धव्या समझा गया, अतः इसमें अनेक युक्तिमों से द्रौपदी को पाँचों माइसों की परनी सिद्ध करने का प्रयत्न किया गया है और यह इस करणना की पुष्ट करता है कि उस समय बहुमतुँ ता की प्रभा बहुत बुरी समझी जाती थी। इस विषय में महाभारत का वर्णन निम्मलिखित है—

पांडव जब द्रौपदी को लेकर अपनी फुटिया में पहुँचे तो उस समय उनकी माता कुन्ती कुटिया के भीतर भी (महाभारत १।१६३)। भीन और अर्जून ने कुन्ती से कहा—
"माँ, जाज एक अच्छी मिक्सा मिली है।" कुन्ती ने द्रौपदी को न देखते हुए स्वाभाविक रीति से कहा—"तुम सब मिलकर इसका उपभोग करो।" बाद में अब कुन्ती ने द्रौपदी को देखा तो वह बोली—"हाय, मैंने यह बया कह डाला (१।१६३।२)। इसके बाद यह अधमें के कारण बरती हुई तथा सीचती हुई यात्रसेनी द्रौपदी का हाथ पवक्कर युधिष्ठिर के पास आवार बोली—"मेटा चुन्हारे दी भाइपी ने अब राजा दुवद से उस पुत्री को लाकर मिक्स के कप में मुझे बतलाया, तब मैंने असावधानतावण उस काल में मोय्य यह बात कह अली कि तुम सब मिलकर इसका उपभोग करो। हे कुरबंधा बेटर,

ऐत० ब्रा० १२।११ तस्मादेको बहु बीजाँया विन्वते, तस्मादेकस्य बहुयो जाया मवन्ति नैकस्या बहुवः सहुपतयः ।

महामा० १।१६४।२७-२६ एकस्य बहु व्यो बिहिता महिष्यः कृष्ठनन्दन । नैकस्या बहुवः पुंसः श्रूयन्ते पत्तयः क्वित्त् ।। लोकवेबिक्द्धं त्यं नाधमं धर्मिक्कृतिः । कर्तुमहीस कौन्तेय कस्मात्ते बुद्धिरोवृशो ॥ समापवं (६८।३४) में कर्ण ने श्रीपवी को वेश्या (बन्धकी) माना है क्योंकि उसे कई पुरुष पति के रूप में प्राप्त थे ।

जब तुम ऐसी बात करो कि नेरा कहा हुठा न हो, ब्रोपदी को अधर्म न स्पर्ध करे और इस से कोई विश्वम या जान्ति न हो।" युधिष्ठिर ने अर्जुन से यह कहा कि "सुमने इसे स्वयंवर में जीता है, मुम इससे विधिपूर्वन विवाह कर ला।" अर्जुन ने ऐसा करने से इन्कार किया, नयोंकि युधिष्ठिर और भीम के अविवाहित रहते हुए उनके छोटे बाई अर्जुन का विवाह विधिपूर्वक नहीं हो सकता था। अर्जुन ने यह भी कहा कि "भीमसेन, नकुल, सहदेव, यह कत्या और में आपकी आज्ञानुकूल कार्य करेंगे, जो कुछ धर्म हूं। और जिसमें दुष्य का फल्याण हों उस पर विवार करके आप हमें आजा दें, हम आपकी बाज्ञा का पूरा पालन करेंगे।" अर्जुन की बाणी सुनने के बाद पांडमों ने द्रीपदी की और दृष्टि ठाती। द्रीपदी को देखकर पांडवीं में उसके प्रति प्रवल कामजान उत्पन्न हुआ, न्योंकि विद्याता ने स्वयं द्रौपदी के स्य को अन्य स्थियों की अपेक्षा अधिक सुन्दर बनाया था। युद्धिष्ठर भाइयों की सुख-मुद्रा और आकार देखकर उनके दिल के भाव की समझ गया। उसे व्यास की बात याद आ गयी और घर लगा कि नहीं इस प्रश्न को लेकर भाइयों में आपस में फट न यह जाये। अतः नुधिष्ठिर ने नहा-"कल्याणी द्रौपदी हम सबकी पत्नी होगी" (१।९६३।९६) । द्रीपदी को पाँचों पाइवों से आहते का असली कारण सो यह या कि वे पाँचों उसके रूप पर इतने अधिक मुख थे कि उनमें से पदि वह किसी एक को दी जाती तो पांडव उसके लिए आपस में उसी तरह लड़ भएने को तैयार हो जाते जैसे सुन्द और उपसुन्द तिली-त्तमा के लिए लड़ मरे थे। युधिष्ठिर ने इससे अवने का यह मार्ग द्रृहा कि वह पाँचों की स्त्री हो, लेकिन इसे न तो कुली ने पसन्द किया और न ही द्रुपद ने उचित समझा। मुधिष्ठिर ने धर्म की सूक्ष्म गति के नाम पर इसे जबर्दस्ती पुराने कल्पित उदाहरलों से न्यायसंगत भिद्ध करने का प्रयत्न किया ।

एक दिन राजा द्रुपद ने पृक्षिकिट से कहा—"आज शुभ दिन है, महाबाहु अर्जुन द्रोभदी का विविध्न के वाणिग्रहण करें।" इस पर पृथिकिट ने कहा—"ह राजन् विवाह तो मुझे भी करना होगा" (१।१६ धार १)। द्रुपद ने कहा—"ह निविध्न के मेरी कन्या का पाणिग्रहण करो अववा तुम जितके साथ कृष्णा को आहना बाहते हो उसे बताओं।" युधिकिट ने कहा—"हे राजन्, द्रोपदी हम सबकी पत्नी होती, क्योंकि मेरी माता ने पहले ऐसी आजा दी है। मेरा और भीगतन का विवाह नही हुवा है। क्योंकि मेरी माता ने पहले ऐसी आजा दी है। मेरा और भीगतन का विवाह नही हुवा है। क्योंकि मेरी माता ने पहले ऐसी अजा दी है। मेरा और भीगतन का विवाह नही हुवा है। क्यांकि मेरी माता ने पहले ऐसी अजा दी है। मेरा और भीगतन का विवाह नही हुवा है। क्यांकि मेरी माता ने पहले ऐसी अजा दी है। से स्वांकि कि साम को तोड़ना नहीं चाहते, अतः धर्मपूर्वक द्रोपदी हम सबकी पत्नी होगी। वह अणि के सम्मुख हम सबका पाणिग्रहण करे" (१।१६ धार३ – २६)। द्रुपद ने इस पर आपत्ति करते हुए कहा—"ह अस्तन्त्रन, आस्त की विधि के अनुसार एक पुरुष की बहुत सी स्त्रियाँ होती है, किन्तु एक स्त्रों के बहुत से पति बेद-धास्त्रों द्वारा विहित नहीं है या कभी नहीं सुने गये। है कीन्तेम, तुम धर्मवैता होकर भी लोक एवं बेद दोनों के विश्व वह अधर्म ।

क्यों करना चाहते हों ? सुम्हारी बृद्धि ऐसी क्यों है।" युधिष्ठिर ने उत्तर दिया—"धर्म का रहस्य बहुत मूक्ष्म है। हम उसकी गति नहीं जानते। हम प्राचीन बृद्धिमान लोगों का अनुसरण कर रहे हैं, मेरी वाणी कभी झूठ नहीं कहती, मेरा मन अधर्म में नहीं लगा हुआ है। मेरी माता ऐसा कहतों है और मेरे मन में भी यही बात है। राजन यही निक्तित धर्म है। इसका दिना साने विचार आचरण करों। हे राजन तुम्हें इममें किसी प्रकार की कोई जंबा नहीं होनी चाहिए।" किन्तु हुपद गृधिष्ठिर के उस निक्तित धर्म को अधर्म मानता है और इस विषय पर विचार करने के लिए हुपद, कुनी, युधिष्ठिर और धुन्टखुन्स की एक परिषद् वैद्यी है। इसी ममय बहाँ महाँच कुल्ल हैंगायम आजत हैं।

कुण्य द्वैपायन के आगे द्वपद फिर यह निषेदन करते हैं कि "बहुमर्गृता लोग नया केद विरुद्ध होने से अधने हैं, मैं इस काम को करने का साहस नहीं कर मकना।" युधि-दिया अपने पक्ष का समर्थन करने के लिए कुछ पुरान दृष्टान्त उपस्थित करना है। जॉटला गौतनी के साथ सात ऋषियों ने विवाह किया था। पूर्वकाल में प्रचेता नाम के दम नाइयों ने बाओं (वृक्ष से संबंत्य रखने वाली) कन्या से गायी भी थी। साथ ही धर्मगृष्ट मानी जाने वाली माता का यवन भी हमारे लिए प्रमाण है। इसलिए मैं इसी कर्म को परम धर्म समझता हैं।"

इसके बाद इस प्रश्न पर व्यास अपना यह फैसला देते हुए कहते हैं कि युधिटिंदर ने जो कहा है वहीं धर्मपुक्त है, इसमें कोई शंका नहीं है। जिस प्रकार यह मनावन धर्म हुआ है, वह मैं सबके सामने नहीं कहूँ ना। अपास दुपद का हास पबड़ कर उन्हें अन्दर ले यसे और वहां उन्हें द्वीपयी और पांडवों के पूर्व जन्म की एक विधिन्न कथा सुनायी और दुपद को दिख्यदृष्टि देकर अपने कथन का विश्वास करामा। बाद में यह कहा कि एक तमांवन में किसी अधिय की एक कन्या ने क्यवती और पुणवनी हाने पर भी पांत नहीं प्राप्त किया। पित पाने के लिए उसने कठार तमस्या की। जन्म में शिवजी ने प्रमन्न होकर उस कन्या से कहा—"वर मांगो।" कन्या उनकी यह बात सुनकर पबरा कर जन्दी जन्दी कई बार बातो—"मैं सब मुणों से युक्त पित मोगती हैं।" जिवजी ने कहा—"हमने जन्दी नहीं में सुन्न पीच या सामने हो है अता अनले जन्म में दुप्तार पीच पित होंगों" वह इस जन्म मे द्रीपदी हुई और पांच पांडव इसके पांच पित हैं। भगवान शंकर के परदान को दुपद कैसे टाल सकते थे, अतः उन्होंने यांची पांडवों से द्रीपदी की धादी कर दी।

# द्रौपदी की वहुभत ता के कारण

महाभारत के उपर्युक्त वर्णन में द्रीपवी के पौच पति होने के पौच हेतु दिये गये हैं—
(१) कुन्ती ने पौची पांडवों की द्रीपवी रूपी भिक्ता का सम्मिलित रूप से भीग करने के

लिए आदेश दिया था। (२) छोटे भाई अर्जुन के विवाह से पहले बडे गाई यधिष्ठिर और भीम का विवाह होना चाहिए था। (३) पाँची पाइबी के दिल में द्रीपदी का कप घर कर चुका था, किसी एक को द्रीपदी के दिये जाने से सालयद का भय था। (४) प्राचीनकाल में बाओं और जटिला गौतमी ने अनेक पतियों से तादी की थीं। (५) बीपदी को पिछने जन्म में शकर द्वारा यह वर मिला था कि वह अगले नन्म में पान परियों की परनी होगी। इनमें में पहले कारण परतो विचार करना ही व्यर्थ है। कुली ने बिना देखें भिक्षा के बारे में एक सामान्य बात कह दी थी। बाद में उसे स्वय इस बात का दृश्य हुआ, जह इसे अनुचित भी गमझती थी, जत इस बारण का कोई महत्त्व नहीं है। दूसरा कारण भी ठीक नहीं है। यिक्षिण्डिर का विवाह होने से पहले उसका छोटा भाई भीम हिजिस्बा से विवाह कर चुका था। यदि भीम मुधिष्ठिर से पहले विवाह कर सकता या तो अर्जन प्राचा विवाह करने ने क्या दोप था ? यदि इस नियम का पासन ही करना था तो अर्जुन के विवाह को बोड़े समय के लिए टाला जा सकता था। उससे पहले पश्चिष्ठिर और भीम के विवाह कर दिये जाते और बाद में अर्जन का विवाह हो जाता। भौथे कारण में जो पूराने उदाहरण दिसे गर्ने है उनके विषय में यही कहा जा सकता है कि महाभारतकार इस कला में बहुत निपूण है। यह जब भी किसी बात का समर्थन करने लगता है भी इस प्रकार के दण्डान्त देता है। जान पठता है इपय की इन चारी कारकी से सम्तोध नहीं हुआ। तब अन्त में पूर्वजन्म के बरदान वाली घटना की किनप्ट कलाना की गयी। यदि भौधा कारण ठीक था, पुराने जमाने में बास्तव में ऐसे विवाह होते वे तो द्रीपदी का विवाह हो जाना चाहिए या । इसके बाद द्रीपदी के पूर्व जन्म की घटना का मुनाना इस बात की मुजित करता है कि व्यास इस प्रधा के औ जित्य की पहले चार कारणों से इपद के जिल पर भनी-भौति अकित नहीं कर पाये थे। इपद अपनी क्रमा द्रीपदी का विवाह पांची पाडवी के साथ इसलिए नहीं करते कि यह कोई पुराना नियम है, किन्तु इसलिए करते है कि शकर उसे पिछने जन्म में यह बर दे चुके है और मंकर के अरदान की टाला नहीं जा सकता। दूपद ने वहा है-"जब मनधान शकर ने ऐसा विधान किया है और इन्हीं के लिए कृष्णा बनाधी नयी है, तब यह चाहे धर्म हो वा अधर्म, मुझ को कोई बीप नहीं लग सकता, ये लोग सुख से कृण्या के साथ विधिपूर्व के विवाह करें"।

कहा जाता है कि पाड़न हिमालन प्रदेश में रहने वाली जिस जाति से सम्बन्ध रखते थे, उस जाति में यह प्रधा प्रचलित थी। उस प्रधा के अनुसार ही पाड़कों में यह विवाह किया था। किन्दु बर्तमान महाभारत से इस कल्पना की पुष्टि नहीं की जा सकती। यदि वास्तव में पाड़कों में यह जातीय प्रधा थी तो फुन्ती को डौपदी देख लेने पर यह दुख क्यो

महामा० १।२०६१२ कुटीयता सा स्वनवेश्य पुत्रान्त्रोवाव भूंकोति समेत्य सर्वे ।
 पत्रचाचव कुन्ती प्रसमीक्ष्य कृष्णां करटं मया भाषितिमायुवाच

हुआ कि मैंने यह बया कह हाला। धर्मराज युधिष्ठिर अपनी गाता के वचन की रक्षा पर बहुत बले देता है, किन्तु बहु उसे इस आधार पर कभी उचित नहीं ठहराता कि कुल-धर्म होने से माता का बचन मान्य है। वह स्वयं यह कहीं नहीं कहता है कि यह हमारा कुल धर्म है। राजा अन्य कन्याशास्त्र को दूरा समझता हुआ भी भीष्म से मात्री के लिए कुलधर्म के नाम पर शुस्त्र की मौग करता है। बहुमत् सा की अधा बुरी होने गर भी युधिष्ठिर यह कह सकता था कि यह उसका कुलधर्म है; फिल्सु उसने ऐसा नहीं कहा। अतः बतेंगान महाभारत के पढ़ने से नी इस चहुयिनाह का बही कारण समझ धाता है कि भाइयों में परमार संघर्ष को दूर करने की दृष्टि से ही द्रीपदी सबकी पत्नी मानी गयी और बाद में इसे गुराने आख्यानों तना कहानियों से न्यायोजिन सिद्ध फिया गता।

द्रीपदी पाँच पांडवों की पत्नी हुई। नारद के परामर्थ से पांडव समय नियत करके वर्ष में ७२-७२ दिन द्रीपदी का उपभोग करने अने । उसे ज्यांग पर्य के अध्याय ९४० में श्रीकृत्य कर्ण को पांडवों के पक्ष में जाने के लिए जहाँ उसे अन्य बहुत से प्रलोधन देते हैं वहाँ यह भी कहते हैं कि तू यदि पांडवों का पक्ष ग्रहण करेगा तो पांडव तुसे सबसे बड़ा भाई मानेंगे और वर्ष के छठे हिस्से में द्रीपदी भी मिलेगी।

बौद्ध साहित्य - बौद्ध साहित्य में बहुमूर्तता था एवा ही स्थल पर उल्लेख है और वह महाभारत की कहानी का ही विकृत रूपालार है। कुणालवातक (सं० ५३६) में पिताराज कुणाल समें का उपदेश देने के लिए एक बहासभा का आयाजन करता है। नारद दस हजार भनती के साथ उसका उपदेश श्रवण करने आता है। कुणाल स्तिमों के दोपों को बताता हुआ एक गांधा कहता है। एक पुरानी कथा में कहा जाता है कि एक कुमारी कान्हा (कुण्णा) पाँच राजकुमारों से ब्याही गयी थी, फिर भी वह सन्बुष्ट नहीं हुई, वह अन्य व्यक्ति को चाहती थी। उसने एक कुमड़े बौने के साथ

एक आधुनिक समाजनास्त्री प्रिन्स पीटर (पूर्वोक्त पुस्तक, पु० ४१२) मे ब्रीपवी के उदाहरण से वी परिणाम निकाले हैं—(१) वर्तमान समय में इस प्रथा का तिब्बत में अधिक प्रसार है, भारत में पह प्रथा तिब्बत के सम्पर्क से आ सकती है। (२) इसका प्रसार मुख्य रूप से क्षत्रियों के कुलों तक सौमित था। किन्तु वासी का कृष्टान्त यह सुचित करता है कि बाह्मणों में भी इस प्रवा का प्रवार था।

वर्तमान समय में बह व्यवस्था गढ़वाल तथा नीलिगिरिवासी ठोडों में पायी जाती है। पॉटर ने (पूठ दुठ, पूठ ५२३) लिखा है कि गढ़वाल में पत्नी बारी-बारी से एक ही घर में अत्येक पति के साथ कुछ निश्चित समय तक सहवास करती है। डोडों में गह अवधि एक महोने की होती है। ऐयम्पन ने बताया है कि केरल के ठंडनों में वधू के नवयुवती होने पर माता पतियों द्वारा बधूसमागम की बारों का निश्चय करती है। वेश्या का काम किया। यह कान्हा महाभारत की कृष्णा डीयदी है और टीका में पान पत्तियों के नाम अज्युन (अर्जुन), नकुन, बीममेन, मुश्चिथ्यन (यृग्निस्टिर) और महदेव बतायं प्रेये हैं। यह कुन्ना जीना कीन था, इस पर महाभारत और बीड प्रन्यों से कुछ प्रकाम नहीं पड़ता है।

समसास्त — अमेशान्यों में बहुमतुँगा का बहुत कम उल्लेख है। आगन्यस्य स्था बृहुत्मिन ने ही प्रमंत्रका उत्तरा क्षेत्र किया है। आगन्यस्य (२१९०१२७)२-६ नियाग का वर्षन करने हुए कहता है कि कोई व्यक्ति नियाय द्वारा पुजान्यत्ति के नियु स्त्री को दूसरे या बहार के नामों को न दे, अभिनु मगोबो का ही दे, व्योक्ति अमें इस वात का उपदेश करने हैं कि कन्या कुन की अयोत् गत्र भाइमों की ही दी जाती है। "बृहुत्यति (स्मू क वर्षक १ पू ० १०) ने विधिन्न देशों की आचारों या निर्देश करने हुए कहा है कि विधिन्न में अपने मामा की मनकी के साथ व पारसियों में माना के साथ विवाह होता है, वह अन्य देशों में एक कुल में कन्या देने की या बहुभतुँ ता की प्रधा वा गर्म उल्लेख करता है।

कुमारित और नीतकक की ब्यास्वाएँ-मध्यमान के दार्शनिकी एवं टीका-कारों के लिए द्रौपवी का विवाह एक बड़ी विचारणीय समन्या थी। बुमारिल भट्ट ने सन्तवातिक में अपने पांडित्य के कौशन से जिन प्रयार यह सिद्ध किया वा कि सुभद्रा अर्जुन की ममेरी बहित नही थी, उनी प्रकार उसने महाभारत की इस घटना के संस्वनध में भी पर्याप्त ऊहापोह से यह सिद्ध फिया ह कि द्वीपदी पांच पांचमें की पश्नी नहीं थी। इस विषय में उसने तीन प्रकार की व्याख्याएँ की हैं। (१) पहनी व्याख्या ने अनुसार महाभारत में आलंकारिक रूप ने एक ही द्रीपदी का वर्णत है। द्रीपदी कोई वास्तविक स्त्री नहीं थी, वह पांडवों की राज्यसक्ष्मी का प्रतीक मात थी, पाँच पांडवों के साथ उस का विवाह यह सुचित करता है कि वे पौचीं भाई अपने राज्य का संयुक्त रूप से श्रीतिपूर्वक उपभाग कर रहे थे। (२) अथवा तुसरी व्याख्या के अनुसार हम यह भी करवना कर सकते हैं कि पाँचों भाइयों का विवाह बास्तव में पाँच विभिन्न स्कियों से हुआ, किन्तु उनकी आकृति, व्यक्तिस्व और स्वभाव आपस में इतने अधिक मिलते ये कि उन्हें द्रीपदी का सामान्य नाम दे दिया गमा। (३) अथवा तीसरी व्याचमा के अनुसार द्रीपदी का विवाह बस्तुत: उसे अपनी धनुर्विद्या के कौगल से जीतन वाले अर्जुन के साथ हुआ, किन्तु महाभारत में उसे पांचों पांडवों की पत्नी इस बात की जताने के लिए बहा गया है कि पांडवों में अत्यधिक ग्रीतिपूर्ण और मधुर सम्बन्ध थे। नैतिकण्ठ को महाभारत की टीका लिखते समय, द्रौपदी के बहुविवाह की नमस्या का सुनक्षाना आवश्यक जान पड़ा। वह इस पर यह कहता है कि आजकल भी नीच जाति की स्लियों के दो या तीन पति दिखाई देते हैं, किन्तु उनके आचार की प्रमाण नहीं माना जा सकता। पांडवीं

तन्त्रवातिक खण्ड १, पु० १६१-२ (अंग्रेजी अनुवाद)

के देवता तुल्य होने से "न देवचरित्रं चरेत्" के अनुसार उनके द्वारा की हुई वालों पर आचरण नहीं करना चाहिए।

# नायरों की बहुभत् ता

मगल एवं मराठा यम के मुरोपियन मालियों ने मलाबार की नामर जाति में प्रचलित बहुभतंता की प्रथा का गर्णन किया है। " १६६३ ग्रं॰ में एक इतालवी याजी सीजर फेडरिका ने इस प्रदेश का भ्रमण करने के बाद लिखा था--- "इन नांगों का नाभि से उसर का गरीर नग्न रहता है, जांचें काशों से दंकी होती है, पैर नंगे होते है, बान सम्बे और सिर की बोटों बंधी होती है। वे अपने साथ हमेगा डाल और नंगी तलवार लेकर चसते हैं। इन नायरों की स्तियाँ साझे की होती हैं। जब कोई नामर किमी स्त्री के घर में आता है तो वह अपनी वाल और तलवार घर के बाहर छोड़ जाता है ताकि कोई दूसरा व्यक्ति उस घर में आने का साहस न करे।" एक पूर्वगाली याबी फर्नाओं जोप्स द कस्तन हेदा ने नायरों में इस प्रवा को प्रचलित पाया। उसके कमना-मुसार इस देश के नियमों का अनुसरण करते हुए नायर विवाह नहीं कर सकते, अतः किसी व्यक्ति का निश्चित पूज या पिता नहीं होता, उनके सब बच्चे ऐसी ही स्लियों से उत्पन्न होते हैं, इनमें से प्रत्येक स्त्री के साथ तीन या चार नायर नायस में समझौता करके सहवास करते हैं। इन नायरों में से प्रत्येण इस साझे की स्त्री के साथ एक बॉपहर से अगले दोवहर तक एक दिन रहता है और उसके बाद दूसरा पति एक दिन के लिए वसके पास आ जाता है। ये इस प्रकार अपनी स्तियों और बच्चों के भरण-पीपण की चिन्ता से मुक्त होकर सारा जीवन जानन्दपूर्वन बिताते हैं। नोई भी पुरुष अपनी स्त्री को इच्छानुसार छोड़ सकता है और इसी तरह स्त्री जब चाहे किसी प्रेमी को अपने पास आने से रोक सकती है। इन दोनों पालियों के वर्णन की पुष्टि एलेक्जेंडर हैमिल्टन (१७४४), जोनायन बन्बन (१७१२), फ्रान्सिस बुकानन (१८०७), जेम्स पीटसै (१८१३) नामक यातियों ने भी है।

पृथ्वी वाती के अन्त तक नायरों में इस प्रवा का खूब प्रयक्तन था। १७८८ में टीपू सुल्तान ने एक घोषणा निकाली, इस घोषणा में नायर लोगों से यह कहा गया या कि वे एक स्ती के साथ दस पुरुषों के सहवास की प्रधा का परित्याग करें (पीटर पू० पु०, पू० १७३)। १६वीं वाती में बहुभत्ता की प्रधा नायरों में बहुत कम ही गयी। (पीटर पू० पु०, पू० ६२)। १८८९ में भी विद्याम ने अपनी एक पुस्तक मलाबार ला एक कस्टम' में यह वाक्य लिखे थे 'बहुभत्ता की प्रधा अब विलकुल लुप्त हो गयी है, वर्षांच नायरों में उत्तराधिकार प्रातृ परम्परा द्वारा होता है और विदाह पारस्परिक

रिजली—दी पीपल आफ इण्डिया

सहमित से होता है और इच्छानुसार विवाह का विच्छेद हो सकता है, तथापि श्री लोगन द्वारा सह ठीक ही कहा मया है कि कहीं भी विवाह के कथन का इतनी बुद्धापूर्वक पालन नहीं होता, इतने प्रयक्तपूर्वक उसकी रक्षा नहीं होती जितनी सलावार में होती है, यदापि विवाह किसी मास्वीय विधान के अनुसार नहीं होता है।" किस्तु श्री विधास ने दन वाक्यों में कुछ अतिवायों कि से काम विधा है, क्योंकि १०६९ में मलावार विवाह कामीकन ने अगनी निर्माट में लिखा था—"यदि बहुभत्ती का आश्रम ऐसे निवाल से हैं जिसके दारा एक स्वी की वह छूट प्राप्त होती है कि वह अपनी वाति या सामाजिक प्रतिप्ठा को खोंचे विना अनेक पुत्रपा के साथ सहवास नार सके, तो हम यह कह तकते हैं कि यह प्रथा मलावार में रिवाज द्वारा स्पष्ट कप से स्वीकार की जाती है और यहां ऐसे प्रदेश तथा जातियां हैं जहां स्त्रियों की यह छूट प्राप्त है।" १०६६ के मलावार मैरिज एक्ट (महास का १०६६ का कानून से ४) तथा १९३३ के 'दि महास महमककथायम् ऐक्ट' (१९३३ का २२वां कानून) द्वारा यह प्रथा अब विलकुत समाप्त कर थी गयी है।

मनमक्कथायम् या अनियसत्तान दक्षिण भागत में प्रचनित दाय सम्बन्धी नियमों को कहते हैं हैं जिनके अनुमार किसी व्यक्ति के मरने पर उसकी सम्पन्ति का उत्तराधिकारी उसका लड़का न होकर उसकी बहिन का लड़का होता है। अनियसन्तान कन्नड़ भाषा का कब्द है और 'मनमक्क' सलमाती भाषा का। किन्तु दोनों का अर्थ बहिन के लड़के से मानी जाने वाली कंभपरम्परा है। इस पद्धति में किसी व्यक्ति के मरने पर सम्पत्ति उसके पुत्र को नहीं मिलती, किन्तु उसकी बहिन के लड़के को मिनती है। इस विचित्र प्रथा का कराण यह है कि नामर या अन्य वातियों किसी म्ही ने विवाह सम्बन्ध करके उस स्वी को अपने पर नहीं लाते, वह स्वी अपने पितृगृह में रहती है। उसके पति उसके साथ सहवास करने के निए स्वणुरालय में जाते हैं और सहवास के बाद अपने मर लौट आते हैं। एक व्यक्ति से बाता मन्ताने मैदा होनी हैं वे पिता की न होकर माता की समझी बाती है। नाना के घर में उनका पानन-पोपण होता है और वे नाना के परिवार या तत्वाइ में रहती है, अतः किसी व्यक्ति के मरने पर उसका पुत्र उसकी सम्पत्ति का अधिकारी नहीं होता, क्योंकि बह नाना की सम्पत्ति में से अपना हिस्सा नेता है। पति के इन में कोई पुश्य सत्वान न रहने से बह अपनी बहिन के लड़कों को अपना उत्तराधिकारी बनाता है।

वर्तमान भारत में बहुमतृंता

वर्तमान काल में भारत में बहुमर्तुता की प्रचा दो ख्यों में यायी जाती है :--

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> हरिदत्त बेदालंकार-हिन्दु परिवार मीमांसा पृ० २७०-१

(१) मान्सत्ताक बहुभवृंता (Matriarchal Polyandry), इसमें एक न्ती के कई पांत होते हैं, जिन्तु उन पनियों में परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं होता। नायरों में प्रचनित बहुभवृंता इसी प्रकार की थी। इनके यहां मान्यंवापरम्परा (मरुमकक्यायम्) का नियम होने के कारण इसे यह नाम दिया गया है। इसका दूसरा नाम अक्षान्यहुभवृंता (Non-fratornal Polyandry) भी है। (२) आन्वहुभवृंता (Pratornal Polyandry) भी है। (२) आन्वहुभवृंता (Pratornal Polyandry) इसमें एक न्यों के अनेक पति जापन से आई-माई होते हैं, जैसे दौवदी के पांचों पति गरुखर थाई थे। भारत में वर्तमान हिन्दू मुमार्थ में दोनों प्रधार की बहु-भावृंता गयी जाती है, किन्तु पह न्यरण रखना आहिए कि यह प्रथा कुछ दर्गी-गिनी विजय आधियों नक ही सीमित है। उत्तर भारत में यह प्रथा बहुरादून के जीनगार वाधर के प्रदेश में, कथमीर राज्य के नदाख प्रदेश में, मिरमूर तथा दिहरी गढ़याल की कुछ जातियों में, कथमीर की वरद आति में हभा दक्षिण भारत में नीचिमिरि निवासी दोड़ा जाति में, केरल की ठंडन (Thandans) कम्मलन तथा कुछ अन्य शिल्पी जातियों में पार्थी जाती हैं, पहले यह नायरों में भी प्रचलित थी। रेप

दिला में बहु अर्थुंता—दिला भारत में नीलिगिर के टीडों तथा फोट बीगों में सह प्रथा प्रचलित है। टोडों में एक पतनी के अनेक पति प्राय: भाई होते हैं। वहां भाई वादी करता है, किन्तु उसके छोटे भाड़ यों को बहे भाई की पतनी के पान जाने का अधिकार होता है। पतनी का गर्भ रह जाने की दक्षा में बड़ा भाई सातवें महीने में धनुष बाण के साम एक विधि सम्पन्न करता है और इससे बहु कच्चे का कानूनी पिता वन जाता है। जब तक बसका छोटा भाई ऐसी विधि नहीं कर लेता तब तक सब बच्चों का पिता बड़े भाई को ही माना जाता है।

करल में निम्नलिखित जातियों में बहुभागू ता की प्रवा पायी बाती है—नामर, ठंडन, उत्तरी कीचीन के थिया, बम्मलन अथवा शिल्पकारों की विभिन्न जातियों, जैसे तथन (गुनार), काम्बान (जुहार), असरी (बड़्ब्री), मुनरी (ठठेरे), कोल्युकुष्य (मालिस करनेवाले), विलकुष्य (धनुष बनानेवाले), कोलकोल्लम (चमार), कीमसन (ज्योतियी), मन्नन (धोवी, नाई) १० नामरों में अब बहुभवू ता लगभन लूप्त हो गयी है (पीटर पू० ६२)। ५७५५ में टीपू मुल्तान ने मलाबार पर बढ़ाई करते हुए यह घोमणा की थी कि यह मैसूर पर नामरों द्वारा किये जाने बाले हमलों के खतरे को दूर करेगा। इसने साथ ही उसकी चढ़ाई का एक उद्देश नामरों की इस जयन्य प्रधा का भी

५० प्रिन्स पीटर—पू०पु०, पू० ४०७, वी गजेटियर आफ इण्डिया १६६४ खं० १, पू० ४४१, केरल की विभिन्न जातियों में इसके प्रसार के जानार्थ देखिए फ्रिन्स पीटर— पू० पु०, पू० १४६-२३६ ।

<sup>1)</sup> पीटर-पुर पुर, पुर १७३ ।

उन्मूचन करना था जिनके अनुसार एक स्वी दस पुरुषों के साथ रहती है (पीटर, पृ० ९७३)। अब नबीन परिस्थितियों में नाथरों में इस प्रया का लीप ही कुवा है तया अन्य जातियों में यह श्रीण ही रही है। ९३

उत्तर मारत में बहुमन् ता—उत्तर भारत में बहुमन् ता की प्रवा अधिकतर हियालय के जरेणों में हैं। सिक्किम और नृषी तिब्बत के भोटी और तिब्बितियों में बड़ा माई जब किसी स्की से बादी करता है तो वह सब भाइबों की स्वी समझी जाती है। यह नहीं समझाना चाहिए कि वह सभी छोटे भादमों के साथ सहवास करेगी। उसे इस विषय में पर्याप्त करताला प्राप्त है और यह उसकी इच्छा पर अवलिश्वत है कि वह किस गाई के साथ महवास करे। यदि सबसे बड़ा भाई जिसने उस स्वी को ब्याहा था, गर जाता है तो स्वी अपनी इच्छा के अनुवार छोटे भाइयों में से किसी एक को अपना पति चुनती है। यदि वह मृत भाई के बाद गेंप भाइयों में सबसे बड़े को अपना पति चुनती है तो वह सब भाइयों की स्की होती है। यदि वह सबसे छोटे भाई को अपना पति चुनती है तो वह उसकी और उससे छोटे भाइयों की स्की होती है। यदि वह सबसे छोटे भाई को अपना पति चुनती है तो वह उसकी और उससे छोटे भाइयों की स्की पत्नी समझी बायेगी। यदि वहा भाई बावी नहीं करता है किन्तु उससे छोटा भाई गादी करता है को उस पत्नी पर बड़े भाई का कोई बधिकार नहीं होता, छोटे नाइयों का ही जस पर अधिकार ही तो तहे। यह के भाई का कोई स्वधिकार नहीं होता, छोटे नाइयों का ही जस पर अधिकार होता है। यह के भाई का कोई हर नहीं रहता।

संपुक्त प्रान्त में वेहरापून जिले के जैनसार बाजर में इस प्रथा का खूब प्रचलन है, यहां बहुत से भाइयों की एक पत्नी होती है। जब घर में बड़ा भाई होता है तो एत्नी उसी के साम रहती है, उसकी अनुपस्थित में वह उसके छोटे भाई के साम रहती है। दूसरे नाई दिन के समय खेतों में पत्नी के साम रहते हैं। कोई भाई अपनी पृथक् पत्नी भी रख सकता है और सामान्य पत्नी का भी उपभोग कर सकता है, बजर्ते कि दूसरे नाई इस पर एतराज न उठायें। कई बार एक परिवार में साझे की कई स्थियों होती हैं। एक बार आठ माइयों के एक परिवार में इस प्रकार की तीन स्विमां थीं। १३ पंजाब के पहाड़ी हिस्सों में भी कांगड़ा जिले के स्पीती, जाहील परानों, नम्बा, कुल्तू तथा मण्डी के ऊंचे प्रवेशों में तथा कांगतों में यह प्रया प्रचलित है। प्रायः सर्वे माई ही एक पानी को व्याहते हैं। किन्तु १६०१ की पंजाब की जनगणना रिपोर्ट में स्पीती का एक ऐसा

केरल में इस प्रथा के विस्तृत वर्णन के लिए देखिए पीटर पू० १७३-२३६, नील-गिरि के टोडों के लिए देखिए पू० २४०-३००।

<sup>5.3</sup> जीनसार बाबर की इस प्रथा का विस्तृत विवेचन श्री घोरेन्द्रनाथ मजूमदार की हिमालयन योलीएण्ड्री (बम्बई १९६२) में है।

उदाहरण दिया गया है (पू० २२९) जिसमें दो निभिन्न व्यक्तियों ने पहले एक स्त्री के साथ गादी की, फिर उन्होंने अपनी सन्यत्ति साझे में कर सी और दोनों एक दूसरे को भाई समझने लगे, किन्तु धर्मभादयों के उदाहरण बहुत कम पाये जाते हैं।

# बहुभत् ता की प्रथा के प्रचलित होने के कारण

 उत्तर भारत में यह प्रया देहरादून के जीनसार यावर प्रदेश में तथा दक्षिण में केरल प्रदेश में अधिक प्रचलित है। अतः यहाँ इस प्रया के प्रचलित होने के कारणों का संक्षिप्त उल्लेख करना समीचीन प्रतीत होता है। <sup>9 प्र</sup> इसके प्रधान कारण निम्नलिखित है—

आधिक कारण-जीतसार वावर के पर्वेदीय प्रदेश में कृषियोग्य भूमि बहुत कम है, पहाडों पर खेतों का निर्माण बढ़े कठोर परिश्रम से किया जाता है और वर्ष ऋतु में इन्हें बहुत क्षति पहुँचती है, अतः यहाँ खेती के लिए अनेक व्यक्तियों की आवश्यकता होती है। इसका समाधान इस प्रदेश में संयुक्त परिवार तथा बहुभत्ता प्रधा से किया गया है। इसमें परिवार के सब व्यक्ति मिलजुलकर काम करते हैं और अपने सीमित साधनों का अधिकतम उपयोग करते हुए अपने जीवन निर्वाह के लिए आवश्यक उत्पादन करते हैं। बहुमत् ता का एक वहा लाभ यह है कि इसमें भाइयों द्वारा अलग-अलग विवाह करके पारिवारिक सम्पत्ति का वेंटवारा करने की प्रवृत्ति को प्रोत्साहन नहीं मिलता, यह सम्पत्ति सब भाइयों के एक ही घर में इकटडे रहने के कारण विभक्त नहीं होती है, अपित अखन्य बनी रहती है। यहाँ पहले ही जमीन बहुत बांडी होती है, यदि चाइमों की पृथक सादियां होने लगें तो इनकी थोड़ी सी जमीन इतने अधिक छोडे टुकड़ों में बंट जायरी कि यह आधिक दृष्टि से सर्वधा अनुपर्मागी हो जायेगी। अतः जब श्री मुकुन्दीलाल ने टिहरी बढ़वाल में एक व्यक्ति से पूछा कि वह इस प्रया का अनुसरण नयों करता है, तो उन्हें यह उत्तर मिला कियह उनके लिये हितकर है, इससे उनकी जमीन सुरक्षित बनी इन्हती है और बेंटती नहीं है 1 र । जीनमार बाबर में इस कारण की पुष्टि इस बात में भी होती है कि यह प्रया भूमि रखने वाले वर्गी खस (राजपुत) तथा बाह्यणों में अधिकप्रवसित है। ऐयण्यन के मतानुसार मत करल की ठंडन जाति में भी पारि-बारिक सम्पत्ति को विभारन और विभाजन से बनाने के लिए यह प्रधा प्रचलित हुई है।

अीनसार बाबर में इस प्रथा को जन्म देने वाले कारणों के लिए वेखिए ऊपर लिखी पुस्तक, पू० ७४-६। विसिन्न जातियों में इस प्रथा के कारणों की मीमांसा वैस्टरमार्क की हिस्टरी आफ ह्यू मन मीरिज के खण्ड ३, अध्याय ३० में है, इनका संक्षिप्त परिचय प्रिन्स पीटर को पुस्तक (पू० १०७-१९० तक) में है। प्रिन्स पीटर ने इन कारणों की आलोचनात्मक मीमांसा (पू० ४४३-४७९) की है।

र पीटर-पु० पु०, पृ० ५६०।

भूमि पर कार्यं करने वाले व्यक्तियों को अधिका संख्या में पाने की लालसा तथा
पारिवारिक सम्पत्ति को बंटवारे से बचाये रखने के दो कारणों के अतिरिक्त वैस्टरमार्क के मतानुसार तीसरा आधिक कारण जनसंख्या का नियन्त्रण है। यदि सब माई पृथक् क्ल से विवाह करके अपने घर बसायें तो वनसंख्या जिस गति से बढ़ेगी उसकी अपेका इस प्रधा के परिवार में एक स्त्री रहने की स्थिति में जनसंख्या शीभी गति से बढ़ती है। इससे जनसंख्या घर नियन्त्रण बना रहता है। यह पहाड़ों जैसे कम उपजवाने प्रदेशों के लिए बहुत उच्योगी है, इसी कारण जहान्न और तिक्वत जैसे सूर्य प्रदेशों में यह व्यवस्था पानी आती है।

वैस्टरमार्क के मतानुसार निम्नलिखित आर्थिक कारण बहुभर्तुता के प्रपतन में सहायक होते हैं-वहत कम उपत्र वासे प्रदेशों में जनसंख्या की नियन्तित बनाये रखने की इच्छा, एक ही परिवार में सम्पत्ति को सुरक्षित एवं अविभक्त बनाये रखने की इच्छा, खेती आदि के कार्यों को करने के लिए आतमात्र की मावना को पुष्ट करने की आवश्यकता, सम्पत्ति को सामाजिक प्रमाव रखने वाले कुछ धनी व्यक्तियों के हावीं में केन्द्रित बनाये रखने की इच्छा, निर्धनता के कारण कन्यायुक्क देने में असमर्थ भाइयाँ का परस्पर मिल कर अपने सीमित साधनों की संग्रहीत करके मुक्क बुटाने की संभावना तथा पणपालक जातियों में सभी प्राप्त साधनों को एकज करके अपना काम चलाने की आनगमकता। इनमें से अधिकांश कारण जीनसार वाबर में पाये जाते हैं। इसके अतिरिक्त श्री मजुमदार ने इस व्यवस्था का एक अन्य बड़ा लाम आधिक आवश्यकताओं के साथ इसका सामंजस्य और अनुकुलता बतायी है। १ व इसमें परिनयों की संख्या आर्थिक साधनों तथा वैमक्तिक आवश्यकताओं के अनुसार बढ़ायी जा सकती है। दो या अधिक भाई अपना-अपना जीवन एक यादी स्त्रियों से आरम्भ कर सकते हैं, किन्दु बाद में आवश्यकता पढ़ने पर इनकी संख्या बढ़ा सकते हैं। खेतों में काम के लिए पर्याप्त संख्या में मजदूर पाने के लिए पिता और पुत्र अपनी संख्या से अधिक स्तियाँ ले सकते हैं। श्री मजूमदार ने इस विषय में नारायणचन्द्र नामक व्यक्ति का उदाहरण दिया है, इसमें पिता-पूत्र दोनों ने दो-दो विवाह किये थे। प्रायः परिवार में पूरुष सदस्यों की अपेक्षा पिलयों की संख्या कम होती है, इस संख्या का कम होना भी लाभदायक है, क्योंकि पहाडों में एक-दो पति प्रायः कार्यथश बाहर चले जाते हैं, किन्तू सब स्त्रियाँ यर पर ही रहती हैं।

वैयक्तिक कारण—कई बार वैयक्तिक कारणों से भी इस प्रया को सुविधाजनक समझा जाता है। कई स्थानों में वह प्रया परिवार में सुख और शान्ति वनीवे रखने वाली मानी जाती है। कई भाइयों की पूजक्-पूर्वक् पहिनयाँ प्रायः कलह बुद्धि का कारण

१६ मञ्जूमबार-पूर पुर, पुर ७६।

होती हैं। जी यू-ई का कहना है कि यदि भाइयों की एक स्ती होंगी नो उनमें लड़ा। नहीं होगी (पीटर---पू० पु०, पू० ४६६)। लहाज में प्रिन्त पीटर को बतावा गया कि बहुभतूँ ता के कारण स्तियों के सगढ़े बन्द हो जाते हैं, जहां परिवार में एक स्ती होती है, यहां सदैव गान्ति बनी रहती है। पीटर को केरल में एक ब्यक्ति ने अपनी जाति में प्रचलित यह कहावत बनायी भी कि दो सिरों में समझौता संभव है, किन्तु चार स्तरों में यह संभव नहीं है (पू० ४६२)। इसमें उसका यह अभित्राण वा कि दो पूर्व विना लड़े रह सकते हैं, किन्तु दो स्तियों विना लड़े नहीं रह सकती हैं। बहुभनूँ ता बाते परिवारों में एक स्त्री होने के कारण गान्ति बनी रहती है, किन्तु घर में कई गामियाँ होने पर कसह को प्रोस्ताहन निलता है।

बैस्टरमान ने दो अन्य वैयक्तिक कारण भी इस प्रया के प्रेरक बताये हैं। पहला कारण पुत्र प्राप्त करने भी इक्छा है। नई बार पुरुप यह अनुभव करता है कि वह सन्तान उत्पन्न करने में असमये हैं, अतः वह नाई या अन्य पुरुप से सन्तान प्राप्त करने के लिए इस प्रया को अपनायो है। दूसरा कारण रखी द्वारा अधिक अच्छे यौन सम्बन्ध पाने की आकांखा है। यदि कोई स्वी एक पुरुप से बौन आनन्द को पूर्णक्य से अधिक राज्य पहिन करने वह कि सह कि सी अन्य पौरक सम्पन्न पुरुष से अधिक आनन्द प्राप्त करे। उसकी यह इच्छा बहुमतुँ ता में अच्छी तरह पूरी हो सकती है, अतः वैस्टरमार्क ने कुछ अवस्थाओं में इसे भी बहुपति प्रया का एक प्रधान कारण माना है। उसका यह पत है कि स्वियां अवला होने पर भी एक से अधिक पति इसकिए रखना बाहती हैं कि इससे उन्हें अधिक लानन्द मिलता है, अधिक सुरक्षा प्राप्त होती है तब अपने समाज में अन्य व्यक्तियों की दृष्टि में अधिक सामाजिक प्रतिच्या उपलब्ध होती है। किन्तु उपर्युक्त खूबियों के होते हुए अहुपति प्रया के मानव समाज में अधिक प्रयक्तित न होने का मुख्य कारण यह है कि सब मनुष्यों में यह स्वाभाविक इच्छा है कि अपनी पत्तियों पर उनका अनन्य एवं एकमाल अधिकार रहे।

कई बार इस प्रथा के समर्थन में यह युक्ति भी दी जाती है कि यह परिवार में नैतिकता की मर्याया बनाये रखने के लिए जागस्यक है, क्योंकि बड़े चाई की स्त्री जपने तरण देवरों के प्रति आकृष्ट होकर उनके साम सम्बन्ध रखने की इच्छा रख सकती है। यह सर्वमा स्वाभाविक है, अतः इसको स्थान में रखते हुए यदि एक सामाजिक प्रवा बारा इस व्यवस्था को मान्यता प्रदान की जाम तो समाज में नैतिकता सुरक्तित बनी रहेगी।

पीटर ने लिखा है कि उसे बहुमतूँ प्रधा का अनुसरण करने वालों ने यह बताया कि यह प्रधा नैतिक दृष्टि से असीव उच्च कोटि वी है, क्योंकि इससे परिवार क्रवड़ों से बचा रहता है, यह उन्हें एकता का पाठ पढ़ाती है और यह जिल्ला देती है कि वे अपनी बहु- मृत्य वस्तुओं का उपभाग भी सम्मिलित क्य मे करें 19 0

पैतिहासिक कारण—अधिकांण जातियां ऐतिहासिक आधार पर अभीनकाल की परस्परागत परिमाटी होने के फारण इस अथा का समर्थन करती है। महाजारत में क्यास ने पांच पाण्ववीं के साथ द्वीपदी ने विवाह को इस आधार पर उचित एवं धर्मानु-कूल सिद्ध करते का प्रयत्न किया था कि सह प्रथा अनादिकाल से बली आ गड़ी है। जीनसार बायर के लीवों का कहना है कि से पाण्डवों के बंगज है तथा उनका अमुनग्य करते हुए दे बहुपति प्रथा का धालम करते हैं। प्रिन्स पीटर को नीनिर्मार के टोडों ने (पृष्ट १४४) यह बताया था कि वे बहुमतू प्रथा का पालन इसलिए करते हैं कि वे भारतीय है और महाभारत में बिजत पांच पाडवों द्वारा द्वीपदी के साथ विवाह की परस्परा का अनुसरण करते हैं। केरल में बहुपति प्रया का पालन करने वाली, विभिन्न हस्तिकाली कम्मन्तन तथा ठंडन आदि जातियों अपनी बहुपति प्रया का पालन करने वाली, विभिन्न हस्तिकाली कम्मन्तन तथा ठंडन आदि जातियों अपनी बहुपतिप्रया का समर्थन ऐतिहासिक आधार पर

पोटर-पू० पू०, प० ५६२-इस प्रवा से अवरिचित व्यक्तियों को इसका एक बड़ा बोच यह प्रतीत होता है कि इसमें भाइयों के झगड़े अधिक होने चाहिए। जब सुन्द-उपसुन्द एक तिलोक्तमा के लिए लड़ मरे थे तो इस प्रया में भाई एक स्त्री के लिए इंच्या हेच से प्रेरित होकर नयों नहीं लड़ भरते ? ऐसा न होने का कारण ऐसी जातियों में कठोर आधिक परिस्थितियों में आत्मसंरक्षण की भावना से ईच्यां-हेव के स्थान पर सहयोग, प्रेम और सामुवाधिक हित की भावना को सर्वोच्च स्थान वेना है (पीटर पु० १६८)। श्री मनुमदार ने जीनसार बावर के सम्बन्ध में लिखा है (पु॰ ७६) कि यह प्रया इसमें भीन ईच्या के कारण उत्पन्न होने वाते संघर्ष के स्थान पर पारिवारिक एकता और सहयोग की मावना की बढ़ाने वाली सिद्ध हई है। सब व्यक्ति परिवार के मुखिया (सवाणा) और उसकी पत्नी (सवाणी) के नेतृत्व एवं अनुशासन में प्रेमपूर्वक रहते हैं, भाइयों में बढ़ा प्रेम और सहयोग होता है। बढ़े माई प्रायः छोटे भाइयों के लिए एक या अधिक तरण पतिनयां लाने का प्रयत्न करते हैं और इसके उपभोग में अपने अधिकार का प्रयोग नहीं करते हैं। इसरी ओर कई बार पहली और बड़ी पत्नी अपने पतियों को स्थमभेव यह प्रेरणा करती है कि वे घरेलु कार्यों में उसकी सहायता करने के लिए दूसरी पत्नी लायें, अथवा कई बार चतुर स्त्री एक पति के साथ अधिक रहने के लिए मी दूसरी पत्नी नाने का सुझाव देती है। इससे महस्पष्ट है कि जीनसार में जहां एक ओर एक पत्नी के कई पति होते हैं वहां दूसरी ओर इनकी एक से अधिक पत्नियां होती हैं, इस प्रकार जीनसार बावर में बहुमार्यता (Polygamy) तथा बहुमत्ता (Polyandry) का विश्वित सम्मिश्रण होता है, अतः श्री मञ्जूमवार ने इसे बहुपत्नीपतिष्रया (Polgynandry) का नया नाम दिया है।

करती हुई कहती हैं कि मह एक प्राचीन सिहली पढ़ित है और वे लंकाद्वीप से भारत आते हुए इसे अपने साम लेते आ वें में (पीटर, पृ॰ १४६)। श्रीलंका में काण्डी के प्राचीन राजाओं के इतिहास का प्रतिपादन करने वाले एक सन्य "राजावलिये" में लिखा है कि एक राज-कुमारी ने ऐसे दो भाइमों से निवाह किया जो राजा थे। इसकी पुष्टि उच ऐतिहासिक वेलेल्टिन ने की है और यह बताया है कि सम्राट विवयबाहु तथा उसके भाई राजसिह की एक ही पत्नी मी। काण्डी प्रवेश में बहुपतिप्रया का वर्णन करते हुए फोर्डिनियर्स ने यह बताया है कि यहां इस प्रचा का समर्थन इस आधार पर किया जाता है कि यह इस देश में अद्यन्त प्राचीन काल से चली आने वाली परिपाटी है (पीटर, पृ॰ १५३)।

पिछली गाताब्दी में जिकासवादी दृष्टिकोण से जिवाह के विश्विष्ठ क्यों का प्रतिवादन करने वाले लेकक इसे विवाहप्रया के ऐतिहासिक जिकास में एक महस्वपूर्ण दक्षा समझते थे। जात्मी प्राचन ने इसे बहुस्त्रीजिवाह (Polygamy) तथा एक-विवाह (Monogamy) के बाद तथा कामचार (Promisculty) से पहले स्थान दिया। मैकलीनान के मतानुसार पहले मानवसभाज में जिवाह प्रया नहीं थी, बहुदितप्रया विवाह का सबसे पहला रूप था। मेन, लतूनों तथा हर्वर्ट स्थेन्सर ने इन विचारों का खण्डन करते हुए कहा है कि बहुमतू ता समाज में किसी भी समय में कुछ विशेष परिनिध्वतियों के कारण उत्पन्न होती है, पहले इन परिस्थितियों का वर्णन किया जा चुना है।

इन परिस्थितियों के कारण उट्यन होने पर जब यह प्रया किसी जाति में एक संस्था (Institution) का रूप धारण करती है तो ऐतिहासिक परम्परा इसे सुदृष्ठ एवं पुष्ट बनाती है (पीटर, पृ० १६९)। मुदूर इतिहास में इस प्रणा का पाया जाना समाज में इसे एक ऐसी सर्वमास्य रूढ़ि बना देता है, जिसका पालन समाज के सब व्यक्तियों के, लिए आवश्यक एवं अनिवाम माना जाता है। जब ऐसे किसी समाज का सम्बन्ध इसे न मानने वाली विदेशी संस्कृति से होता है ती बहुमतूँ प्रणा मानने वाले अरिक्तियों के समाज में एक प्रकार की ऐसी राष्ट्रीयता की भावना का अम्युद्य होता है, जिससे प्रेरित होकर वे अनुभतूँ प्रणा का पालन न करने वाली जातियों की दुलना में अपनी प्रणा का अधिक उपना से समर्थन करने लगते हैं। इस कारण यह प्रणा उपनुक्त परिस्थितियों न रहने पर अतिकृत दवाजों में भी बनी रहती है। इस प्रकार ऐतिहासिक कारण और प्राचीन परम्परा इस प्रणा को समाज में स्थामी बनाने में सहायक सिद्ध होती है। १४ (पीटर-पु० पु०, पृ० ५६६-७१)।

अर्थुक्त आधिक, वैयक्तिक तथा ऐतिहासिक कारणों के अतिरिक्त इस प्रथा के उत्पादन और विकास में सहायक दो अन्य प्रकार के जनसंख्या सम्बन्धी (Demographic) तथा समाजशास्त्रीय कारणों (sociological reasons) को पहले बहुत महस्य विया जाता था, किन्तु अब नवीन गवेषणा से ऐसा नहीं समझा जाता ।

प्रिन्त पीटर ने बहुमतूँ प्रचा के ऐतिहासिक विकास के संबंध में नवीनतम मानवनात्तीय सिद्धान्त का प्रतिपादन करते हुए कहा है कि इसका आरम्भ कठोर वाधिक परिस्थितियों से हीता है। बहुत कम उपजवाने प्रदेशों में उदरपूर्ति के लिए आवश्यक सामग्री जुटाने में कठोर परिश्या करना पड़ता है, वहां रहते वाली हुछ जातियों में इस प्रथा का जाविभाव होता है। वहां आधिक उत्सादन के लिए सब व्यक्तियों को एवा इसरे कर बाद कर पड़ता एवता है, एक दूसरे के साथ महस्योग करना पड़ता है, अपने वैयक्तिक स्वार्थ की अपेका समाज के हित एवं कल्याण की प्रधान स्थान देना पड़ता है। इससे उनमें सुदृढ़ एकता और पारस्परिक प्रेम की भावना का इतना अधिक विकास होता है कि इससे पारस्परिक ईच्यों होय की मावनाएँ दव जाती है। उत्पर कताये ममें आधिक वारणों से विवत होकर कई माई एक ही परनी ग्रहण करने की प्रधा जपनाते

जनसंख्या संबंधी कारण का यह अभिप्राय था कि बहुभर्तता के उत्पन्न होने का एक कारण बालिकावध आवि की दूषित प्रयाओं से तथा अन्य कारणों से पुरुषों को तुलना में स्त्रियों की संख्या कम होना है, पुरुष अधिक एवं स्त्रियां कम होने ते समाज में स्वयमेथ यह स्थामाधिक नियम बन जाता है कि अनेक पुरुष एफ स्त्री से विवाह करें। किन्तु प्रिन्स पीटर के आधुनिक अनुसन्धान से (पु० ४६४) यह धारणा स्त्रान्तिपूर्ण सिद्ध हुई है। श्रीलंका के रतनपुर क्षेत्र में, केरल के बल्त-वनड तास्त्रके में, नीसिंगिर के टोडों में तथा कश्मीर की लहाब तहसील में बहुमत् प्रधा का अनुसरण करने वाली जातियों में पुरुषों का अनुपात स्तियों के अनुपात से बहुत भोड़ी माला में अधिक है और वह इस प्रया का कारण नहीं हो सकता। केरल की ठंडन और कम्मलन जातियों में जिन केंग्रों में बहुमलें प्रया का सबसे अधिक प्रसार है, बहां स्थिमों की संख्या पूचयों से अधिक है । दोबा जाति में पीटर के अन्वेषणानुसार, स्त्री पुरुषों का अनुपात चार और पांच का है (पु० ५५६) । जौनसार बाबर के लोहारी और बैला के गांवों के बहुमत्ता प्रया वाले क्षेत्रों की जो जनसंख्या श्री मजूमदार (हिमालयन पोलिएण्ड्री पु० ५०-५९) ने वी है उससे यह स्पष्ट है कि वहां स्त्रियों की अपेक्षा पुरुषों की संख्या अधिक है, लाखा-मण्डल में बोनों की संख्या में बहुते कम अन्तर है। अतः यह कारण ठीक नहीं प्रतीत होता है। प्रिन्स पीटर ने इस विषय में यह भी कहा है कि कई स्थानों में स्त्रियों की संख्या पुरुषों की अपेक्षा कम होती है, वहां उपर्युक्त युक्ति के अनुसार बहु-वित्रप्रया होनी चाहिए, किन्तु वास्तव में ऐसा नहीं है। उबाहरणार्थ, केरल में मोपला मसलमानों में पांच पुरुषों के पीछे केवल वो स्त्रिया है, फिर भी वहां यह प्रया नहीं पायी जाती है। अतः स्लियों की कभी बहुचतुँ ता के प्रचलन का समितित कारण नहीं प्रतीत होती है।

है। इससे अतेक प्रकार के वैयक्तिक लाग होते हैं। अतः अधिक एवं वैयक्तिक दृष्टि से उपयोगी होने के कारण यह प्रया समाज में प्रचलित हो जाती है, समाज इसे मानवता प्रयान करता है नमीं कि उसे जायिक उत्पादन के लिए विभिन्न अ्यक्तियों में धिताठ सहयोग आवश्यक प्रतीत होता है। यह प्रधा कर्नै:-वानैः रुदि का रूप धारण करती है और ऐतिहासिक परम्परा इसे समाज में सुदृढ़ बनातो है तथा एक महत्वपूर्ण संन्था का रूप प्रदान करती है। किन्तु जब समाज में उपयुक्त परिस्थितियां नही रहनी अपवा इसकी विरोधी परिस्थितियां और जावनाएँ प्रथल होती है तो यह प्रथा की करिने लगती है। जीतसार बाबर और केरल में इसीलिए इस समय इस प्रया का लोग हो रहा है।

समाजग्रास्त्रीय कारण का अभिप्राय विभिन्न कारणों से पति के घर से बाहर रहने पर, उसके अभाव की पृति के लिए इस प्रधा का प्रचलित होना है (पीटर पृ० ११७)। उदाहरणार्थ लंका में काण्डी प्रवेश की बहुपति प्रया के बारे में गुणरत्ने का यह मत है कि पहले यहां के सरवारों और सामन्तों को राजवरबार में बहुत समय तक रहना पढ़ता था, घर में उनकी अनुपरिपति में घरेल कार्य चलाने के लिए इस प्रया का प्रचलन आरम्स हुआ, इसके लिए पति के अतिरिक्त किसी अन्य व्यक्ति का पत्नी के साथ रहना आवश्यक वा, पति के छोटें माई के लिए यह कार्य करना सर्वेचा स्वामाविक था। टी० बी० पनबोक्के ने पति की अन-पस्थिति का कारण शात के समय पशुओं से खेतों की रखवाली करना बताता है। तिस्वत के पशुपालक समाज में तमें चरागाहों की खोज के लिए बाहर जाने पर पतियों की अनुपरियति में घर का कार्य उनके छोटे भाइयों द्वारा चलाया जाता है। वैस्टरमार्क ने सैनिक समाजों में पतियों के यद पर चले जाने के कारण इस प्रथा के प्रचलित होने का उल्लेख किया है और केरल की नायर जाति में बहु-पति प्रया का कारण इसे बताया है। किन्तु इस कारण को सही मानने में सबसे बड़ी आपत्ति प्रिन्स पीटर ने (पू॰ ४४७, ४६४) यह की है कि सैनिक सेवा के कारण पति की अनुपस्थित सभी सैनिक समाजों में होती है, यदि इसे बहु-मत् प्रथा का कारण माना जाय तो यह उन सभी समाजों में होनी चाहिये, किन्तु यह केवल नायर समाज जैसे इने गिने मानव समृहों में ही पायी जाती है। इससे यह सुचित होता है कि इसका वास्तविक कारण पति की अनुपस्थिति नहीं, अपित पहले बतामी गयी कुछ जन्य परिस्थितियां हैं

#### अध्याय १५

# हिन्दू विवाहविषयक नवीन प्रवृत्तियाँ

पिछले अध्यानों में हिन्दू विवाह के अतीत का वर्णन और वर्तमान का विवेधन किया गया है; इस अध्यान में हिन्दू विवाह के भविष्य को मुचित करने वाली कुछ ऐसी नवीन प्रवृत्तियों और परिवर्तनों की मीमासा की जायगी जो इस संस्था के भावों स्वरूप पर गहरा प्रभाव जावने वाली हैं। पिछले २४-३० वर्षों में भारत में परिवार और विवाह के संबंध में अनेक समाजवास्त्रीय अनुसन्धान हुए हैं। वहां इन सबके आधार पर नवीन प्रवृत्तियों का प्रतिपादन किया जायगा।

पश्चिमी जनत् में समाजतान्तियों, वैज्ञानिकों तथा उपन्यास-लेखकों ने निवाह तथा परिवार के भविष्य के संबंध में अनेक मनोरंजक करपनाएँ की है। इनके अनुसार एक ऐसा भावी युग लाने वाला है, जब समाज में विवाह एवं परिवार की प्रधा पूर्ण कप से लुख ही जामगी। पुरुष और स्त्री इच्छानुसार कामोपभोग करेंगे, सभै-निरोध के साधनों में नवीन प्रवृति और आविष्कार हो जाने के कारण, कामीपभोग में सन्तानी-त्यादन की आवंकान रहने से इसे निवर्षक एवं निवाध रीति से किया खासकेगा। बच्चों का पालन-पाषण करने के लिए माता-पिता और परिवार की आवश्यकता नहीं रहेगी। शिक्षुओं के जालन-मालन का कार्य राज्य द्वारा संवातित सिश्वुआताओं (Nurseries) में अनुभवी दाइयों द्वारा होगा। सुप्रसिद्ध लेखक आल्डस हक्सली (Aldous Huxley) ने अपने एक उपन्यास 'नवीन साहसिक अगल्' (Brave Now world) में यहाँ तक कर्यना की है कि माविष्य में विज्ञान इतनी उन्नति कर लेगा कि बच्चों को वैज्ञानिक

- े. इस प्रकार के कुछ प्रमुख अध्ययन और अन्वेषण निम्नलिखित हैं--
  - श्रीमती सी० ए० हाटे—सीशियोइकनामिक कंडीशन आफ बी एजुकेटेड यूमैन इन बाम्बे सिटी, १६३०।
  - ६ भी के ब्री० मर्बेन्ट-बेॉजन अपूज आन मैरिज एण्ड फीमली १८३४।
  - श्रीमती ती० बी० वेसाई—वृमेन इन मार्जन गुजराती लाइफ १६४१।
  - ४ श्रीमती सी० ए० हाटे-दो सोशल पोजीशन आफ हिन्दू वुर्गन १६४६ ।
    - x रास-वी हिन्दू फैमिली इन इट्स अबंन सैटिंग १६६९।

4.

प्रयोगकालाओं में गरीक्षण निकालों ('Test Tubes) में भीयें (Speim) और रख्र (Ovum) को मिलाकर उत्पन्न किया जा सकेगा, क्तियों की अमूर्ति का कर नहीं उठामा पहेंगा। उस समय यदि किसी स्त्री का भूल से कोई बच्चा उत्पन्न होगा तो यह एक बढ़ी आक्ष्यवंजनक घटना होगी। विवाह और परिवार की व्यवस्था सर्वया अनावक्यक और निर्योक सिद्ध हो जायगी।

निःसन्देह में कल्पनाएँ बड़ी रोचक हैं। इनका आधार नवीन अविकारों से सवा वैज्ञानिक उस्रति में होने वाले उद्योगीकरण (Industrialisation) और नगरीकरण (Urbanisation) द्वारा उत्पन्न होने वाली नवीन परिस्थितियाँ हैं। इनका विवेचन हिन्दू परिवार भीमांमा (पू॰ ४०००) में किन्तार में किया जा चूका है। अहा यहां केवल विवाह विषयक नवीन प्रवृतियाँ का संक्षित्र उल्लेख किया जायगा। यह कुछ समाजशानित्रमाँ द्वारा हिन्दू समाज में किये गये अन्वेषणों के आधार पर किया जायगा। हिन्दू विवाह की प्रमुख नवीन प्रवृत्तियाँ निम्ननिस्तित हैं।

# (१) विवाह का स्वरूप-इसके वैयक्तिक पक्ष की प्रधानता

पहले अध्याय में यह बताया जा चुका है कि विवाह के स्वरूप के संबंध में कई पक्क और दृष्टिकोण है। इन्हें मुख्य रूप से निम्नलिखित पओं में बौटा जा सकता है।

- (क) धार्मिक पक्ष इसके अनुसार विवाह एक पवित्र धार्मिक संस्कार है,
  मनुष्म को अपने धार्मिक कर्लब्य पूरा करने के लिए विवाह करना चाहिए। पहले यह वर्णन
  हो चुका है कि भारतीय अमैनास्त्रकारों ने विवाह का एक अयोजन विभिन्न प्रकार के
  धार्मिक कर्लब्यों का पालन करना बताया है (पू॰ १-९९)। इस प्रकार धार्मिक संस्कार
  (Religious sacrament) होने के कारण विवाह एक अविच्छेदा संबंध होता है। अत:
  यह एक ऐसा अनुबन्ध (Contract) नहीं है, जिसे दोनों पक्ष कुछ विशेष परिस्थितियों में
  धोड़ सकें। यह विवाह का अनुबन्धारमक (Contactual) स्वरूप कहलाता है। हिन्दू
  विवाह अब तक धार्मिक बन्धन या अविच्छेदा संस्कार (Indissoluble Sacrament)
  रहा है, अनुबन्धारमक (Contractual) संबंध नहीं है।
  - (ख) सामाजिक पक्ष—इसका यह अभित्राय है कि विवाह का उद्देश्य समाज का करूपाण, सन्तान की प्राप्ति, समाज के सालस्य को बनाये रखना लगा इसका संरक्षण करना है।
- (ग) नैतिक पक्ष इसका पह अमें है कि समाज में नैतिकता को सुरक्षित रखने के लिए यह आवक्यक है कि सबको विवाह द्वारा वैधरीति से कामवासना की पूर्ति
  - इस विषय के विवेचन के लिए देखिए हरियस बेदालंकार—हिन्दू परिवार मीमांसा, अठारहवां अञ्चाय, पु॰ ४६६-४३७ ।

के साधन प्रस्तुत किये जांच ताकि समाज में नैतिक अराजकता और अध्यवस्था की स्थिति उत्पन्न में हो सके।

(य) बोया पक्ष बंद्यक्तिक (Personal) है। इसके अनुसार विवाह का प्रधान उद्देश्य पति-पत्नी का एक इसरे के लिए साबी और मिल होना, एक इसरे के लैयांसक सुब-हुक में सहायक होना, एक इसरे की पूर्णता की बढ़ाना नमझा जाता है। पहले अध्याय (प्०३-४) में बताया जा जुका है कि अपन्य बाह्य जोर बहुदारण्यक के मतानुसार विवाह मनुष्य के बैद्यक्तिक जीवन की अपूर्णता की दूर करने के लिए तथा उसे मुखी बनानें के लिए होता था, मध्य यूग में यह बर-बधु के माता पिता द्वारा दो परिवारों के बीच में तय किया जाने वाला (Arranged Marriage) संबंध मात था, बालनिवाह तथा परवे की प्रधा के कारण इसमें पति-गत्नी के बैद्यक्तिक संबंध का विकास बहुत कम होता था। १

किला किसा के प्रभाव एवं नवीन परिस्थितियों से हिन्दू पुत्रक और मुखतियों के विवाह-विषयक द्रिकोण में बड़ा परिवर्तन आ रहा है। पहले विवाह के विषय में धामिक दुष्टिकोण को महत्त्व दिया जाता था। इसे एक पवित्र धामिक संस्कार और अविश्लेख बन्धन माना जाता था, इसमें वैयक्तिक तरव की बहुत कर स्थान दिया जाता था। किन्तु अब धार्मिक के स्थान पर वैयक्तिक पक्ष को अधिक महत्व दिया जाने लगा है। यह बात श्री के बी व मर्थेण्ट द्वारा किये गये एक अनुसन्धान से मुचित होती है। इसमें बम्बई, गुजरात औरपूना के मुबक-युधितयों से विवाह के संबंध में प्रश्न किया गया था । अधिकांत प्रकों तथा युवतियों ने इस विषय में विवाह के वैपक्तिक स्वस्प को प्रमुख स्थान दिया और इसके बाद अधिकतम संख्या ने इसके धार्मिक स्वरूप का समर्थन किया। " इस विषय में दिये गये उत्तरों से इस समस्या पर गुन्दर प्रकाम पहुता है। एक मुबक ने लिखा था- "विवाह का मुखतरव किसी संस्कार में निहित नहीं है, मह प्रीहित द्वारा श्रोने जाने वाले मन्त्रों में भी नहीं है। यह दो आत्माओं का मिलन है। यह बुद्धि और हृदय का संगम है। "विवाह से दो आत्माओं का शीध्रतापुर्वक एवं स्वस्य विकास होता है। "एक इसरे युवक के गव्दों में विवाह प्रकृति के उच्चतम प्रयोजनों को पूरा करने के लिए दो व्यक्तियों का सम्मिलन है (पू॰ ४२)। एक युवक ने विवाह ने श्रामिक स्वरूप का विरोध करते हुए खिया या-"आध्यात्मिकता से विवाह ने संबंधित होने के विचार का बोखलायन बहुत सिद्ध हो चुना है। आध्यारिमक संबंध के लिए सहबास की आवश्यकता नहीं होती। इसके विवरीत पति-पत्नी का निरन्तर

राजेन्द्र प्रसाव—आत्म कथा

में के दी विन्द्र — बेंकिंग ब्यूज आन मैरिज एक्ट कैमिली (हिन्दू मृथ) महास १६३५, पु० ४०-४६।

४ वहीं, पु० ४८

सहवास इसको एक आक्रवास्मिक संबंध वनते में सहायक होता है। विवाह प्रधान कप से भौतिक संबंध है। देसे एक धामिक संस्कार स्वीकार न करते हुए सब प्रकान की परस्पराओं से और धामिक अन्ध-विकासों के बन्धनों से इसे मुक्त करना चाहिए। वन्तुतः मृत्यु के अतिरिक्त किसी अन्य प्रकार से विच्छित्र न हो सकने वाले हिन्दू विवाह ने हिन्दू स्त्रियों के उत्भीवन एवं दासता को उत्पन्न किया है " (पृ० १३)। कुछ अन्य उत्तरों में कहा गया था कि पत्नी पित की सहायक, परामर्गदाता तथा जीवन-सीमनों होनी है, उनका पारस्परिक संबंध भूतल पर धनिष्ठ मित्रों नैसा होना चाहिए। विवाह के अनु-बन्धात्मक (Contractual) क्य का समर्थन करते हुए एक उत्तर में कहा गया था— "विवाह एक ऐसा अनुवन्ध है जिसकों समाध्य दोनों पत्र पारस्परिक सहमित्रों को विवाह-विषयक धारणा में एक बड़ा भौतिक परिवर्तन आ रहा है, उनमें इसे धार्मिक संस्कार या अविच्छेच बन्धन के स्थान पर वैयक्तिक संबंध और एक प्रकार का अनुवन्ध (Contract) समझने की प्रवृत्ति वह रही है।

#### (२) विवाह का अनावश्यक समझा जाना

पहले अध्याय (पू० १७-२२) में यह बताया जा चुका है कि कई कारयों से हिन्दू समाज में चिरकाल से प्रत्येक नर-नारी के लिए विवाह एक अनिवार्य धार्मिक कर्तेष्य माना जाता रहा है; किन्तु अब शनै:-अनै: नवीन परिस्थितियों से इस धारणा में परिवर्तन हो रहा है और कुछ युक्क-युवित्यों विवाह को अनावश्यक समझने लगे है। गर्जेन्ट हारा किये तथे अनुसन्धान में ६६-२ प्रतिशत युवक-वुवित्यों ने विवाह को अनिवार्य तथा आव-श्यक माना था और १६-२ ने अनावश्यक। विवाह को जावश्यक मानते के लिए जो कारण विये हैं उनमें प्रधानता वैयक्तिक कारणों की है, विवाह व्यक्ति के विकास एवं पूर्णता के लिए जीवनसाथी और बच्चे पाने के लिए, जीवन को जानन्दमय बनाने के लिए सवा उत्तम स्वास्थ्य प्राप्त करने के लिए आवश्यक माना जाता है (पू० ६६)। इस प्रसंग में वह तथ्य स्मरणीय है कि युक्कों में केवल १३-२ ने विवाह की अनावश्यक माना है, किन्तु युवितयों में प्रवास प्रतिगत इसे जनावश्यक मानती है।

विवाह को अनावश्यक समझने के लिए पुषक-युवतियों द्वारा प्रस्तुत किये वये कारण प्रधान रूप से निम्नसिश्चित हैं—

(क) स्वतन्त्रता पर आधात—विवाह मनुष्य की वैयक्तिक स्वतन्त्रता पर कई प्रकार के प्रतिवन्त्र लगाता है, आधुनिक युवक-पुत्रतियों द्वारा अपनी पूर्ण स्वतन्त्रता बनाये रखने के लिए विवाह न करना उत्तय समझा जाता है। इस विषय में युविवियों

<sup>&</sup>lt; मर्चेन्ट-पूर्वोक्त पुस्तक, पु० ६६

द्वारा दिये गसे उत्तर यहें मनोरंजक हैं। एक युवती के कस्तों में हमारी वर्तमान विवाह पद्धति किस्सों के स्वामाधिक अधिकारों पर कुछ प्रतिबन्ध लगाती है, जनके व्यक्तित्व के विकास को अवगढ करती है। अविवाहित रहते हुए व्यक्ति पक्षी की तरह स्वतन्त रह सकता है, नचयुवती अपनी पूर्ण स्वतन्त्वता सुरक्षित रखते हुए दें ल को अधिक सेवा कर सकती है (पू= = %-४)।

- (ख) अहमचर्य का महत्व--अनंत मुक्क विनाह की अपेशा ब्रह्मचर्य के आदर्श को अधिक ऊंचा और अच्छा मसजते हैं, उनके मनानुसार कामीपभीय एक अच्छा और परिवाह कार्य नहीं है, अतः मनुष्य को विवाह के बन्धन में नहीं पड़ना चाहिए।
- (ग) आधिक स्वावलम्बन—कई युवनियों ने दस बात पर बल दिया कि पहले स्त्री में पास स्वतन्त्रक्ष से आवीविका कमाने के साधन नहीं थे, अतः विवाह उसके लिए अनिवार्य था, किन्तु अब शिक्षा पाने में बाद वह अपने पैरों पर खड़ी हो सकती है, अतः उसे विवाह करने भी आवज्यकता नहीं है (पू० ७९)। एक गुजराती युवती ने बहां तक विवार प्रकट किया है कि स्वो ने तित्त अविवाहित रहना विवाहित होने की अपेक्षा अधिक श्रेपस्कर है, नगेंकि विवाह उमे परनन्त्र बताने याना तथा उसके कार्य में बाधा अलने वाला है। विवाह को अनावक्यक मानने वाली आधी स्विमों ने इसका कारण आधिक परिस्थितियों को माना है। उनका यह मत है कि स्त्रियों अब अपनी आजीविका कमाते हुए स्वतन्त्रतापूर्वक जीवन-यापन कर सकती है, अतः उन्हें विवाह करने की आवश्यकता नहीं है। स्त्रियों का विवाह आधिक समस्या को मुलबाने के लिए किया जाता था, अब वे स्थय इसे मुलबाने में सार्य हो गयी हैं तो उनके लिए विवाह की कोई उपयोगिता नहीं रह गयी है। कुछ युवकों ने भी इस बात पर बल दिया है कि आधिक दृष्टि से पूसरों पर आधित एवं परावलम्बी पुष्यों की विवाह नहीं करना चाहिए।
- (य) जनसंख्या की वृद्धि को रोकना—कुछ मुक्क विवाह को इसलिए जना-वश्यक मानते हैं कि इस समय देश की समृद्धि को बढाने तथा दिखता दूर करने ने लिए जनसंख्या की वृद्धि पर प्रवस अंकुछ लगाया जाना चाहिए। विवाहों की जनिवायंता देश की जनसंख्या बढ़ाने में सहायक सिद्ध हो रही है, अतः इस पर प्रतिबन्ध लगाया जाना चाहिए, अविवाहित स्त्री-पुरुषों की संख्या बढ़ने से जनसंख्या में कभी होगी, अतः वर्तमान मुग में विवाह को आवश्यक नहीं समझना चाहिए। एक मुक्क के गर्कों में "विवाह का प्रधान प्रयोजन वैश्वस्थ से सन्तानोत्यादन करना है। प्रत्येक व्यक्ति यह स्वीकार करता है कि भारत में जनसंख्या की वृद्धि वही तेजी से हो रही है। इसे रोकने

मर्चेन्ट—पूर्वोक्त पुस्तक, पु० ७२

के लिए विदाह के बाद गर्म निरोधादि साधनों की सहायता लेने की अपेक्षा विधाह न करना अधिक अच्छा है। <sup>द</sup>

उपर्युक्त अनुसन्धान में युवक-युवितमों के प्रवल बहुमत ने विवाह को आवश्यक माना है। इसका समर्थन वैयक्तिक, सामाजिक, नैनिक और मारीरिक कारणों के आधार पर किया, और इसे आवश्यक न मानने वाले युवकों में केवल १३'२ प्रतिज्ञत ही थे। फिर भी विवाह को बायश्यक न मानने वाली अन्य संख्या इस बात को सूचित करती है कि हिन्दू समाज में विवाह को अनिवाय एवं वावश्यक नर्जेब्य समझने की सार्वभीम भावना में शर्ने: धार्ने: धीगता अने लगी है। इसका प्रधान कारण स्तियों की शिक्षा तथा आधिक पृष्टि से स्वावलम्बी होना है। विवाह के अतिरिक्त पहले निक्षयों के जीवन में कोई अन्य बड़ा कार्य नहीं था, अतः विवाह, मातृत्व और वच्चे उनके लिए अनिवार्य में, इनके बिना उनका जीवन सूमा था। किन्तु आज नारी शिक्षा प्राप्त करके अपने को विभिन्न कार्यों में लगा सकती है, आधिक दृष्टि से स्वावलम्बी हो सकती है, अतः उसके लिए कुलिनमें जैसी प्राचीन भारत की स्तियों की सीति विवाह अनिवार्य कर्सक्य नहीं रहा है, किन्तु फिर भी सामान्य क्य से हिन्दू नारी के लिए जब भी विवाह आवश्यक माना जाता है।

रास ने भी अपने अध्यमन में उपर्युक्त निष्कार को पुष्ट करते हुए यह लिखा है कि
इस समय युधक-युवतियों में विवाह की अनिक्छा पायी जाती है। है उसके अध्ययन में पांच
अविवाहित युवकों ने कहा था कि वे विवाह नहीं करना चाहते। इनके विवाह न करने
के कारण विभिन्न प्रकार के थे, जैसे देश की सेवा में अपने धीयन को लगा देने की इच्छा,
धार्मिक जीवन बिताने की इच्छा, विवाह में कोई दिलचसी न होना, परिवार के पानजन-पोषण के गम्भीर आर्थिक उत्तरदायित्व को उठाने से बचने की इच्छा तथा यह विश्वास
कि विवाह दुर्भाग्य और दुःखों का लाने वाला होता है। रास ने एक ऐसी मुबती का भी
उल्लेख किया, जो अपने कार्य में इतनी अधिक तल्लीन थी कि उसने विवाह करने की
वात ही नहीं सोची थी।

स्तियां ज्यों-ज्यों आधिक दृष्टि से स्वावलम्बी और मनोवैशानिक दृष्टि से सन्तृष्ट होती जाती हैं, त्यों-त्यों वे अपना मनपसन्द या सन्तीयजनक वर न मिलने की दशा में विवाहको नापनाव करने लगती हैं। इस विषय में एक युवती के ये विवार उल्लेख-मीय हैं—"मेरी माता बी० ए० की उवाधि प्राप्त करने के बाद मेरा विवाह करना चाहती थी। मुझे बी० ए० पास किये हुए तीन वर्ष बीत चुके हैं, मेरे विवाह के लिए कई प्रस्ताय का चुके हैं किन्तु मैंने उस समय तक विवाह न करने का विश्वम किया है, जब तक मुझे

<sup>&</sup>quot; मचॅन्ट-पूर्वीत पुस्तक पु० ७१-८०

रास—वी हिन्दू फीमली इन इट्स अर्थन सैटिंग प्० २७६

अपने लिए सर्वमा उपमक्त वर नहीं मिल जाता है। मैं ऐसे स्वित्ता को पित नहीं बनाना चाहती हूं, विसमें मेरे आवर्ग पित की सब विशेषताएँ न हों। मैं यह भी अनुभव करती हूं कि मेरा वर्तमान जीवन पूर्ण एवं रोवक है। मेरे पास जीवन अतीन करने के लिए अपनी पुस्तकों और मंगीत हैं।" (पृ० २७६)। इस उदाहरण से मह स्पष्ट है कि शिक्षित स्वियों में उपमुक्त वर न मिलने तक अधिवाहित रहने की प्रवृत्ति बढ़ रही है। स्वियों एम०ए०, एम०एए-सी०, गि०एच०डी० मा डावटर बनने के बाद अपने जैसी विद्या रखने वाला तमा आधिक वृद्धि से सम्पन्न पति तृद्धि हैं, ऐसे आदर्श पित की तलाक में कई बार ऐसी मुवतियों को अविवाहित रहने को विवश होना पड़ता है। वैदिक्तुय में पिता के घर में इस प्रकार बूढ़ी होने वाली कन्याओं को अमानू कहा जाता वा (ऋ० २११७७), अब पुनः हमारे समान में यह प्रवृत्ति उत्पन्न हो रही है।

#### (३) वरणस्वातन्व्य

हिन्दू समाज में बाल विवाह की पढ़ित व्यापक रूप से प्रचितित होंने पर सभी विवाह माता-पिता द्वारा आयोजित (Arranged) किये जाते थे। इसमें बर-वधू को किसी भी प्रकार से अपना जीवनसाथी चुनने की कोई स्वतन्त्रता नहीं थी। यह विवाह वस्तुत: दो व्यक्तित्यों में न होकर, दो परिवारों में होता था। इसमें वस्थधू को एक-दूसरे को विवाह से पहले देखने, अपने जीवनसाथी के चुनाव के विध्यम में कोई सम्मति प्रकट करने " या किसी प्रकार के अनुरंजन (Courtship) की कोई छूट नहीं थी। इसमें पहले विवाह हीता था और इसके बाद प्रेम विकसित होता था। यह पश्चिम की प्रेम उत्पन्न होने के बाद विवाह करने की (Love Marriage) पद्धति से सर्वया भिन्न था। मां वाप अपने बच्चों की बाती छोटी आयु में तय करते थे और इसके वर-वधू को अपना जीवनसाथी स्वयं चुनने था या इस विध्य में कुछ भी कहने का अधिकार महीं होता था।

फिन्तु शिक्षा के प्रसार एवं प्रभाव से अब स्त्री पुरुष अपना जीवनसंगी कुनमें में स्वतन्त्रता चाहने लगे हैं। हाटें (पू॰ ३६) की गवेपणा में ७४ प्रतिशत कन्याओं ने जह बताया या कि वे अपना जीवनसंगी स्वयं कुनना चाहती हैं। हाटें ने इस क्विय में यह सत्य ही जिबा है कि समग्ररूप से विचार करने पर यह प्रसीत होता है कि शिक्षित स्विमों ने ऐसे विवाहों के विरोध करने का निक्चय कर लिया है, जो उनके मता-पिता द्वारा विध्यत किये जाते हैं और जिनमें उनसे कोई सम्मित नहीं की चाती है; विक्तित नर-नारियों को यह इच्छा स्वाभाविक है कि ऐसे महत्वपूर्ण प्रथन में उनकी इच्छा का ज्यान रखा जाना चाहिए। इसके अतिरिक्त कन्याएँ धन के प्रसोधन से किये जाने वासे बेमेल विवाह के बुष्परिणाम से बचने के लिए भी बरणस्वातान्त्र्य की मांग करती है। " मर्जेष्ट की गवेषणा के ७६.२ प्रतिशत सुबक-सुवतियों ने अपना जीवनसंगी स्वयमेत चुनने की इच्छा प्रकट की (पू॰ ६४), शेष व्यक्तियों ने मह कहा कि बर-वधू का निश्चय इनके माता-पिता द्वारा होना चाहिए, किन्तु विवाह से पूर्व इस मामले में थर-वधू की स्वीकृति अवस्य ली जानी चात्रिए।

रास की गर्वेथमा में स्तियों तथा पुरुषों को नीन यगों में बांटा गया था—अवि-बाहित, ससीविवाहित (Young married) जिनका विवाह हुए थोड़ा समय बीता या तथा विरित्तवाहित (older married) अर्थान् जिनका विवाह हुए काकी समय भीन भूका था। अपना जीवन साभी चुनने के विषय में इतसे नीन विकल्पों जाना प्रण्य पूछा गया था, नया ने इस विषय में पूर्ण स्वतन्त्रता खाहते हैं, कुछ स्वतन्त्रता चाहते हैं या कोई स्वतन्त्रता नहीं चाहते हैं। इस प्रका के उत्तरों को निम्निनिक्षन तानिका में प्रविच्या गया है। 174

विवाह में बरण स्वातन्त्र्य की मान्ना

| पूर्ण                 | स्वतन्त्रता | कुछ स्वतन्त्रता | स्वतन्त्रताका वभाव | सर्वमीग |
|-----------------------|-------------|-----------------|--------------------|---------|
| स्त्रिया              |             |                 |                    |         |
| अधिव।हित              | 19          | 10              | ×                  | 98      |
| <b>सचोवियाहित</b>     | 3           | 93              | ×                  | 39      |
| चिर विवाहित           | 3           | 90              | 90                 | 33      |
| रितयों की कुल संबवा   | 93          | 30              | Ro                 | 43      |
| <b>पुरव</b>           |             |                 |                    |         |
| अविवाहित              | 9=          | 3.9             | 3                  | 43      |
| संयोगियाहित           | 3           | 5               | 90                 | 30      |
| चिर विवाहित           | 9           | G               | ¥                  | 11      |
| पुरुषों भी कुल संख्या | 90          | 35              | 90                 | 93      |
| सर्वयोग               | <b>३</b> २  | 7.5             | 30                 | 93%     |

इस तालिका से यह स्पष्ट है कि चिरविवाहित पुश्यों की अपेक्षा एकाकी या अविवाहित युवक-युवतियों में स्वयंवर करने की प्रवल अभिलाया है। ४२३ पुश्यों में

<sup>&</sup>lt;sup>९९</sup> हरियस वेदालंकार--हिन्दू परिवार मीमांसा पृ० ५०५

<sup>&</sup>lt;sup>१२</sup> रास-पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० २४२

१० एकाकी पुष्पों ने विवाह के संबंध में पूर्ण स्वतान्वता की बीर २१ में कुछ स्वतन्वता की मांग की, केवल तीन ही पुरुष ऐसे थे जो इसमें कोई स्वतन्वता नहीं चाहते थे और इसका निर्णय माता-पिता पर छोड़ने के इक्बुक थे। किन्तु संधोविवाहित पुरुषों में केवल व को पूर्ण स्वतन्वता निर्मी थी, १३ को आंक्षिक स्वतन्वता तथा पींग को कोई स्वतन्वता नहीं प्राप्त हुई थी। चिरविधाहित पुरुषों में किसी को भी अपनी पत्नी का चुनाय करने में स्वतन्वता नहीं निली थी। अविधाहित स्विधों में १४ पूर्ण अथवा आंक्षिक वरण स्वातन्व्य चाहनी थी, किन्तु पाँच अप भी पति के चुनाव के निए पूर्ण क्य से माना-पिता पर अवलम्बित रहना चाहती थी। संघोविधाहिताओं से केवल तीन को पूरी, १३ को आंधिक तथा पाँच को कोई स्वतन्वता नहीं मिली थी। चिरविधाहिताओं में केवल दो को ही पूर्ण स्वतन्वता मिली थी, दशको अंधिक एवं इस को कोई भी स्वतन्वता नहीं प्राप्त हुई थी।

में आंकड़े इस बात को सूचित करते हैं कि (१) पद्मपि अविवाहित पुषक मुवितमां अपना जीवनसायी चुनने की पूर्ण स्वतन्त्वता चाहते हैं, तवापि अभी तक मह उन्हें उतनी अधिक नाता में नहीं मिल रही है, जितनी माला में हमें ये वाने के लिए इच्छुन हैं। (२) अब भी युवन-युवितयों में काफी बड़ी संख्या यह चाहती है कि उनके विवाह का निजय माला-पिता ही करें। ऐसा प्रतीत होता है कि अब तक माला-पिता बर-वधू के बारे में पूरा निरुचय करते में, किन्तु अब युवन-युवितयों स्वयमेव यह चुवाव करना चाहती हैं और अपने चुनाव पर माला-पिता की स्वीकृति की महर लगवाना चाहते है।

बरण स्वातन्त्र्य की प्रवृत्ति जतैं-वातै: प्रत्येक पीढ़ी में किस प्रकार वह रही है,
यह रास के द्वारा प्रस्तुत किये गये एक महिला के निम्नलिखिल विवरण में स्पष्ट हो
आयगा—"जब हमारा विवाह हुआ तो मेरी आयु दस वर्ष की तथा मेरे पित की आयु
१६ वर्ष की थी। मेरे माता-पिता ने विवाह से पहले मेरे पित को तथा उनके माता-पिता
ने मुझे देखा था, किन्तु दोनों ने एक दूसरे को विवाह संस्कार से पहले नहीं देखा था।
पिछले कुछ वर्षों में एक नयी प्रया का विकास हुआ है, इसे 'लड़की देखाना' कहते हैं।
जिस समय मेरी लड़की की आदी हुई, उस समय यह नयी प्रया थी। मेरी लड़की ने तथा
उसके भावी पित ने एक दूसरे को देखा, किन्तु उन्हें विवाह से पहले एक दूसरे से वात
करते की अनुमति नहीं दी गयी। फिन्तु जब मेरी पीती की शादी हुई तो सड़के तथा लड़की
ने एक दूसरे से वातजीत की और उन्हें इस बात की भी स्वतन्त्रता दी गयी कि वे विवाह
से पहले एक साथ प्रमण के लिए जा सकें, यशिक समनी व्यवस्था मी-बाप की लोर से
की नयी थी।"" कई बार पुत्रों के आधिक दृष्टि से स्वावसन्त्री हो जाने पर भी उनकी
यह इच्छा बनी रहती है कि माता-पिता ही उनकी जीवनसंगिती का भूनाब करें। यह

<sup>13</sup> रास—पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० २४२

वात दक्षिण भारत से जाकर वस्वई में बस जाने वाले एक नजपूनक के विवरण से स्थप्ट ही जायगी। उसका यह कहना है कि "मधांप में पी-एच. डी. प्राप्त करने के बाद तत्काल विवाह करना चाहता हूं, किन्तु मैंने इस बात पर विचार नहीं किया कि मैं किस प्रकार की लड़की से बादी करूँगा। मैं इस बात के लिए अपने पिता पर भरोसा खता हूं कि वे भेरे लिए लड़की ढूंढ़ देंगे और मुझे इसके लिए कोई चिन्ता नहीं करनी पढ़ेगी। मेरे माता-पिता ने मुझे इस बात की अनुमति दी है कि इस मामले में अन्तिम चुनाव करने का कार्य वे मुझे सीपेंगे। भागद इसका यह कारण है कि वे यह बात अच्छी तरह से जानते हैं कि मैं उनकी इच्छा का विरोध नहीं करूँगा" (रास प्० २५२)।

इस विषय में युवक माता-िपता की इच्छा का विरोध करना कहें कारणों से ठीक नहीं समझते हैं। " पहला कारण उनका यह विचार है कि उनके अनुभवी माना-िपता उनके हिंद के लिए दूर वृद्धि से सब बातों पर विचार करने उपयुक्त कन्या का भुगाव करते हैं, युवक माता-िपता की अपेक्षा अट्टरवर्धों, अल्प एवं अपिएनव बुद्धि एकने वाले हैं, वे अनुभव-गूम्यता के कारण तथा कामान्ध होंकर अपने खुनाव में ऐसी भयंकर भूलें कर सकते हैं, जिनको लिए उन्हें जीवनपर्यन्त पत्त्रालाप करना पढ़ सकता है। इन कारण पर प्रकाश वालते हुए मर्चण्ट (पृ० १३) की गवेषणा में एक युवक ने कहा था— "माता-िपता हमारा कल्याण बाहते हैं, उनके परामर्ध और सम्मतियां वर्तमान युवकों में विद्यमान उज्जेखन कामवासना पर निमन्दक का कार्य करती है। जब श्रीभवा की अधिों का आकर्षण समान्त हो जाता है तो इंगलैंग्ड की भीति यहाँ के युवक भी मदान्य होकर कन्या का स्वयं चुनाव करने के दुष्परिणामों को भोगते हैं। अठ ऐसी परिस्थितयों के निवारण के लिए माता-िपता का हस्तकेष वड़ा लाभदायक होता है।"

माता-पिता पर जीवनसंगी के चुनाव के लिए निर्भर रहने का दूसरा कारण मह है कि भारत में अभी तक अविवाहित सुवक-मुचितमों द्वारा एक दूसरे के साथ सम्पर्क में आने, मिलने और परिवम प्राप्त करने के केन्द्र नहीं हैं। अतः एक मुचक ने माता-पिता द्वारा अधू का निर्णय करने की पढ़ित का समर्थन करते हुए विखा वा—"वर्तमान समय में हमारे समाज में गत्नी को यसन्द करने की एक मात्र यही पढ़ित है। प्रणय-विवाह (Love Marriages) की पढ़ित हमारे समाज में असमय है, क्योंकि स्त्रियों को एक दूसरे से मिलने की तथा अपना जीवन साची चुनने की कोई स्वतन्त्रता या अवसर नहीं है। भे किन्तु अस महाविधालयों, कालिओं और स्नातकोत्तर कवाओं में तथा घोधकार्य में संलग्न छात-छाताओं में तिये तथा वहे तहरों के ब्यापारिक संस्थानों में काम करने वीने मुवक-युवतियों के सिए पारस्परिक सम्पर्क एवं परिचय पाने के जवसर बढ़

१४ मर्बेन्ट-पूर्वोक्त पुस्तक पृ० ६३-४ १४ मर्बेन्ट-पूर्वोक्त पुस्तक, पृ० ६४

रहे हैं। रास (पू॰ २५६) ने इनके माध्यम से होने वाले कुछ रोचक विनाहों के बण्टाना दिये हैं।

उपर्युक्त विवरण से स्वष्ट है कि आधुनिक युवक-युवती अपना जीवन संगी चुनने की स्वतन्त्रता प्राप्त करने की प्रवत अभिनामा रखने नगे हैं, किन्तु अधिकाम विवाह अब भी माता-पिता हारा तथ किये जाते है, प्रायः माता-पिता लड़के के ग्रार पसन्द की गंगी लड़की के जिए स्वीकृति दे देते हैं, और जब वे स्वयं लड़के के लिए लड़की बूंड़ते हैं तो प्रायः लड़के से इसके लिए सहमति ले लेते हैं। 1 व

#### (४) विवाह की आयु का ऊंचा उठना

आज से ४०-५० वर्ष पहले हिन्दू नेमाज में बालविवाह की प्रवा का प्रचलन या पहले (प्०६३२-४) इसके विकास पर प्रकाश बालते हुए यह बताया जा चुका है कि वर्त-मान समय में शिक्षा के प्रसार, आर्थिक परिस्थितियों एवं वसू बुंढ़ने की परेतानियों के कारण वर-वह के विवाह की जायू कंची उठ रही है। मर्चेष्ट द्वारा किये गये अनुसंधान में युवकों के मतानुसार विवाह की आयु अडकों के लिए २२.६ वर्ष तथा लडकियों के लिए १६.६ वर्ष और यवनियों के मतानुसार लड़कों के लिए २४ वर्ष तथा लड़कियों के लिए १८७ वर्ष होनी चाहिए। ५७ हाटे द्वारा किये गये अनुसंधान में सामान्य स्वियों के विवाह की औसत आम् २४ वर्ष तथा मिक्षित स्वियों के विवाह की उस्र २९ वर्ष भी। <sup>५ व</sup> इसका यह तात्वये है कि कहरों के मध्यम एवं विश्वित वर्ग में बहुत देर में विवाह करने (Late Marriage) की प्रवृत्ति जारम्भ हो गयी है। इस प्रवृत्ति से दाम्पत्य जीवन में अनेक नयी समस्याएं उत्पन्न होने की संभावना है। वही अवस्था में गादी करने वाले स्त्री-पृथ्वों के विचार और जादतें. परिपन्न होती हैं, उनमें मुख्यमय दाम्पत्य जीवन के लिए आयरपक समझौते और अनुकृत्य की बाबना कम होती है। विवाह से पूर्व स्वतन्त्रका से कवाई करने बाते पति-पत्नी जब विवाह के बाद अपने वैयक्तिक सुख और मनोरंजन की प्राप्ति में बाधा देखते हैं तो उनमें कलह का मुलपात हो जाता है, वैचाहिक जीवन की स्थिरता कम होने लगती है, विवाहिविच्छेद बढ़ने लगते हैं।

न केवल विवाह की उस का ऊँचा उठना, अपितू विवाह के समय पति-पत्नी

रास ने कुछ ऐसे भी उवाहरणों का उल्लेख किया है जिनमें युवक-युवर्तियों की अपनी इच्छा के विद्ध माता-पिता के आधह से विवाह करने के लिए विद्या होना पढ़ा है (पु० २५७)

<sup>&</sup>lt;sup>1 व</sup> गर्चेन्ट—पूर्वोक्त पुस्तक पु॰ २३३

१८ हाटे-पूर्वितः पुस्तकः पु० ४१

की उम्र में जन्तर कम होता भी इनके वाम्परम जीवन पर गहरा प्रभाव वालता है। ब्रिन्ट परम्परा के जनुसार पतिवता स्त्री का यह धर्म है कि वह पति की आज्ञा का पालन करे. उसे देवता समझे तथा उसकी पूजा करे। यह तभी संभव है जब पति-गत्नी की उन्न में काफी अन्तरहो, पति पत्नी से कई साल बढ़ा हो। अब तक बीनों की बायु में पर्योच्न अन्तर होता था। श्रीनिवास ने मैसूर की १६०१ की जनगणना रिपोर्ट के आधार पर यह बताया है कि पति-पत्नी की उम्र का अन्तर वहाँ छः महीने से २० वर्ष नक का था। सब वर्धों के लिए औसत अन्तर १० वर्ष का या ।<sup>५६</sup> रास के अध्ययन में जविवाहित स्वी-पुरुषों ने इस बात के लिए उत्सकता प्रकट की कि पति-पत्नी की उम्र में अन्नर कम होना चाहिए। रै " किन्तु इस अध्ययन के तथ विवाहित स्त्री-पुरुषों में यह अन्तर = १ वर्ष तथा चिरविवा-हितों में ७.६ वर्ष था। इसमे यह स्पष्ट है कि यद्यपि युवक-मुवतियां अपनी वैदाहिक आयु का जन्तर कम करने के लिए उल्कुक हैं, किन्दु अभी तक यह अन्तर वास्तव में कम नहीं हो रहा है। वस्ततः नवविवाहितों में चिरविवाहितों की अपेक्षा यह अन्तर पहले ने कम होने के स्थान पर कुछ अधिक बढ़ गया है। इस अध्ययन से यह भी पता लगा है कि पुरुषों की अपेक्षा स्तियों में यह भावना अधिक है कि पति-गत्नी की उस्र में अन्तर कम होना चाहिए और दीनों की उस लगनन समान होनी चाहिए। समानतावादी दुष्टिकोण की प्रधानता के कारण यह सर्वया स्वाभानिक है, क्योंकि स्तियों में यह भावना अधिक है। पति-पत्नी की उम्र में अन्तर कम होने का एक परिणाम यह होगा कि पत्नी पति से उच्च में अधिक न होने के कारण परस्परागत आधर और प्रतिष्ठा के मान कम रखेगी. पति के साथ समान आय के कारण मिलता की मायना अधिक होगी। अभी तक बर इंडने - की कठिनाई के कारण पति-पत्नी की उस्र में यह अन्तर पहले की अपेक्षा बहुत कम नहीं हुआ है, निकट भविष्य में इससे कम होने की संमावना अधिक नहीं है। हिन्दू समाज में पूरुप के लिए जपने से बड़ी जबस्था की स्त्री से विवाह करना गाप समझा जाता है। सामान्य रूप से पत्नी से यह आधा रखी बाती है कि वह पति का चरण स्पर्श करे, किन्तु यशि वह पति से अधिक उस की है तो वह उसके पैर कैरो छ सकती है ?

(१) प्रणय विवाह और रोमांचक प्रेम (Love Marriage and Romantic Love)

प्राचीन भारत में दुष्यन्त और शकुन्तला प्रणय विवाह का सर्वोत्कृष्ट उदाहरण हैं। वारस्यायन के कामसूत्र से प्रतीत होता है कि उस समय गान्यवं विवाह बहुत लोक-

<sup>&</sup>lt;sup>९,8</sup> श्री निवास—मीरिज एव्ड फैमिली वृ० ६३ ।

२० रास-वही पृ० २४०

प्रिय थे, फिन्तु बालिकाहों का अधिक प्रयक्तन होने से हिन्दू समाज में प्रणय-विवाह की प्रया सर्वेषा लुप्त हो गयी। आजकल उपन्यासों तथा सिनेमा के चित्रों से प्रणय-विवाहों की प्रयुक्ति को प्रवक्त प्रोत्साहन मिल रहा है। सिनेमा हाल के परदों पर दिखाने जाने नाले लुभावने दृश्यों से मुख्य होकार आधुनिक मुजक-पुयतियां प्रणय निवाह के मधुर सपने नेने लगते हैं और इस प्रधार के विवाहों को आदर्श समझने लगते हैं। सर्वेष्ट की गवे-प्रणा में एक युवक ने यह घोषणा की वी कि "विवाह में जीवनसंगी प्रणय-विवाहों हारा जुने जाने चाहिए, अन्यथा निवाह कैंध नेक्यावृत्ति के अतिरिक्त कुछ भी नहीं है, विवाह का वास्तिषक आधार प्रणय और गोमांचक प्रेम ही होना चाहिए"।

किन्तु रास के अध्ययन में यह प्रतीत होता है <sup>२ १</sup> कि अभी तक हिन्दू समाज में माता-पिता द्वारा आयोजित विवाहों (Arranged marriages) की अध्यसना सर्वमूल है और रोमांचक प्रेम को विवाह के आधार के रूप में बहुत कम स्वीकार किया जाता है, प्रथम विवाहों की संख्या और प्रमाय नगण्य है। राम के अध्ययम में तीन चार विवाहित महिलाओं ने ही प्रणय विवाह किये थे, किन्तु वे विवाहित जीवन के इस पहलू के संबंध में कुछ बातचीत करने के लिये तैयार नहीं थीं, इससे यह सूचित होता है कि वे उपर्युक्त यूवक की भांति प्रणय-विवाह करने में कोई जच्छा या बड़ा काम करने का गर्व जववा बौरव अनुभव नहीं करती थीं और इसे विवाह का आधार स्वीनार करने के लिए तैयार नहीं थी।

इस अध्ययन के कुछ उदाहरणों में यह प्रकट होता है भि माता-पिता को तब कोई प्रसन्नता नहीं होती, जब उनकी सन्तान प्रकप-विवाह करती है। वे अपनी सन्तान के प्रणप-विवाह का घोर विरोध करते हैं और इस का रण ऐसा विवाह करने वालों की मज़ान के प्रणप-विवाह का घोर विरोध करते हैं और इस का रण ऐसा विवाह करने वालों की मज़े परेवानी और किटनाइयों का सामना करना पड़ता है। उदाहरणार्थ एक युवक को अपने से हीन जाति की कन्या के साम प्रणय विवाह करने पर को परेवानी उठानी एड़ी, उसका जिल्ला निक्नालिखित संदर्भ में है—"अपने प्रणप-विवाह से मुझे वड़ी मुसीयत में फंसना पड़ा, क्योंकि कन्या के प्रति उत्पट प्रेम में तथा माता-पिता के प्रति प्रगाह प्रेम में मैं कोई समन्तय या समझौता नहीं कर सकता था। मेरे माता-पिता हमारे संबंध को पसन्त नहीं करते थे, मैं उन्हों अपसन्न नहीं कर सकता था, पूसरी और में उस लड़की को भी नहीं छोड़ सकता था, जिसने मेरे लिए इतना अधिक कार्य किया था। मेरी प्रगति का तथा मेरे उज्जल माविष्य का श्रेय उसीको है। इससमय मेरा सबसे बड़ा सिरवर्द वह समस्या बनी हुई है। वर्ष

रास द्वारा वर्णित कुछ परिवारों में माता-पिता ने अपने सङ्के-सङ्कियों के प्रणय-विवाहों को भंग करने का पूरा प्रणास किया, वे दन्हें कोरा पानलपन समझते थे। माता-पिता के जिरोध के कारण कई बार सङ्क्षियां अपने प्रणय-विवाह का विवार छोड़

.

२१ रास-पूर्वोक्त पुस्तक, पु० २१६

९२ रास-पूर्वोत्त पुस्तक, पू॰ २६६

देशी हैं। किन्तु कई मुबतियाँ जब अपने निश्चय पर अटल रहते हुए ऐसे विवाह कर सेती है तो उन्हें माता-पिता द्वारा अपने परिवार से बहिन्कृत और निर्वासित कर दिये जाने से जो परेशानियाँ उठानी पहती हैं, उनका वर्णन इस उदाहरण में किया गया है-"मेरी माता हमारे विवाह के लिए सहमत नहीं थी, क्योंकि मेरे पति की शिक्षा कम थी, सामाजिक स्थिति अच्छी नहीं थी। मां का यह भी विचार था कि मेरे पति की आव अधिक थी। सहने के पिता को इस निवाह पर यह आपत्ति थी कि हम एक जाति के नहीं थे। मैंने अपने माता-पिता को अपने पति के वास्तविक गुणों का परिचय देने का बहत प्रयत्न किया, जिन्तु उन पर इसका कोई प्रभाव नहीं पढ़ा। हमने माता-पिता को अपने विवाह का निमन्त्रण भेजा, कित्स हमारे विवाह में कोई भी सम्मिनित नहीं हुआ। इसके बाद उन्होंने हमसे संबंध विच्छित्र कर लिये। मैं अपने माता-पिता को केवल सार्वजनिक स्थानों और सभाओं में ही मिलती हूँ, फिल्तु वे मुझ से कोई वात नहीं करते हैं। हम भी अब उनसे कोई बीगाठ संबंध रखने के लिए उत्सूक नहीं हैं।" र में इससे यह स्पष्ट है कि प्रणय-विवाह कई बार स्थामी रूप से माता-पिता और सन्तान के संबंध की विच्छिन्न कर देता है। यह खतरा बहुत कम युवक-पुवतियां उठाना चाहते हैं। इसके अतिरिक्त प्रणय-विवाहों की एक अन्य समस्या भी है। भारतीय एवं विदेशी सिनेमा-चित्र प्रणय-विवाहों के बारे में प्यक-मुवातियों में बहुत बड़ी आजा उत्पन्न कर बेते है, फिल्तू यह आजा प्राय: पूरी नहीं होती, इस कारण पैदा होने वाला गम्भीर मैराश्य भी इन विवाहों के प्रसार में बाधक है। अतः अभी तक हिन्दू समाज में प्रणय-विवाहों का प्रचलन बहुत कम हुआ है और भविष्य में भी इस प्रया के प्रसार की अधिक संभावना प्रतीत नहीं होती है।

### (६) अन्तर्जातीय विवाह

सर्तमान युग में आधुनिक परिस्थितियाँ अन्तर्जातीय विवाहों के संबंध में किस प्रकार सहायक सिद्ध हो रही है, इसका विकेचन पहले (पू० १४।१) किया जा चुका है। रास के अकस्यन से यह बात होता है कि इस विषय में पुरुषों के विचार स्त्रियों की अपेशा अधिक उदार हैं। १४ वे न केवल अन्तर्जातीय (Intercaste) अपितु विभिन्न नस्तों वाले अन्त-प्रजातीय (Interracial), विभिन्न धार्मिक सम्प्रदाय जातों का जनुसरण करने वाले तथा अन्तर्धर्म (Interreligious) विचाहों के समर्थक हैं। अभी तक अन्तर प्रजातीय तथा अन्तर्धर्म विचाह हिन्दू समाज में बहुत कम होते हैं, पहले प्रकार का सुप्रसिद्ध उदाहरण १९६० में श्रीमती इन्दिरा गांधी के युव राजीव गांधी का एक इटालियन कन्या सोनिया के साथ विचाह हैं। इन विचाहों के बहुत कम होने के कारण यहाँ केवल अन्तर्जातीय विचाहों

<sup>&</sup>lt;sup>२3</sup> रास-पूर्वोक्त पुस्तक पू० २६६ २४ वही, पू० २७०

पर ही विचार किया आयगा।

अन्तर्जातीय विवाहों में सबसे बड़ी समस्या अपने परिवार और जाति के साथ सामंजस्य और समन्वयक्षापित करने की हैं। प्रायः माता-पिता तथा जाति-विरादरों के अन्य संबंधी ऐसे विवाह करने वालों का सामाजिक बहिन्कार कर देते हैं और नव दम्यती अपने माता-पिता और जाति से शीवनवापन में प्राप्त हो सकने वाले बहुमूल्य सहयोग से बंचित हो आते हैं। किन्तु यदि वे आविक दृष्टि से समये एवं स्वावलम्बी होते हैं और माता-पिता से कोई सहायता नहीं मांगते हैं तो कुछ समय बाद स्वावाजिक प्रेम और ममता की भावना प्रवच हो जाती हैं और उनका मां-वाप तथा विरादरी से समझौता हो जाता है। अतः अन्तर्जातीय विवाहों के समझैत इनकी सफलता से लिए पित-पत्नी का आधिक दृष्टि से स्वावलम्बी होना आवश्यक समझते हैं, क्योंकि उन्हें काफी समय तक अपने माता-पिता से सहायता की आधा नहीं रखनी चाहिए। १४ पुरुषों ने दो कारणों के आधार पर अन्तर्जातीय विवाहों का समर्थन किया था। पहला कारण तो वह आ कि इससे हिन्दू समाज को सीण एवं दृषित बनाने वाली एक कुप्रया का अन्त होगा, उत्तम समाज का निर्माणशोगा, इससे अस्मृश्यता के कलक का उत्पूलन तथा जातिनेद का निवारण होता। दूसरा कारण यह था कि प्रणय-विवाहों में बातिप्रया वाधक नहीं होनी चाहिए। १६ द

किन्तु स्थियों इन विवाहों की इतनी उप समर्थक नहीं थीं। इनमें २१ प्रतिवात ने अला प्रजातीय तथा अन्तर्धमें विवाहों का तथा ४३ प्रतिवात ने अला प्रजातीय विवाहों का समर्थन किया, अविक पुथ्यों में ७३ प्रतिवात अन्तर्धातीय विवाहों के समर्थक थे। स्थियों द्वारा ऐसे विवाहों के विरोध का प्रधान कारण यह या कि ऐसे विवाह करने वाले पित-पत्नी अपनी आति के रीति-रिवाणों और परम्पराओं के साथ सामंजस्य नहीं स्थापित कर सकते। एक युथती के मतानुसार ऐसे विवाह सफल नहीं हो सकते, व्योक्ति हममें धार्मिक एवं जाति विषयक नियम इतने अधिक मुद्दु स्थ से प्रविध्वत हो चुके हैं कि इन विविश्व आदत्तों और रीतिरिवाणों में पले हुए व्यक्तियों के साथ समन्वय नहीं कर सकते हैं, यदि विवाह असफल हुआ तो माता-पिता अपनी अदकी को अपने परिवार में वापस नहीं ले सकते। २० इस प्रकार ऐसी लड़कों अपने माता-पिता से प्राप्त होने वाले स्वामायिक संरक्षण से विवाद हो जावगी और ऐसे विवाहों से उत्पन्न बच्चों को अनारण ही इसके दुआरिणाम भोगने पड़ेंगे। इसके विचिधित अन्तर्वातीय विवाहों का समर्थन स्थिमों के इस युक्ति के आधार पर किया कि विवाह एक वैवक्तिक मामला है, प्रत्येक युवन-युवती को अपना जीवनसाथों चुनने की पूरी स्वतन्त्रता होनी चाहिए। एक महिला ने इस विषय

२४ रास—पूर्वोक्त पुस्तक पृ० २७१

२६ रास-पूर्व पूर्व, पूर्व २७०

२ रास-पूर्वोस्त पुस्तक, पु० २७१

में बड़ा उदार दृष्टिकोण अपनाते हुए कहा—"मैं अपने दो सड़कों को तथा लड़कों को अपना जीवनसाथी चुनने में खुक्षी छूट दूंगी, अन्तजातीय और प्रणय विवाह तभी सफल हो सकते हैं जब माता-पिता के विचार उदार हों।"<sup>2 प</sup>

किन्तु विचारों की इस उदारता को कियात्मक रूप देना बहुत कठिन है। इस प्रकार के विचार रखने वाले व्यक्ति स्वयमेव अपनी तन्तान का अन्तर्गातीय विवाह करने हए इसलिए संकोच करते हैं कि यह प्रचा अपने जाप में बूरी न होने पर भी प्रचलित लीक-मत के विरुद्ध है और इससे अगेक समस्याएँ उत्पन्न होती हैं। अतः अन्तजातीय विवाहों की इच्छा और प्रवृत्ति होते हुए भी अभी तक हिन्दू समाज में अन्तवांतीय विवाहों का प्रचलन अधिक नहीं हुआ है। इस विषय में रास ने यह परिणाम निकाला है कि आधुनिक विचारों वाले अनेक व्यक्ति यह मानते हैं कि अन्तजातीय विवाहों की अनुमति दी जानी चाहिए, किन्तु वे यह भी समझते हैं कि इससे जातीय प्रचा में विश्वास रखने वाले हिन्दू समाज में मीलिक परिवर्तन होने से अनेक समस्याएँ उत्पन्न होती हैं, जतः वे अन्तर्जातीय विवाहों के सिए उसी हद तक जाने को तैयार है जिस हद तक जातिप्रधा भी व्यवस्था में बिक्षोभ न हो, अतः वे उपजातियों का बन्धन तोढ़ने में हानि समझते हैं । किन्तु अन्त-जीतीय विवाह अभी तक केवल ऐसी अवस्थाओं में ही किये जाते हैं, जब युवक-युवती के पारस्परिक प्रेम का आकर्षण इतना प्रवल और प्रमाद हो कि वे पारिवारिक परम्प-राओं और रीति-रिवाओं के विरुद्ध विद्रोह करने की तैयार हों अयवा उन्हें अन्तर्जातीय विवाह का नियम तोड़ते हुए इससे उत्पन्न होने वासी परेकानियों की अपेका सम्पत्ति एवं सामाजिक प्रतिष्ठा के ऐसे ठोस लाम प्राप्त हो जिनके कारण ऐसे विवाह से पैदा हुई समस्याओं और कठिनाइयों का समुचित समाधान हो सके । र ह

#### (७) विवाह संस्कार में परिवर्तन

हिन्दू समाज में थियाह संभवतः जीवन का सबसे महत्त्वपूर्ण संस्कार माना जाता है। बैदिक यूप से इस संस्कार के लिए गृक्षा सुत्रों द्वारा विस्तृत विधि-विधानों की व्यवस्था की गयी है और इस अत्यधिक धूमधाम से मनाया जाता है। मैकबानल ने लिखा है कि वैवाहिक कर्मकाण्य निठरले पुरोहितों द्वारा पूर्ण कम से सोचिवनार कर इस उद्देश्य से बनावा गया है कि इससे हिन्दू जनता का मन आध्यात्मिक दृष्टि से उनके अधीन बना रहे। 3 के ये वैवाहिक विधियाँ तत्कालीन नीरस कृषिप्रधान जीवन में आनन्द प्रदान करने का एक प्रधान स्रोत थी, बरातें बहुत बड़ी संख्या में से आयी जाती थीं, वादी की विधियां

२० रास-पू॰ पु॰, पु॰ २७३

इह सम--पू० पू०, पू० २७३

<sup>&</sup>lt;sup>३०</sup> मंकडानल—ए हिस्द्री आफ संस्कृत लिटरेचर, पु० २६३

काफी लम्बे समय तक चलती थीं। किन्तु अब उद्योगीकरण (Industrialization), नगरीकरण (Urbanization) लवा पश्चिमीकरण (Westernization) की नवीन परिस्थितियों के प्रभाव से इसमें निम्नलिखित परिवर्तन हो रहे हैं।

- (क) विवाह संस्कार के समय में कभी—मैसूर की १९५९ की जनगणना रिपोर्ट के अनुसार लीम-चालीस वर्ष गहले एक दिन में सम्पन्न होने वाले विवाह अप-वाद कप में थे, <sup>31</sup> अधिकांण विवाह कई दिनों तक चलने वाले होते थे, खिवाह संस्कार की विधि बहुत लम्बी होती थी। किन्तु बहरों में नौकरी करने वाले तथा लघु कथाएं पड़ने बाले और राव मामलों में लघुपब डूँडने वाले आधुनिक नर-नारी वैवाहिक विधिमों के संक्षिप्त कप को अधिक गरान्व करते हैं, में रात भर में समाप्त होने वाली विधिमों को एक वो घण्टों में समाप्त करना चाहते हैं। राजिप पुरुषोत्तमवास टण्डन कैसे सुधारक विवाह संस्कार का महत्व वर-बधू तथा अन्य जनों को समझाने के लिए संस्कृत मंत्रों के स्थान पर हिन्दी की प्रयोग का समर्थन करते हैं।
- (ख) पारिवारिक सम्मिलन के केन्द्र के रूप में विवाहों का महत्व कम होना—
  पहले विवाह के अवसरों पर दूर-दूर से सब संबंधों एक कहोते के और कई सप्ताह तक हकटे रहा करते के, गांवों में शादी ज्याहों के अवसरों पर सब संबंधियों की उपस्थित आवश्यक समझी आती थी। किन्तु अब नगरों में स्नान की कभी, राजन की अवस्था, खाद्य सामधी की कभी और मेंहुगाई से इस परिस्थित में अन्तर अने लगा है। पहले मी-वाप को बच्चों की पढ़ाई की तथा स्कूल में उपस्थित की अधिक जिला नहीं होती थी। अब बच्चों का स्कूल से अधिक दिन के लिए अनुपस्थित रहना उचित नहीं समझा आता, अता बच्चों को साम कई दिन के लिए विवाहों में सम्मिलत होना अब संमद नहीं रहा है। नौकरी करने वाले व्यक्तियों को लम्बी छुट्टियों लेने में परेवानी होती है, अतः विवाह में विभिन्न परिवारों बारा अपने परिवार के सभी प्राणियों के साथ कादी-व्याहों में मान लेने की पुरानी परिपारी कम हो रही है। विभिन्न परिवार वपना प्रतिनिधित्य करने की लए एक दो व्यक्तियों को केन देरों हैं, आने जाने में होने वाले मारी व्यव और छुट्टी आदि की अबुविधा के कारण मनीआईर द्वारा क्ये भेनने की भी परिपारी कन पढ़ी है। अब विवाह का पर्व परिवार के विभिन्न व्यक्तियों के एकब होने की दृष्टि से अपना महत्व खोने लगा है।
- (ग) विवाहों के अपय में कमी—हिन्दू विवाहों में कन्या के माता-पिता समाज में अपनी प्रतिष्ठा बनाये रखने के लिए दहेज देने तथा वर पक्ष को सन्तुष्ट करने के लिए अपनी हैसियत से बहुत अधिक अर्थ करते हैं। श्रीनिवास के शब्दों में "विवाहों में किया जाने वाला अपन बहुत अधिक होता है...इस अपन को कम करने में प्रधान वाधाएँ है—

<sup>31</sup> सेन्सस आफ इंग्डिया, १६४१ खण्ड १४ मेंसुर पृ० १०७

7.4

.

बहुंकार और प्रदर्भन की भावना, कड़िकादिता और ब्राह्मणों में वरपक्ष की धनलोलुपता। अपने दैनिक अवस में पाई पाई की अवत करने वाले कंजूस विवाह के समय अवस-धुन्य खर्च करते हैं।''' सहकारी समितियों से ऋण लेने का कारण प्रायः सड़के या लड़की का विवाह होता है।''' अव्यधिक व्यय कम करने की दृष्टि से अब एक दिन में विवाह करने का रिवाब चल पड़ा है।"<sup>32</sup> भारतीय समालसुधारक बादी ज्याहों पर व्यय कम करने पर बहुत बल देते रहे हैं, किन्तु उपर्युक्त कारणों से इस व्यय में कभी होने की कम संभावना है।

# (=) विवाह विच्छेद की प्रवृत्ति

पहले यह बताया जा चुका है कि वर्तमान समय में १६४५ के हिन्दू विवाह कानून द्वारा किस प्रकार तलाक या विवाह विच्छेद की व्यवस्था की गयी है (प्० २६६) । यहाँ क्षेत्रल इस विषय में आधानिक वृवच-व्यक्तियों के ऐसे विचारों का उल्लेख किया जायगा, जिनसे इसके भावी स्वरूप पर प्रकाश पड सके। इस कानन से पहले हिन्दु समाज के उच्च वर्ग में विवाह एक अधिन्छेच बन्धन गा, किन्तु यह व्यवस्था केवल स्तियों के लिए थी क्योंकि पुरुषों के पुर्नाववाह पर कोई प्रतिबन्ध नहीं था। जतः हिन्दू समाज में तलाक की मांग स्थियों की ओर से अधिक प्रवलता से की आती थी। यह मांग जिन कारणों के आधार पर की जाती भी, उन पररास के अध्ययन से सुन्दरप्रकाण पड़ता है 3 3। इस विषय में उत्तर देने बाली पैसट स्तियों में से ग्यारह विना किसी प्रतिबन्ध के तलाक का अधिकार देने के पक्ष में थी, सलाइस का यह विचार या कि यह कुछ विशेष कारणों के आधार पर दिया जाना चाहिए, सोलह इसका अधिकार असाधारण परिस्थितियों में ही देना चाहती बी और ग्यारह स्तियों का यह मत वा कि यह अधिकार किसी भी दशा में नहीं दिया जाना चाहिए। विवाह विच्छेद के अधिकार को किना किसी प्रतिबन्ध के उत्मक्त रूप से देने का समर्थन रिजयों ने प्रधान रूप से समानता की यक्ति के आधार पर किया, उनका यह कहना या कि जब एक पक्ष (पति) दूसरे पछ (पत्नी) को छोड सकता है तो दूसरे पछ को भी पहले पक्ष को छोड़ने का अधिकार होना चाहिए। स्तियाँ पहले ही निर्वेल है, उन्हें पुरुषों की भौति इसका अधिकार न देकर उनको भीषण कष्ट भोगने के लिए विवश निया जाता है, यह उनके साथ पीर अन्याय है, इसका प्रतिकार तलाव के निबंन्ध अधि-कार द्वारा होना चाहिए। इस विषय में यह आर्थका करना निर्मेल है कि तलाक का कामन बना देने से लांग तलाक पाने के लिए न्यायालयों में दौड़ने लगेंगे। इसका लाभ केवल अत्यधिक कण्डपीडित स्लियां. उठायेंगी। यह ऐसी स्लियों के लिए बरदान सिद्ध होना.

<sup>&</sup>lt;sup>3 २</sup> भी निवास—मैरिज एण्ड फीमली, पु० ६०-६१

<sup>3.3</sup> रास—पूर्वोक्त पुस्तक, पु॰ २७४

नयों फि अन तम उन्हें कानून द्वारा अपने पित से पूथम् होने का कोई अधिकार नहीं है। ऐसी स्थियां जीते हुए नारकीय जीवन का दुःख भीग रही हैं, उनके लिए तलाक की अवस्था जीवित मृत्यु की अपेक्षा अधिक अच्छी है। पतियों द्वारा अतीव लुढ़ कारणों के आधान पर छोड़ी गयी पितयों का दूक्त अपने घोर कण्ट के निवारण में बढ़ी सहायता मिलेगी। है में इसके ममर्थन में एक तर्क यह गी दिया जाना है कि माता-पिता द्वारा आयोजित विवाहों में अनेक विवाह दुश्वमय ही गठते हैं, इनका नमाधान करने की वृद्धि से यह मेंचटी वाल्व (safety valvo) का काम करता है।

तलाम भी व्यवस्था का विरोध वरने वाली स्थियों के तर्क निग्नितिष्यत थे—
(१) मह व्यवस्था विवाह की पविद्यात को कम करने वाली है।(२) यह आवश्यक नहीं
बतीत होती है, वर्षोंकि अब नड़िमायों का विवाह काफी नड़ी आपू में होने सगा है और
इससे पहले के अपनी सहमति दे सकती है।(३) इस व्यवस्था से अनैतिकता को प्रोत्सा-हन विशेषा, वैवाहिक जीवन में अस्थिरता बढ़ेगी, एक सक्वी हिन्दू स्त्री के लिए दूसरे पति के साथ रहने की अपेशा भर जाना अधिक अच्छा है।

इस विषय में पुरुषों का दृष्टिकोण स्त्रियों के दृष्टिकोण से कुछ मिन्न था। पुरुषों में तलाक का समर्थन करने वालों की संख्या कम बी। ६६ पुरुषों में केवल चार ने सर्वेषा प्रतिबन्ध रहित तत्ताव की व्यवस्था की मांग थी, दस इसकी व्यवस्था कुछ कारणों के आधार पर करना चाहते वे तथा इकतालीस असाधारण परिस्थितियों की दशा में, म्यारह के मत में यह व्यवस्था किसी भी दशा में नहीं होनी चाहिए थी। पुस्पों द्वारा तलाक के लिए बनाये गये कारण स्त्रियों द्वारा प्रतिपादित कारणों से कुछ भिन्न में। स्तियों ने इसके लिए कोड, यौनरोग, राज्यक्या और असाध्य बीमारियों के कारणों को प्राथमिकता दी थी, पुरुषों ने इन्हें गीण स्थान दिया । उनकी वृष्टि में इनका दूसरा स्थान था, पहला स्थान उन्होंने पत्नी के साथ प्रतिक्लता (Incompatibility) अर्थात् उसके साथ स्वधावादि न मिलने की दिया। हीसरा कारण पागलपन तथा जीवा कारण सन्तानोत्पादन में अक्षमता थी। प्रतिकृतता की व्याख्या करते हुए कुछ पुरुपों ने यह कहा वा कि स्वनाव में तथा व्यक्तित्व में अन्तर होने पर तलाक की व्यवस्था होनी चाहिए, जब व्यक्तित्व एवं ध्वियों में विभिन्नता होने के कारण वैवाहिक जीवन दु:खमय हो जाय तो इसका एक मात्र समाधान विवाह-विच्छेद है । तमाक की व्यवस्था के विरोध में पुरुषों ने निम्नलिखित युक्तियाँ वीं <sup>3 प</sup>—(१) तलाक और धार्मिक संस्कार द्वारा सम्पन्न होने वाला विवाह (Sacramental marriage) दो सर्वेपा परस्पर विरोधी वस्तुएँ हैं, इनका एकल रहना संभव नहीं है। (२) तलाक अमरीका में एक

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> रास-पूर्वोक्त पुस्तक पृ० २७४

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> रास-पूर्वोक्त पुस्तक पु० २७४

तमाशा बना हुआ है, ऐसा यहाँ नहीं होना चाहिए। यदि ऐसा हुआ तो इसका पारि-बारिक जीवन पर यहरा अनिष्ट प्रमाग पड़ेगा। (३) यह हिन्दू स्त्री के सतीत्व और पवित्रता के विचार को विसमूल नष्टकण्ट कर देगा।

बर्तमान समय के बिक्तित हिन्दू युवक— पुवतियों के उपर्युक्त विवार यह मूचित करते हैं कि अभी तक कामून ब्रारा व्यवस्था हो जाने पर भी सामान्य क्य से तनाक के विषठ काकी प्रवल भाषता है। इसका उपयोग असाधारण एवं विवस परिस्थितियों में ही उपयुक्त समझा जाता है।

#### (६) पत्नी के आदर्श और स्थिति में परिवर्तन-अनुचरी ने सहचरी वनना

पुराने हिन्दू परिवार में विवाह ने बाद पत्नी का प्रधान कर्तव्य पति की सेवा और उसकी आधा का गानन करना था, वह पति को देवता मानती भी और उसकी पूजा करती थी, उसका आदर्भ सीता और साथिकी था। 3 4 पत्नी की स्पिति परिवार में बहुत हीन थी, जिन्तु इसे वह स्वेच्छापूर्वक वडी प्रसन्नता से प्रहण किये हुए थी, इसमें उसे परम सन्तोष और सुख का अनुभव होता था। एक विदेशी महिला वैकमान (Bachmann) ने इसका विवेचन करते हुए लिखा है 300--- "हमें (पाप्रवास्य लोगों को पतनी का यह विचार) अपमानजनक प्रतीत होता है कि मैं आपके चरणों की वासी हूं, किन्तु परवर्ती हिन्दू धर्म ने पाली के इस आवर्ष पर बहुत बल दिया है कि उसे पूरी भक्ति और निज्जार्थ भावना से अपने पति को स्थामी और देवता समझते हुए उसकी पूजा करनी नाहिए ··· उसे (हिन्दू पतनी को पति के) चरणों की दासी बनने में कोई अपमान प्रतीत नहीं होता है: " नह प्रवस धार्मिक उत्साह से अपने धर्म का पालन करती है इस धर्म का अस्प ज्ञान उसे याज्ञिक कर्मकाण्ड, ध्यान-समाधि आदि से नहीं होता है अपित इसका पालन वह एक दास की भौति अपने पति के प्रति पूर्ण आत्मसमर्पण से, उसकी आज्ञा के पालन से और उसकी सेवा से करती है। अतः हिन्दू नवबस् परम आनन्य से अपने हाथों में चुड़ियां पहनती है, यद्यपि ये उसकी दासता का प्रतीक हैं"। बैकमान ने महात्मा गांधी की पत्नी मस्तुरबा के उदाहरण से यह स्पष्ट किया है कि हिन्दू स्त्रियां बस्तुतः स्वेच्छा-पूर्वक पति को देवता समझते हुए उसकी सेवा करती थीं, उसकेतब्दोंमें वा को जाननेवाला प्रत्येक व्यक्ति यह विस्वास करने के लिए बाधित होगा कि पति की चिता पर सती होने

रास—पूर्वोक्त पुस्तक पृ० १०४, १४८, हरियल वेदालंकार—हिन्दू परिवार मोमांसा, पृ० १०८-१४३ ।

अंकमान हैडबिन—आन वी सोल आफ वी इंडियन बुमैन एक रिफलैक्टेड इन वी फीक लोर आफ कॉकण २ खण्ड, १६४२, पु० १७, १४४, १४०

बाली स्त्रियों का आत्मसमर्पण कुछ अवस्वाओं में पूर्णक्य से स्वेच्छापूर्वक होता था।"<sup>3 प</sup>

पत्नी की स्थिति को प्रकाबित करने वाला एक अन्य तरब पति-पत्नी की आयु में अत्यधिक अन्तर का होता था। पहले पत्नी पति से न केवल बहुत छोटी हाली थी, अपितु उसकी बिहा। भी कम होती थी और घर की चहारदीवारी में बन्द रहते के कारण उसका अनुभव भी बहुत कम होता था। अनः आयु, विचा तथा अनुभव में पत्नी से बढ़ा-चढ़ा होने के कारण पति उससे समानता का व्यवहार नहीं कर सकता था, परिवार में उसकी स्थिति स्वामाविक क्ष्म ने पत्नी से ऊँबी रहती थी।

किन्तु उद्योगीकरण, नगरीकरण और पश्चिमीकरण की नवीन परिस्थि-तियां पनि को देवता बनाने वाले उपर्युक्त दोनों तत्त्वों पर गहरा प्रभाव बालने लगी हैं। आधुनिक शिक्षा प्राप्त करने वाली तथा परिचम की समानाधिकार की बाबना से अनुप्राणित युवितयो पति को देवता मानने के शास्त्रीय आवशों को आंखमूंद कर पालन करने के लिए तैयार नहीं है। वे पति की सेविका और चरणों की दासी बनने के स्थान पर पति की सन्त्रा और मिल (Companion and friend) बनना पाहरी है। रास के बध्यसन में चार स्तियों ने अपने माबी पति की एक विशेषता उस का मिल्ल होना अताया । <sup>3 ह</sup> इसी प्रकार तेरह पुरुषों ने पत्नी के साथी और मिल होने तथा सात अन्य पुरुषों ने इसके मिल होने पर बन दिया। सान अविवाहित पुरुषों ने कहा कि वे अपनी परिनबों पर बासन नहीं करना चाहते हैं, इसी प्रकार जार अधिवाहित स्तियों ने यह इच्छा व्यक्त की कि वे' अपने पतियों पर हाबी नहीं होना चाहतीं। पुराने आदशों के परिवर्तन के संबंध में एक ने यह लिखा बा-"पहले लड़ कियों को बचपन से सीता की कहानियाँ सुनायी जाती थीं। उन्हें यह कहा जाता या कि उसमें आदर्श पत्नी के सभी गुण में। जनने माता पिता, दादा, दादी उनको पह शिक्षा दिया करते में कि उन्हें अपने पतियों का वशवतीं रहना चाहिए" " किन्तु अब लड़कियाँ यह कहती हैं कि सीता बेव-कुफ (Gully) वी क्योंकि उसने पातिब्रत्य धर्म का पालन किया था। लड़कियाँ यह सोचने लगी हैं कि विवाह में केवल उन्हें ही अपने की दूसरे पक्ष के अनुकूल नहीं बनाना है। इससे पहले वही दूसरे पक्ष के साथ पूरा आनुकृत्य स्वापित करती थी।"४० इस प्रकार पालिक्स्म के पुराने आयशों में बाधुनिक युवक-सुविधों का विश्वास विधिल हो रहा है और वह परिवार में पति की प्रमुता के एक प्रधान स्तम्म की मींव बोखता बार रहा है।

इसे प्रभावित करने वाला दूसरा तत्त्व विवाह की अामु का ऊँचा उठना है।

<sup>&</sup>lt;sup>३ =</sup> बेकमान-पूर्वोक्त पुस्तक, पु० १४६

<sup>&</sup>lt;sup>3 ६</sup> रास-वी हिन्दू फेमिली, पू० २४=

<sup>¥</sup> रास-वी हिन्दू श्रीमली, पु० २४६

अस विवाह के समय पत्नी की अवस्था, किया और अनुभव पहले की अपेका अधिक होता है, अतः उसकी स्थिति परिवार में स्वतः महत्त्वपूर्ण हो वाती है। यह पित की संविका म रह कर उसकी साथी और सखी बनने जगती है, बानों के संबंध स्वामी-सेवक के नहीं होते; अपितु इनके समानता के स्तर पर आधारित होने की प्रवृत्ति प्रयत्न होने समती है।

किन्तु रास के मतानुसार अभी तक हिन्दू समाज में पति-मली के संबंध के परस्परा-गत उपर्युक्त दृष्टिकोण के स्थान पर समानता के नबीन आदर्श को मुप्रतिष्ठित होने में काफी समय नगेगा। <sup>ध प</sup>रास ने मह परिणाम श्रीमती औ० थें व देसाई द्वारा गुजराती स्विमों के संबंध में की गयी। एक गवेषणा के नाधार पर निकाला है। इसके अनुसार मध्यपि कुछ हिन्दू स्विमों अपने अभर पतियों के पूर्ण प्रभुत्व का प्रवल विरोध करती है, तथापि अधिकांस स्विमों परिवार में अपनी हीन स्थित के पुराने विचार को स्वीकार करती हैं। रास के अध्ययन से भी यही अब्द होता है कि स्विमों परिवार में अपनी हीन स्थित को सर्वेषा स्वाधाविक समझती हैं।

किन्तु रास के अध्यान में कुछ उदाहरण ऐसे भी थे, ओ इसमें जनै:-मानै होने बाने परिवर्तन को सूचित करते हैं। <sup>४ २</sup> इनसे यह प्रकट होता है कि कुछ स्त्रियों परिवार में पहले की अपेका अधिक माता में शासन का प्रयोग करने लगी है, उनकी न्यित ऊंची उठने लगी है। एक युवती ने इसे एक खुचर दुष्टान्त से स्पष्ट करते हुए लिखा वा कि पहले सड़कों पर जब पित-पत्नी निकलते से तो पित लब्बे उस घरते हुए आगे-आगे चलते से और पित्नियां अपने बच्चों और पैलों को लिए हुए उनके पीछ-पीछ चलती मीं, किन्तु अब पित बच्चे और यैले लेकर चलता है और पत्नी उसके साम चलती है। <sup>४ ३</sup> इस प्रकार पत्नी अनुचरी से सहचरी वन रही है।

# (१०) दाम्पत्य अधिकारों में विषमता की समाप्ति

पुराने बास्तीय हिन्दू विवाहों का एक बहुत बड़ा दोष नर-नारी के दाम्पत्य अधिकारों में घोर विपमता थीं। इसमें पुत्य को यह अधिकार प्राप्त था कि वह एक पत्नी के जीवित रहते हुए दूसरा विवाह (अधिवेदन) कर सकता था। किन्तु पत्नी को पुनर्विवाह का कोई अधिकार नहीं था। जास्त्रकारों ने पुत्य को पुनर्विवाह तथा अधिवेदन का अधिकार पुत्र प्राप्ति की तीव आकांक्षा तथा धर्म पालन की चिन्ता के कारण विया था। आपस्तम्ब ( २।४।१९११२) ने कहा था कि धर्म तथा सन्तान का

पास—वी हिन्दू फीमली, पु० ५०७

<sup>&</sup>lt;sup>४२</sup> रास-चौ हिन्दू फॅमिली, पूर्व १०८

४३ रास-वही, पु० ९००

प्रयोजन पूर्ण होने पर प्रथप दूगरा विवाह न करें। किन्तु इस नियम का पालन हिन्दू समाज में बहुत कम हुआ, पुत्र प्राप्ति के कारण से दिये गये दूसरे विवाह के अधिकार का बड़ा दुरुपयोप हुआ। इससे पुरुषों को बहुविकाह (Polygumy) की पूरी छूट मिल गयी, किन्तु स्तियों के लिए पालियता और सतीत्व के धर्म का पालन आवश्यक समझा गया । दूसरी विषमता स्थिमों के लिए सुखमय विवाहों मे परिवाण पासे का कोई साधन न होना था। पुरुषों को दूसरा विवाह करने का तथा भाषी त्याग का अधिकार था। फिन्तु नारी के लिए विवाह अविष्छेच बन्धन था, एक पूरुप ने विवाह होने पर भारी उसे कभी नहीं छोड़ सकती थी। वही स्त्री आदर्श मती थी, जो पति के दोशों की परवाह न करती हुई जीवन पर्यन्त उसकी बाराधना करे, उस समय नर-नारी के लिए सतीत्व का दोहरा नैतिक आदर्श था। ४४ स्त्रिमों से आदर्श पातित्रत्य की अपेक्षा रखी जाती थी, किन्तु पुरुषों के लिए एकपलीवत होना आवश्यक नहीं या। इसका यह परिणाम होता था कि पुरुष अनुकूल गल्नी न होने पर दूसरा विवाह कर सकता था। यह व्यवस्था पत्नी के लिए भीषण दुःख देने वाली थी। सौत के ना जाने से न केवल पहली परनी का जीवन नारकीम बन काला था, किन्तु हिन्दू विवाह उसके लिए अविष्क्षेत्र होने के कारण बह इस नारकीय यन्त्रणा से मुक्त भी नहीं हो सकती थी। मामान्य वय से दुःखमय विवाहीं से परिवाण पाने के लिए हिन्दू स्लियों को पूनविवाह का अधिकार नहीं था। १९४५ के हिन्दू विवाह कानून द्वारा वर-नारी दोनों के लिए एकविवाह (Monogamy) का निवम समान रूप से आवश्यक बना कर तथा पहले (पु०२११-३०३) बतायी गयी विशेष दशाओं में तलाक का अधिकार देकर उपर्युक्त दोनों विषमताओं की समाप्ति कर दी गयी है।

# उपसंहार-हिन्दू विवाह का भविष्य

ज्यर्युक्त विवरण से हमें यह जात होता है कि शनै: शनै: हिन्दू समाज के उच्च एवं शिक्षित वर्ग में विवाह विषयण धारणाओं, प्रवाशों और संस्थाओं में क्लेक मौजिक परिवर्तन हो रहे हैं, में हिन्दू विवाह के भावी स्वरूप पर गहरा प्रभाव डालेंगे, अभी तक ये परिवर्तन शहरों के शिक्षित वर्ग तक सीमित है, किन्तु नगरीकरण (Urbanisation) की प्रवृत्ति बढ़ने से खमीर की भांति इनका प्रभाव बागीण जीवन पर भी पढ़ेगा। इनसे भविष्य में विवाह को केवल अविच्छेद धार्मिक बच्छा नहीं समझा जायगा, विवाह को नर-नारी के लिए अनिवार्य एवं आवश्यक समझने की भावना में विधित्तता का जायगी, अविवाहित रहने की तथा बढ़ी आयु में विवाह करने की प्रवृत्ति बढ़ेगी। युवक-युवती अपना जीवनसायी चुनने की स्वतन्त्रता की अधिकाधिक माँग करेंने, प्रणय-

विवाहों की प्रवृत्ति बढ़ेगी। विवाह संस्कारों भी लटिलता कम होगी, फिन्त इन पर होने वाले भारी व्यय में नभी होने की सम्भावना कम प्रतीत होती है। परिवार में पति-पत्नी समान स्विति का उपनोग करें थे. दाम्पत्य अधिकारों में विवसता समाप्त हो जायती. पत्नी पति की सहचरी और अधीमिनी बनेगी। विवाह द्वारा परिवार निर्माण एक आवश्यक भर्तक्य नहीं, किन्तु ऐष्टिक कार्य होगा और इसका प्रधान आधार दाम्पत्यप्रेम होना । संबदत: इस स्विति में पति-पत्नी में अनुराग का पूर्ण विकास होगा। वरीमान समय में पली वाधिक परावलम्बन के कारण पति से प्रीति न होने पर भी उनके साव वास्परप जीवन विताने के लिए विवश है। भविष्य में यदि हिन्दू स्त्री आधिक दृष्टि से स्वावलम्बी हो सकी तो वह असाधारण वशाओं में दृःबमय विवाहों ने मक्ति पा सकेगी. तलाकों की संख्या में कुछ बृद्धि होगी, किन्तु ये विवाह के मूल प्रयोजन में सहायक होंगे. दुःखमय विवाहों का अन्त करके ऐसे सुबमय विवाहों और परिवारों का निर्माण करेंने जिनका एक माझ आधार स्नेह होगा, जो दाम्पत्यं प्रेम की प्रगाइता में बुद्धि करेगा और भवमृति द्वारा उत्तर रामनरित में प्रतिपादित वैवाहिक एवं दाम्पत्य प्रेम के उस रूप को मूर्त रूप प्रदान करेगा "जो सुख इ:ख में एक जैसा अवस्वितित (अईत) छता है, निर्धनता, समृद्धि आदि शीवन की ऊँचनीच में भी निरन्तर बना छने वाला है, जो हृदय का विश्वामस्वल है, जिसका आनन्द बुढ़ापे से भी कम नहीं हीता. जो बहुत दिनों तक साथ रहने तथा हुदयों के आवरण हट जाने से परिपाक की प्राप्त हए प्रकृष्ट प्रेम पर अवलम्बित है।"४४

#### प्रथम परिशिष्ट

#### धर्मशास्त्र सम्बन्धी प्रधान प्रत्थों तथा लेखकों का काल

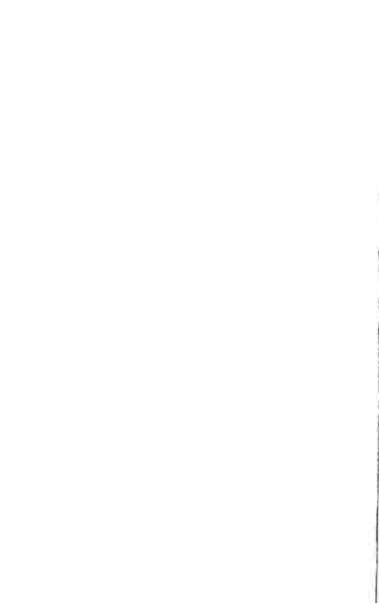
अग्नि पुराण-=००-६०० ई० (हरप्रसाद शास्त्री) अर्थशास्त- कीटिल्पकृत, भीषी श० ई० पू० अनन्तदेव-संस्कार कौस्तुभ (१६४०-८०) का प्रणेता अपराके-पाञ्चवस्वम स्मृति का टीकाकार--१९२५ ई० असहाय--नारद स्मृति का पहला भाष्यकार ७००-७५० ई० आपस्तम्ब धर्मसूच--६००--३०० ६० पू० कमलाकर भट्ट-विवाद ताण्डव (१६९०-४०) का लेखक मास्यायन स्मृति--४००-६०० **६**० कुल्लूक भट्ट---मनुस्मृति का एक टीकाकार १२५० ई० लग**०** कृत्यकल्पतक—लक्ष्मीबर मिख (१९००-१९४०) द्वारा लिखित पहला गिवन्ध यन्य कौटिलीय अर्थणास्त-चौबी शती ई० पृ० गृह्ममूल-शीतमूल देखिये । गोविन्दराज-मनुस्पृति का एक टीकाकार १०५०-११०० ई० गौतम धर्मसूल--६००-४०० ६० पू० नण्डेश्यर-विवाद रानाकर (१२६०-१३७०) ६० का लेखक जैमिनि-पूर्व भीमांसा दर्शन का प्रणेता, ५००-२०० ई० पू० सग० दत्तकमीमांसा-नन्द पण्डित कृत, १४१४-१६३० ई० दायमाग---जीमृतवाहन कृत, १९००-११५० ई० दायतस्य--रघुनन्दन कृत १४२०-११७५ ई० दीपकलिका-- कुलपाणि देखिये। देवण्य भट्ट-स्मृति चन्द्रिका का लेखक १२००-१२२५ ई० धर्ममूल-गीतम, बीधायन, आपस्तम्ब और विस्षष्ठ के धर्ममूलों तथा पारस्करादि कुछ मृह्य सूत्रों का काल ६००-३०० ई० पू० है। मन्द पण्डित-दे० दत्तक मीमांसा नारद स्मृति--१००-४०० ६० निरक्त--यास्काचार्यकृत, =००-४०० ई० पू०

निर्णयसिन्ध-कमलाकर भट्ट इस १६९०-१६४० ६० नीलकण्ठ-अपवहारमयुख देशिये पराशरमाधवीय---पराशर स्मृति पर माधवाचार्य की डीका १३००-१३५० ई० पराशर स्मृति-- १ ली से ५ मी ७० ई० पाणिनि---अध्टाह्मायी का प्रणेता ६००-३०० ई० पूर पुराण-वायु, विष्णु, मार्कण्डेय, मत्स्य और कूर्मपुराण ३००-६०० ई० के बीच में लिखे गये हैं। इनके कुछ बंध अधिया प्राचीन हैं। प्रतापरद्वदेव--सरस्वतीविलास का निर्माता १४००-१४२४ ई० बालकीडा-विश्वरूपकृत बालवलक स्मृति की सबसे पुरानी टीका, 500-510 go यालंभट्टी--वासंभट्ट पायगुण्डे कृत याज्ञवल्क्य स्मृति की भिताकारा टीका की व्याख्या quyo-quite go बृहस्पति स्मृति---३००-४०० ई० बृहत्संहिता-दे० वराहमिहिर मोज (धारेखर)--१०००-१०४४ ई० मदनपारिजात-विश्वेश्वर भट्ट फुत, १३६०-१० (जाली और आणे), १९७४ ई० (पटना हाईकोर्ट) । मनुस्मृति---२००-९०० ई० पु० महाभाष्य-पर्वजिष्ट्रत, १५० ई० पूर् मिताक्षरा-विज्ञानेप्रवरकृत याज्ञवलम स्मृति मी टीका १०७०-१९०० ई० मिलमिथ-वीरमिलोदय देखिए । मेधातिय-मनुस्मृति का पहला टीकाकार ६०० ई० माज्ञवल्क्य समृति---१००-२०० ई० यास्क-निरुत्तः का सेशक ≤००-५०० ई० ५० रमुनन्दन-दायतस्य का लेखक १४२०-१४७४ ई० नदमीधर मिश्र-कृत्यकल्पत्तर का लेखक १९००-१९५० ई० वरदराज-ज्यवहार निर्णय का लेखक १२००-१३०० ई० वराहमिहिर--बृहत्संहिता का लेखक ४०४-४८७ ई० वासिष्ठ धर्मसूत्र---३००-१०० ई० पृ० वाजस्पति मिश्र--दे० विवाद जिन्तामणि विज्ञानेस्वर-पाञ्चवल्वय स्मृति पर मिताक्षरा नामक टीका का लेखक ९०७०-9900 \$0

विवादचिन्तामणि-नाचस्पति मिथ कृत, १५००-१५५० ई० विवादताण्डव-कमलाकर मद्र करा १६१०-४० ई० विश्वस्थ----पाञ्चनत्क्य स्मृति की वालकीड़ा टीका का शेखक ५००-५१० ई० विश्वेषवर भट्ट-मदनपारिजात देखिए विष्णुस्मृति-इसका पुराना अंश ३००-१०० ई० पू० का है और नबीन अंश तीसरी स सातवी ग० ई० का है। बीरमिब्रोदय---मिब्रोमध्य कृत, १६११-४५ । यह यन्य संस्कारप्रकाण, व्यवहार-प्रकाश आदि अनेक प्रकाशों में बटा है। बैजयन्ती---नन्दपण्डित इत विष्णुधर्ममूख की टीका, १४३४-१६३० ई० वैद्यनाच दीक्षित-स्मृतिमुक्ताफल का प्रणेता, १६०० ई० वैदिक साहित्य—४०००-९००० ६०५० संहिताओं, बाह्मणप्रन्यों तथा प्राचीन उप-निषदों का यह बान्मानिक काल है। इनके कुछ अंग ४००० ई० पूर्व से प्राचीन तवा १००० ई० पूर्व सवीचीन हो सकते हैं। ब्यबहारनिर्णय-वरदराज इत, १२००-१६०० ई० व्यवहारसमुख-नीतकण्ठ सद्र कृत, १६१४-४५ ई०, इसके अन्य बन्य नीति समू-वापि है। आसस्मृति--पूसरी से पांचनी शती हैं० लग० गंवालिधित--३०० ६० पू० से १०० ई= युलपाणि-याज्ञवल्या स्मृति पर दीपकलिका नामक टीका का नेखक, १३७%greo fo धौतसूत्र-आपस्तम्ब, आक्वलायन और बौधायन श्रौतसूत्रों का तथा आपस्तम्ब और आश्वनायनादि कुछ गृह्मसूत्रों का काल ६००-४०० ई० पू० है। सरस्वतीविलास-व्रवापगढ्दवेव कृत, १४००-१४२५ ई० स्मृतिचरिद्रका-देवण्णभद्र कृत, १२००-१२२५ ई० स्मृतिमुक्ताफल-वैद्यनाच देखिए हरदत्त-गौतम तथा आपस्तम्ब धर्मसूत्रों का टीकाकार १९५०-१३०० ई० हरिनाय---स्मृतिसार का लेखक १३००-१३५० ई०

हेमाद्रि—चतुर्वर्गेचिन्तामणि का लेखक, रचना काल १२६०-७० ई० धर्मग्रन्थों का उपर्युक्त कालकम मुख्यरूप से भारतरत्न श्री पाण्डुरंग बामन काणे की प्रसिद्ध पुस्तक 'हिस्टरी आफ धर्मेकास्त्र' के प्रथम खण्ड के आधार पर दिया गया है।

हारीत-धर्मसूत्रप्रणेता ४००-७०० ई० हिरण्यकेशीधर्मसूत्र--६००-३०० ई० पूर



# सहायक ग्रन्थ सूची

#### 9 आकर ग्रन्थ

- ९ उसादनराणीडिया आफ सामल सार्टान्सक, १४ खण्ड, १३वा मुद्रण १६४६
- २ जमाजनलापीडिया आफ रिसीजन एव्ड ईथिनस, १२ खव्ड, ११६४
- ३ इसाउमलापीडिया ब्रिटानिका, १६६= रा सस्यारण

मैजायणी सहिता स्वा॰ म॰

- इसाइक्लोपीडिया ब्रिटानिया की ईजर बुक, ११६८ ई० से
- ४ मैकबानल व कीय वैदिक इहैंबस, २ खण्ड, जदन १६९२ ई०

#### २. मुल ग्रन्थ

## (क) वैधिक बाड्मय

यहाँ ग्रन्थों के साथ उन प्रकाशन सस्याओं का भी निर्देश किया गया है जहाँ से छपे हुए ग्रन्थी का इस पुस्तक में प्रयाग निया गया है। प्रनाशन सन्धाओं के सक्षिप्त संवेत इस प्रकार है-आनः पूरु जानन्दाधम, पूना, निरु सार निर्णय सागर, बम्बई, स्वा० म० स्वाध्याय महल, पाडी, वि० ६० विक्लिजायिका इहिका, ग० बो० ला० सी॰ मैं ॰ गवर्गमेच्ट ओरिएण्टल लाइब्रेरी सीरीज, मैसूर, गा० जो० सी॰ गायकवाड बोरियण्टल सीरीज, जीव सव मीव जीखभा सस्कृत सीरीज, जीव विव जीवानन्द विद्यासागर, कलकत्ता, ब० स० सी० वस्वर्ड सम्कृत सीरीज, पा० टै० सी० पॉली टैंक्ट सोसायटी, लन्दन, म० सा० महाबोधि सोसायटी, सारनाय, वेक० प्रे० वेक-टेश्वर प्रेस, बम्बई, ज़ि॰ स॰ सी॰ ज़िबेद्रम सस्कृत सीरीज, सपा॰ सपादक, स॰. सस्करण, वि० विकामी सवत्, ई० ईसवी सन्। अस्वेद स्वा० म० द्वितीय सस्क० यज्ञेंद स्था० म० सामवेद स्वा० म० अपवेबेद स्वा० म० काठक सहिता स्वा० म० तैतिरोम सहिता आनः पूर कपिष्ठल सहिला हा. रपुर्वीर द्वारा लाहीर से प्रकाणित

ऐतरेस बाह्यण : जान० पू०, १८६६ वि० शतपद्य बाह्यण : अञ्चल सन्यमाना, वनारस

शांखायन बाह्यण : आन॰ पू०

नैत्तिरीय बाह्मण : आम॰ पू॰

ताच्ड्म (पंचवित्र) ब्राह्मच : ग्रीमयाटिक सीमाइटी, बंगाल

जैमिनीय बाह्यण : सं ० बैलेंग्ड, एमस्टर्डम्, १६९६

जैमिनीयोपनिषद् श्राह्मण गोपस बाह्मण : जी० वि०

ऐतरेय, मैलिरीय और गांबा । आरण्यक : आन । पू०

बृहदारणाक, छान्दोग्य, कठ, उपनिषद् : नि० गा०

निरुक्त : आन॰ पू॰

एकादक्षीपनिषत्संग्रह : संपा० स्वामी सत्यानन्द, लाहौर

निरुक्त : श्री चन्द्रमणि तथा श्री राजवाहे द्वारा संपादिन संस्क०

बृहदेवता : वि० ४०

## (ख) गृद्धा तथा धर्मसूत

आश्वलायन गृद्धमूत्र, नारायण टीका संहित : नि० सा० ५८६३ ई० इसी संस्करण में कुमारित की आश्वलायन गृह्मकारिका तथा आश्व० गृह्मपरिणिष्ट भी छपा है ।

आपस्तम्ब गृह्यसूत, सुदर्णनाचार्य टीका सहित : मं० ओर ला० सी० मै० आपस्तम्ब धर्मसूत, हरदत्त कृत टीका महित : हालास्थनाय बास्त्री द्वारा संपा०, कृभयोजन्।

बौधायनधर्मसूत्र, गोमिन्द स्वामी के विवरण सहित : ग० ओ० ला० सी० मै० बौधायन गृह्मसूत्र तचा गृह्य परिमाषा सूत्र : संपा० शामशास्त्री, ग० ओ० ला० सी० मै० गोमिल गृह्यसूत्र : संपा० चन्द्रकान्त तकौलंकार, वि० ई०

पारस्कर वृह्यमुत्र : कर्क, जसराम, हरिहर, गदाधर, विकासाय प्रणीत काप्यपंचक सहित, गुजराती प्रेस १९९७

हिरण्यकेशी गृह्यसुत्र : मातृदत्त टीका सहित, संपा० किस्ते

वसिष्ठ धर्मसूस : बं० सं० सी०, संघा० कुहरर

मानव गृङ्गमूल : अञ्चानक टीका सहित, गा० ओ० सी०

विष्णु धर्मसूता : संपा० डा० जाली

लीगाविष्धासूतः देवपाल की टीका सहित, काम्मीर संस्कृत सीरीज

गीतम धर्मसूत्र : हरदत्त टीका सहित, आन० पू०

#### (ग) बौद्ध चाङ्मय

बंगुत्तर निकास : पा० ठै० सो०

धरमपद, टीका सहित : पा० टै० सो०

चेरीवाचा : पा॰ टै॰ सो॰ तका करतसिंह कृत अनुवाद

विनय पिटका : हिन्दी जनुवाद, म० बी० सी० मिकाम निकास : हिन्दी जनुवाद, म० बी० सी०

दीन्धनिकाम : हिन्दी अनुवाद, म० बो० सो०

संवृक्त निकास : पा० टै० सो०

जातकः कावेल द्वारा संपा॰, अंग्रेजी अनुवाद ६ खण्ड, न० पै॰ से भवन्त आनन्द कौसल्या-यन का, हिंदी अनुवादः हिन्दी साहित्य सम्मेलन द्वारा प्रकाणित बुद्धकर्याः राष्ट्रल सांकृत्यायन, स० बी॰ सी॰ ।

#### (ध) रामायण तथा महाबारत

सात्मीकि रामायण : तिलकाक्य व्याध्या समेत, नि० सा०। रामायण के प्रतीक स्थानसंकाय के कारण काण्डों के नाम से नहीं किन्तु उनकी क्रमसंस्था के बनुसार दियें गयें हैं। काण्डों की क्रमनंक्या इस प्रकार है---

 यालकाण्ड, २. असीध्याकाण्ड, ३. अरण्यकाण्ड, ४. किकिल्झाकाण्ड, १. मुन्दरकाण्ड, ६. युद्धकाण्ड, ७. उत्तरकाण्ड ।

महाभारत: मं० ना०, महाभा०, पूरी पुस्तक में स्वा॰ मं० द्वारा प्रकाशित संस्कृत के प्रतीक दिये गये हैं, जहाँ कुंमधोणम् या भांतारकर रिसर्च इंस्टीद्पूट पूरा का संघो-धित संस्कृत व्यवहार में नाया तथा है, वहाँ कुठ और मांतार० के संकित दिये गये हैं। महाभारत के संकेत भी पर्व के नाम से नहीं, किन्तु उनकी कमसंख्या के बनुसार दियें गये हैं। यह कमसंख्या इस प्रकार है—

आदिपर्व, २. शमापर्व, ३. बनपर्व, ४. विराटपर्व, ४. उद्योगपर्व, ६. भीष्मपर्व, ७. होणपर्व, ८. कर्णपर्व, ६. गल्यपर्व, १०. सीष्टिक पर्व, ११. स्त्रीपर्व, १२. आन्तपर्व, १३. अनुमासनपर्व, १४. अव्यसेश्वपर्व १४. आश्रमवासिकपर्व, १६. मीसलपर्व, १७. महाप्रास्थानिकपर्व, १८. स्वर्गोरोहणपर्व ।

अनिपुराण : जान = पू० कुर्मपुराण : वि = ई०

भागमत पुराण: नि० सा०

भरस्यपुराण : आनः पू

नारदीय पुराण : वेंक = प्रे०

भविष्यपुराण : वेंक० प्रे० मार्केण्डेयपुराण : वि० ६० पदमपुराण : आन० पु०

विष्णुपुराण : गोपाल नारायण कंपनी, वस्वई

बात्पुराण : आनः पूर्व स्कन्दपुराण : बेंकः प्रेरु ब्रह्मपुराण : बेंकः प्रेरु

### (ङ) स्मृतिया

सनुस्मृति : कुल्लूकमृद्द की टीका सहित, नि॰ सा॰ सनुटीकासंब्रह : संपा॰ डा॰ जाली, बि॰ इं॰

मनुस्मृति : मेधातियि, मोविन्दराज, सर्वज्ञनारायम, राषवानन्द, नन्दन व एक अना

टीका सहित, संपादक विश्वनाथ मोडलिक

याज्ञयत्वयस्मृति : विज्ञानेक्वर कृत मिताक्षरा टीवा, नि० सा०

याज्ञवल्यस्मृति : अपरानं टीना, आन० पू०

याज्ञबल्यस्मृति : विश्वरूप इत बालकीड़ा व्याचया, ति० सं० सी०

नारदीय संहिता : वं० सं० सी०, नारव स्मृति : संपान डा० जाली, वि० डं०, इसमें असहाय की टीका भी है ।

पराजर स्मृति : बं० सं० सी० में माधवावायं कृत व्यावया सहित तथा जीवा० का संस्करण । श्रेष स्मृतियों के लिए आन० पू० का २७ स्मृतियों का तथा जीवानन्द का २६ स्मृतियों का संग्रह व्यवहार में लाया गया है। जहाँ दोनों में अन्तर है वहाँ मेदक संस्क० का निर्देश कर दिया गया है। इसमें निम्न स्मृतियों है—अंगिरा, अति, आपस्तस्त, उधानस, गोभिन्न, दक्ष, देवस, प्रजापति, बृहद्यम, बृहस्पति, यम, लघुविष्णु, लघु शंख, लघु शातातप, लघु हारीत, लघु आयवलायन, वसिन्छ, वृद्ध हारीत, वेदक्यास, शंखिलिखत, शंख, शातातप, वौधायन, वृद्ध गौतम, लघु व्यास, लघु अति, कारवायन-स्मृतिसारोद्धार—थाण्डुरंग अमन काणे बारा संगृहीत, वृहस्पति स्मृति—गा० औ० सी० । हारीत, ग्रंख, पैठीनिस, शौनक आदि अनेक स्मृतिकारों के प्रच्य उपलब्ध नहीं है, किन्दु मध्यकालीन निवच्छान्थों में उनके वचन उद्धृत है। इस प्रकार के वचनों का संकत इस प्रकार है—हारीत, दायभाग बारा उद्धृत, अथना हारीत (दा० वृ०)।

## (भ) स्मृतियों की टीकाएँ तथा निबन्ध ग्रन्थ

दलकषन्त्रिका---आनः पू० तथा यज्ञेश्वर भट्टाचार्य कलकता के संस्करण दलकमीमांसा---नन्द पण्डित कृत आनः पू० तथा यज्ञेश्वर भट्टाचार्य कलकता के संस्करण

दायभाग-जीमतबाहन कृत, बि॰ इं॰ तथा जीवानन्द के संस्करण दायतस्व-रघनन्दन कृत, जीवानन्द का संस्करण दीपकनिका-एलपाणि कृत, याज्ञ • स्मृति की टीका धर्मकोश-व्यवसार काण्ड, चं० १-३, प्राप्त पाठमाला मण्डल, वार्ड् धर्मेसिन्ध-वनशीनावकृत, नि॰ सा॰ पराशरमाधवीय-माधवाचार्यं कृत पराशरमर्गत की टीका, वं० सं० सी० मदगपारिजात-विश्वेत्रवर भट्ट कृत, वि० ६० मिताक्षरा-विज्ञानेपवर कृत वाज्ञवलय स्मृति की टीका, नि० मा० मेधातिथि का मनुस्मृति पर भाष्य, माडलिक के सैंस्करण मे विवादिकितामणि-वावस्पति मिश्र कृत, वेक्टेश्वर प्रेस विश्वरूप--- माज्ञवल्बस स्मृति पर बालकीडा ठीका का लेखक, ज्ञि० से० सी० बीरमिलोदय-याज्ञ ० स्मृति को मिलमिलकृत टीका, चौ० सं० सी० व्यवहा एकाश-मिल्लीमध्य कृत, चौ० सं० सी० व्यवहारमयुख-नीलकण्ट कृत, पाण्ड्रेन वामन काणे का संस्करण श्रीमृज--गणगति शास्त्री कृत कीटिसीय अर्थशास्त्र की टीका, वि॰ मं॰ सी॰ संस्कारप्रकाण-मिलमिश्र कृत, चौ० सं० सी० सरस्वतीविलास-श्री प्रतापम्बदेव, स्वा० मंडल पुना द्वारा प्रकाशित सायण भाष्य--ऋग्वेद का, वैदिक संबोधन मंडल पूना सुबोधिनी-विश्वेश्वर घट्ट कृत याज्ञ की मिताक्षरा टीका की टीका, पारपुरे डारा सम्पादित ।

स्मृतिचन्द्रिका-देवण्याभट्ट कृत, धारपुरे का संस्करण

#### (छ) संस्कृत के अन्य प्रन्थ और काव्य

कौटिसीय अर्थगास्त्र : संपा० गणपति शास्त्री, ब्रि॰ सं० सी०

बृहत्संहिता : वराहमिहिर कृत, बि॰ इं॰, उत्पन की टीका सहित, सुधाकर डिनेदी टारा स॰ संस्कः

गाया सप्तपती : हाल कृत, नि॰ सा॰

पूर्वमीमांसा : शबर-भाष्य सहित, आन० पू०, गंगानाथ का कृत अंग्रेजी अनुवाद, गा०

बो० सी०

हर्यचरित : नि॰ सा॰

कादम्बरी : ==म संस्क०, नि० सा० काममुख : बास्स्यायन कृत, चौ० सं० सी०

मालतीमाधव : संपा० रामकृष्ण गोपाल भाण्डारकर, बं०सं०सी०

मृण्छकटिक । नि० सा० रघुवंश : नि० सा०

अधिकानवाकुन्तल : नि० सा०

कथासरित्सागर : सोमदेव भद्र, नि॰ सा॰

कुमारसंभव : नि॰ सा॰ राजतरंशिणी : संपा॰ स्टाइन विक्रमोर्नेशीय : संपा॰ काले उत्तररामणरित : जीवा॰ संस्क॰

वासकदत्ता : कृष्णमाचारियर कृत टीका सहित, श्रीवाणीविश्रास प्रेस श्रीताम

.

रत्नामती : संपा = बोगनेकर दगकुमारपरित : बीग = संस्क = नैयधीमपरित : नि = सा = किरासार्वनीय : नि = सा =

## विवाह विषयक प्रन्थ

# (क) हिन्दू विवाह विषयक ग्रन्थ

## (अ)सामान्य एवं कानूनी ग्रन्थ

अल्तेकर, आनन्द सराणिय —दी गोणीणन आफ बुगैन इन हिन्दू सिविनिजेशन,

मानीनाल, दिल्ली, द्वितीय सस्करण १९५६

कागडिया, के० एम० --शिन्दु किनशिप, १९४७

कापडिया, के॰ एम॰ मैरिज ऐण्ड फैमिली इन इण्डिया, आवसफोर्ड यूनि-

वर्गिटी प्रेस, १९५५

द्वारकानाथ मिस्र —-पाँजीणन आफ बुमैन इन हिन्दू लाँ रिकली, सर हवेंट —दी गीयन आफ द्वपिटना, लचन, १६१५

सरकार, सुविमनचन्त्र -सम गरपैनद्स आफ अलियस्ट सोशन हिन्दरी आफ

इण्डिया, १६२८

टामस, पी॰ -व्मैन एण्ड भैरिज इन इण्डिया

टामसन, एडवर्ड —सनी (१६२८)

उपाध्यास, भगवतशारण —युमैन इन ऋग्वेद (१९४१) वैदा, भिग्तामणि विनासक —हिस्टरी आफ दी मिडीबल इण्डिया

एल० स्टर्नवैक --ज्यू रीडिकल स्टडीज इन एगोण्ट इण्डियन लाँ, मोतीलाल, दिल्ली, खण्ड १, १९६४, खण्ड २,

0239

करन्दीकर —हिन्दू एमसोगेमी १६२६

जाली --हिन्दू साँ एण्ड कस्टम, टैगार कानून व्याख्यानमाला,

कलकत्ता विक्वविद्यालय

गृथ्वास बनर्जी ——दी हिन्दू ताँ आफ मैरिज एण्ड स्त्रीक्षन, टैगोर भ्याख्यानमाला, कलकत्ता विश्वविद्यालय

1 493 6

जायसवाल, काणीप्रसाद —मन् एण्ड माझवलय, टैगोर व्याख्यानमाला

कलकता १९३०

--मेरिज, हिन्दू, हेस्टिग्ज् इनसाइनलोपीविया आफ

रितीजन एण्ड वैधिनस, खंड =, एडिनबरा, १९१४

कीस, ए० बी०

चटर्जी, एच०

| मैंन, जे॰ डी॰ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <ul> <li>ए ट्रीटाइज आन हिन्दू ताँ एण्ड यूसेज, दशम<br/>संस्करण, सम्मा० जै०जे० आयंगर, मझस, १६३०</li> </ul>                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मेयर, जै॰ जे॰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ——सेनधुञ्जल ताइफ इन एंग्रेण्ड इण्डिया, २ खण्ड, लन्दन<br>१६३०                                                                      |
| स्टील, ए०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | —दी लॉ एवा कस्टम आफ हिन्दू कास्ट्स, लन्दन,<br>१२६८ ■                                                                              |
| वैकमान हेडविग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | —आन दी सोमल नाइफ, तोल लाफ दी इण्डियन<br>वृमैन, ऐज रिफ्लेक्टिड इन दी फोकलोर आफ दी<br>कोंक्ज, २ खण्ड, १६४२                          |
| बुरिये, जी० एस०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | —-कास्टर्ण्डक्लास इन इण्डिया, सम्बद्ध, १९५०                                                                                       |
| बास्त्री, शकुन्तलाराव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | —बुमैन इन वी संकेड लाज, बम्बई, १९५३                                                                                               |
| गास्त्री, शकुनासाराव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | — वुमैन इन दी बैदिक एज, १९४२                                                                                                      |
| श्रीनिवास, एम० एन०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | —मैरिज एण्ड फॅमिली इन मैसूर, बम्बई, १९४२                                                                                          |
| स्टीवेन्सन, श्रीमती<br>सिन्वलेयर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | —दी राइट्स आफ दी ट्वाइसवानं, लन्दन,<br>१९२०                                                                                       |
| टैगोर, रवीन्द्रनाय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <ul> <li>दी इण्डियन आइडियल आफ मैरिज नामक लेख<br/>हमान केसरीलग डारा सम्पादित 'दी बुक आफ<br/>मैरिज' में, स्पूयार्क, १९२०</li> </ul> |
| एस॰ एन॰ अग्रवाल                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | —दी एव ऐट मैरिज, इलाहाबाद                                                                                                         |
| नर्वे, इरावती                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | —किनशप आर्थेनिजेशन इत इण्डिया, पूता, १९५३                                                                                         |
| सर हरिसिंह गीड़                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | —दी हिन्दू कोड, ४ थे संस्करण, नागपुर, १६३८                                                                                        |
| सरकार, गोलापचन्द्रशास्त्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                   |
| मुल्ला, सर बीनशाह फर-<br>दूनजी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | —प्रिन्सिपल्ज् बाफ हिन्दू जों, १२वाँ संस्करण<br>श्री सुन्दरलाल टी॰ देसाई द्वारा संबोधित एम०<br>एम० विपाठी, बम्बई, १९६०            |
| काणे, पाण्डुरंग वामन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | —हिस्टरी आफ बर्मशास्त्र, खं०, १, पूना, १९३०,<br>खण्ड २, भाग १–२, पूना १६४१                                                        |
| काणे, पाण्युरंग वासन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | धर्मशास्त्र का इतिहास, प्रथम भाग, हिन्दी समिति,<br>सचनक                                                                           |
| The state of the s |                                                                                                                                   |

 ए किटिकल स्टडी आम स्वयम्बर फार्म आफ मैरेज, कलकत्ता रिज्यु,खण्ड १४३, जून ११५७ चटर्जी, एच० —ए स्टडी आफ दी प्राजापत्यकामं आफ मैरिज, इण्डियन हिस्टोरिकस ववाटेरली, खण्ड ३२, मार्च १९४६ सा, बी० सी० —वृभैन इन बृद्धिस्ट लिटरेचर, १६२७ ची० एस० कुलकर्जी —स्पेणन मैरिज ऐक्ट १९४४, पूना १९४४ सन्सेना, कालीप्रसाद —री हिन्दू मैरिज एंक्ट ११४४, नखनऊ १९४६

एस० एन० बग्गा —ण्टेबूटरी चैजेंग इन हिन्दू ला, अलाहाबाद १९६२ यु० सी० सरभार —ईयन्स इन हिन्दू लीगल हिस्टरी, डांशियारपुर १९५८

#### (आ) हिन्दू विवाह की आधुनिक प्रवृत्तियों का विवेचन करने वाले प्रन्य

के ॰ टी॰ मचेंण्ट —चैंजिन ब्युज आफ मैरिज एवड फैमिली (हिन्दू मूच) बी. जी. पाल, महास, ९६३५

हाटे, श्रीमती चन्द्रकता —हिन्दू वर्मन एण्ड हर प्यूचर, बस्बई

एलीन रास —दी हिन्दू फैमिली इन इट्स अर्बन सेटिंग,

वानसफोर्ड यूनीवसिटी प्रेस, १६६१

देसाई, श्रीमती जे॰ बीं॰ — वुमैन इन माडने गुजराती लाइमा, १६४५, सम्बर्ध भिग्यविद्यालय से अप्रकाशित शोध प्रबन्ध

देसाई, श्रीमती एन० ए० —दी इम्पैक्ट आपादी ब्रिटिश रूस आन दी पीजीवन आफ इण्डियन बुमैन, बम्बई विश्वविद्यालय का

अप्रकाशित गाँध प्रबन्ध, १६५१

देसाई, मिस एस० के० —दी सोधियोदकनामिक वीजीवन आफ युमैन इन इन्डिया सिन्स १८५६-१६२६, १६३० बम्बई विश्वविद्यालय का अप्रकाशित वीध प्रबन्ध

रिपोर्ट जाफ वी एवं आफ कालीय कमिटी १६२८-६

मार्गच्ट कोरमैक —दी हिन्दू वृत्तैन, एशिया, बम्बई १९६१

नीरू देसाई - युमैन इन माडने इण्डिया

नेहरू, श्यामकुमारी —जावर काव

रमावाई सरस्वती
 —दी हाई कास्ट हिन्दू यूमैन (१६०१)
 चिन्तामणि, सी० वाई०
 —इण्डियन सोगाल रिफार्म (१६०१)

कापडिया, के० एमव — अयुत्र एण्ड एटीट्यूड्ज आम पूनिवसिटी छेजुएट्स इन दी हिन्दू कम्युनिटी आन मैरिज एण्ड फैमिली रिलेशनणिप्त, सोशियोलीजिकन बुलेटिन ख. ३,

स० १, मार्च १९४४

-वैजिंग पैटलों आफ हिन्दू मैरिज एण्ड फैमिली, कापहिया, के० एम० सीशियोसाजिकल बसेटिन खण्ड ४, सं० २ सिसम्बर, REXX -वेजिन पैटन्सं आफ हिन्दू मैरिज, सोशिङ बुलेटिन खंड कापहिया, के॰ एम० ३, सं० २, सितम्बर १६४४ —ए रिसर्च इन मैरिटल एडजस्टमैण्ड बिदिन ए सलेक्टेड पाल चेरियम एव आफ हिन्दूज, प्राथलम्ब आफ फीमजी मैनएड-जस्टमेण्ट वित्र रेफरेन्स टु हिन्यु सीसाइटी इन बाम्बे प्रेजिजेन्सी,—ये दोनों सर दीरायजी टाटा येजुएट स्कृत आफ सोशल वर्क बम्बई के शोध प्रबन्ध हैं। कैटनैल पीलिएण्ड्री इस मलाबार, मैन इन इण्डिया, ऐवप्पन, ए० खं० २, १९३५, नागर पीलिएण्डी मैन, खं० ३२, 9833 विद्वास, डा॰ पी॰ सी॰ —गोलिएण्ड्री एमींय दी हिल दाइब्ज आफ जीनसार बाबर, बन्य जाति खं० १. सं० १, जनवरी ११५३ —नामर पालिए जी, मैस सं० ३२, १६३२ जस्मर, एल० के० मजूमदार, डी० एन० ---हिमालयन पोलिएण्ड्री, एजिया, बम्बई १९६२ रामनारायण समसेना मैरिज एव्ड डाइबोर्स इन जीनसार बावर, बन्म जाति, अब्दूबर ११५३ रामनारायण सबसेना --सोधान इकानमी आफ ए पीलिएण्ड्स पीपल, आगरा विश्वविद्यालय, ९६५∈ इरावती कर्वे —-हिन्दू सोसाइटी, ऐन इण्टरप्रेटेशन, पूना, ११६१ तारा अली बेग -बुमैन आफ इण्डिया, पब्लिकेशन्स डिवीजन १११८ (ख) विवाह विषयक सामान्य ग्रंथ एवनरी, (सर जान —मैरिज, टोटेमिज्म एव्ह रिलीजन, लन्दन ११९९ लब्बक लाई)

न्ता — दी संस्थानल लाइफ जाफ जावर टाइम इन स्ति-जन टू माडने सिविलिजेशन, लन्दन, १९०४ एतिस, हैवलाक — मैन एण्ड व्मेन, ४म संस्करण, सन्दन, १९१८

एजिस, हैवलाक —ाटडीज इन साइकोलोजी आफ सेवस, ६ खण्ड मैकलीनान, जे० एफ० —दी तेबीरेट एण्ड पोलिएण्ड्री, कोर्टनाइटली रिब्यू खण्ड २१, लन्दन १८७७

|                     | trade transfer and                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|---------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| मैलिनोयस्की         | —सेनस एण्ड रिप्रेशन इन सेनेज सोसागडी, लन्दन,<br>१६२७                                                                                                                                                                                                                                                      |
| मैनिनोथस्की         | —दी कैमिसी एमीच दी आस्ट्रेलियन एवं।रि-<br>जिनीज, सन्दम १६९३                                                                                                                                                                                                                                               |
| पैलिनोबस्की         | वी फादर उन प्रिमिटिय सोमाइटीय, न्यूयाक<br>१६१७                                                                                                                                                                                                                                                            |
| मैलिनोबस्की         | —दी सैक्युअल लाइफ आफ दी मैक्ज डन नाथ<br>बेरटन मीलिसीणिया, लव्दन १६२६                                                                                                                                                                                                                                      |
| रिवसँ               | —किनशिप एण्ड सीक्षण आर्गेनिजेकन, लन्दन १६१४                                                                                                                                                                                                                                                               |
| रिवसँ               | <ul> <li>मैरिजिस (आरॉस्मक स्वा आदिम जातियों की)</li> <li>इसा० रिलीजन एण्ड इंतिक्स, खड =</li> </ul>                                                                                                                                                                                                        |
| स्पेसर              | —विस्त्रिप्टिय सोशियोसोजी द खब्द, सन्दन<br>१८७३-८१                                                                                                                                                                                                                                                        |
| स्पेन्सर            | —दी प्रिन्सिपरन आफ सोशियोलोजी, ३ खण्ड,<br>सन्दन १==२६६                                                                                                                                                                                                                                                    |
| बैस्टरमार्फ ईं      | <ul> <li>वी हिस्टरी आफ ह्यू मन मैरिज, ३ खण्ड, लन्दन<br/>११२४</li> <li>ची शार्ट हिस्टरी आफ मैरिज, लन्दन</li> <li>वी प्यूचर आफ मैरिज इन वैस्टर्न सिवितिजेखन, लन्दन १९३६</li> <li>वी ओरिजिन एण्ड डेबलपमेण्ट आफ मारल आइडियाज, २ खण्ड, लन्दन १९१२-१७</li> <li>मैरिज सेरीमनीज इन मोरक्को, लन्दन १९१४</li> </ul> |
| सतूनों              | —दी इवोल्यूशन आफ मैरिज एण्ड दी फैमिली, फेब<br>ग्रन्थ का अग्रेजी अनुवाद, लन्दन १८६१                                                                                                                                                                                                                        |
| म्यूलर, शायर        | —इबोल्यूशन आफ मैरिज १६३०                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| गुडसैल              | —ए हिस्टरी आफ मीरज एण्ड फीमली, द्वितीय स०<br>न्यूयार्क १६३५                                                                                                                                                                                                                                               |
| हावडें, जाजें इशियट | <ul> <li>ए हिस्टरी आफ दो मैट्रीगोनियल इस्टीट्यूकन्स,</li> <li>इ खण्ड, शिकागी १६०४</li> </ul>                                                                                                                                                                                                              |
| एच० आर० एच० प्रिस   | —ए स्टवी आफ पोलिएण्ड्री, मोल्टन एण्ड कम्पनी,                                                                                                                                                                                                                                                              |

पीटर आफ ब्रीस एण्ड

वेत्माकं

#### हिन्दू विवाह का संक्षिप्त इतिहास

विकाल्ट

X40

-दी मदर्स, ३ खण्ड, ११२७

हाबहाउस, ह्यीलर,

जिस्सवगं

—दी मैटीरियल कल्चर एण्ड दी सोसल

इन्टीट्यूगमा आफ दी सिम्प्लर पीपल

लिच्टन

—दी स्टडी नाफ मैन

मैकलीनान

—स्टडीज इन एंशेप्ट हिस्टरी, नत्दन १८६६

गोमराव

--- मैरिज, पास्ट एण्ड प्रेजेण्ट, ११६०

विशिवम जे० फील्डिंग

स्ट्रेंज कस्टम्ज आफ कोर्टिशिप एण्ड मैरिज,

पर्मा बुन्स, न्यूयानी

## (ग) विवाह सम्बन्धी हिन्दी पुस्तनें

क्षितिमोहन सेन-भारतवर्ष में जातिभेद, कलकत्ता, १६४० ठाकुर नेशवकुमार---वर्षान दाम्पत्य जीवन में स्त्रियों के अधिकार, बांद कार्यातय इलाहाबाद, १६३३

काः भगवानदास-पुरुषायं, सस्ता साहित्य मंडत, दिल्ली १९४० स्पाध्याय संगाप्रसाद-विधमा विवाह मीमासा, चांद कार्यालय इलाहाबाद, ३व संस्करण इलाहाबाद १९३०

शारवा, जीवभरण—सारवा ऐंक्ट संबत् १६६४ सन्तराम बी० ए०-अन्तर्जातीय विवाह धर्मदेव सिद्धान्तालंकार-भारतीय समाजनास्त्र

## (च) प्रान्तीय भाषाएं

## (क) गुजराती

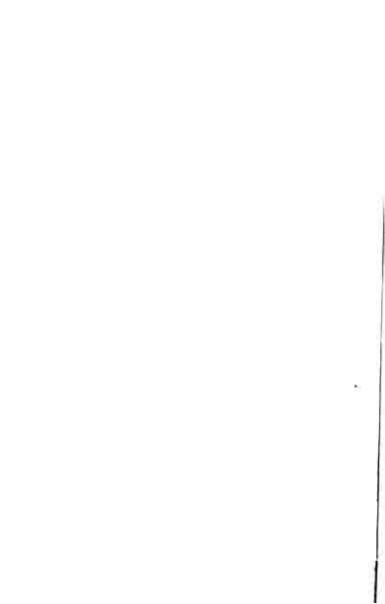
पटेल नरसिंह भाई ईश्वरमाई-लम्पप्रपंच, प्रस्थान कार्यालय अहमबाबाद, संवत् १६६३ (विवाह के सम्बन्ध में, लेखक की दृष्टि में स्तियों के साथ पुरुषों ने बड़े अन्याम किये हैं, इस पुरुषक में उनका ओजस्वी वर्णन है।) पटेस नर० ई०-लम्पप्रपंच, उपयुक्त पुरुषक का संक्षिप्त धरकरण

### (ख) मराठी

केलकर व खरे-हिन्दू धर्मणास्त्र, पूना १६३२ जोडी गो० म०--हिन्दू विवाह मीमांसा-कट्टर वृष्टिकोण से यह पुस्तक बहुत उत्तम है। भाषे नव्यमण केशव-वैदाहिक जीवन २ भाग निमकर द० मा०-हिन्दू लग्न-संस्था चित्राम, सिद्धेश्वर गास्त्री-विवाह संस्थार

'n.

.



# अनुक्रमणिका

अंगिरा स्मृति, पू० ६६, ३५=, ३५६, 3591 अंगुतर निकाय, पूर २४६, २७६, ३६०, अकावर, पु. २९६, ३२४, ३६२, ३६४, 724 1 अगस्त्य, प्० ३०, ५५३ । अगरिया (मिर्जापुर की जाति), प्० ७३, 9001 अग्निपरिणयन (फोरे), पू २४२। अग्निपुराण, प्र १९७, १८७, ३४८। अस्तिमिल, प्०३२७, ३६३। अग्निस्मापन और होम, प्० २४०। अग्रवास, एस. एन., पु० ३३१, ३३२ । अग्रवास अरति का त्राचीन इतिहास (मस्य-केनु), प्= १३४ I अग्रेदिशिषु, पु॰ ११५। अज, पुरु पृष्ट । अजातमञ्. पु० ६३ । अजीगर्त, पृष् १६९। अजीतसिंह (मारवाड़ का राजा) प्०, 359 1 अट्ठ हवा, प्र २०३ I अब्रि, प्र ३०। अविसंहिता, प्र १५०। अवर्ववेद, पु० २६, ३४, ३४, ३८, ४२, ४३, ६१, १४६, १७६, १६६, २००,

२१४, २३६, २३७, २३६, २४३, २०६, २८७, ५०६, २०८, ३३६, ३३७, ३३८, 30%, 300, You I अवालत बारा तसाक स्वीकृत किये वाने के कारण, पुर ३०० । अद्यानती, पूर् ११३, ११४। अधिविमा, पूर्व ३८२ । अधिवेदन, पृ० २१२, ४४९। अधिवैदिनिक, पूर्व ३०२ । अनन्तकुरुण अध्यर, पुरु १३१। अनलदेव, प्०६∈। अनल भट्ट, ए० ६०। अनिरुद्ध, पु० ८३, १४, ३०७। अनुबन्ध (कौटिल्म), पू० २६९ । अनुधातुम्य विवाह, पु० ६६, १०५ । अनुमरण, पु॰ ३५३। बन्रंजन, प्०१६८, २०५, ३१७, ४२७। अनुलोम विवाह, पु॰ ५०१, ५२३, ५३६, ३७८; प्राचीन उदाहरण, पु॰ ११२; जिलालेकों में उल्लेख, पु॰ १२८। जनुशासनपर्वे (महाभारत), पू० १९३, \$20, \$80, \$89 I अनुसूया, पु० ३१६, ३६४। अन्तःप्रजातीय विवाह, पू० ४३४ । अन्तरापत्य, प्० ३५। अन्तर्जातीय देव विवाह, पु॰ २२४। अन्तर्जातीय विवाह, प्० ४३४--- नवीन

दुष्टिकोण, प्० १४१; वर्तमान न्यायासय, पु० १३७; बैदिक युग में, पु० ९०६। अन्तर्जातीय विवाह (सन्तराम कृत), प्० 998 1 अन्तर्जातीय विवाह के प्रति नवीन दृष्टि-कीण, पु० १४१ । अन्तर्धर्म विवाह, ए० ४३४। अन्तिविवाह, पुरु ७, ९०८, ९४३; इसका महत्त्व, पु० १०८: इसके विकास की अवस्थाएं, पु॰ ९०६। अन्तविवाही नियम, पूर्व ७ । अन्य जातियों मे राक्षस विवाह के उदाहरण, go goy 1 अस्यपूर्वा, पु॰ २१३ । अन्वारीहण, प्०३५३। अपने जाति या वर्ग में विवाह के कारण, 90 979 1 अपराकं, प्० ६६, =२, =४, =७, ६२, 1 PPF ,3XF, FXF अपासा, पु० ३०८। अभयचन्त्र दास, पु० ३६६ । अभिनव माधवाचार्यं, पु० ५०। अभिमन्यु, पु० ३२०, ३४८। अभिसीमनस्य सूक्त, पु० १६६। अभिज्ञान शाकुत्तल, पु० ५०, ५४६, २००, २०३, २०७, २४२, २७७, 1884 अभ्यातान होम, पु० २४०, २४१। अधात्बहुभर्त्ता वेखिये मात्सत्ताक बहु-भत्ता । अभ्रातुमती कन्या से विवाह का निषेध, TO THE I अमरकोश, पू॰ २६।

अमान्, पु० १८, ४२७ । अमोचवर्षं, प्० १७४। अम्बद्ध पु० १२१ । अम्बन्ड सूल, पू॰ १२१, १२२, ३८०। अम्बा, पु० १७३। अस्वासिका, पु० १७३। अस्थिका, पु० १७३ । अयोधन, प् ० ६४। अरस्तु, पुरु २९७ । अस्त्यती, पु० ११३। अर्क विवाह, पु० २४६। अर्थनानस पु० १११, २२५ । अर्जुन, प्० २४, ≡२, ६४, ६६, ५४६, 902, 903, 908, 9=3, 9=8, 983, 544' 3x0' 3x5' 3xe' 3ee' xox' 80%, 800 1 अर्थशास्त्र (कौटित्य), पू॰ २८२, २६०, 1 X3F ,52F अभग, पुर ३०७ । अभा, पुरु ३०७। अलिय सन्तान, पु० ४११। अस्तेवार, पू० ५६७, २७७, ३३७, ३४४, ३४६, ३६०, ३६८, ३७३, ३७४, १ अरुबेरूनी, प्० ३२४, ३४३, ३६४। अवन्तिसुन्दरी, पु० १२८। अविच्छेच हिन्दू विवाही भी अविच्छेच ईसाई विवाहों से भागक तुसना, प्० 2821 अशोक, पूर्व ३६४, ३६६ । अवीक का दोहद, पू॰ ३६३। अक्मारोहण, पृ० २४२। अकारम विवाह, पू० २४४ । अरवमेश यह, पूर २७४, ३७८।

अप्टायक, पु० १४८ । बसगोवता, पु० २= । असमीत विवाह के नियम के प्रादर्शीय पर पश्चिमी विद्वानों की कल्पनाएँ, पु० ५८-६०-एवबरी, पृ० ५१, मैकलीन, पृ० थ्य, स्पेन्सर पृ<u>० थ्र</u> । असपिण्डला, प० २= । असवर्ण करवाओं से विवाह की विधि, To 254 1 अवर्ण विवाह के प्रचलित होने के कारण, 4 3FP PP असवर्ष विवाहीं के ऐतिहासिक उदाहरण, 40 930 I असहाय (टीकाकार नाग्द स्मृति), प्॰ ₹91 | असाधारण कष्ट, पुर ३०४। असाधारण दुश्चरिसता, पू० ३०४। असिलपचा जातक, पु० ३२०, ३२५ । असीरिया, पृव १६७। अहस्तक्षेप्य अपराध, पू॰ ३३१ । अक्षतयोगि कत्या की आकांका, पु ० ३४२। अक्षतयोगि विधवा का विवाह, प्०३३६। अवातमोनि स्त्री, पु॰ २१४। अक्षमाला, पु. १९३, १२४। आइने अकवरी, प्र ३१६। आगरकर, प् ० ३४८। आटिकी, ए० ३११। बाठ प्रकार के बिवाहों का कमिक विकास, To 45= 1 आत्मकवा (राजेन्द्रप्रसाद), पूर ४२३। आदित्य पुराण, पु० १२६, ३४३। आदिश्रुर, पूरु ३१७ । आधानिक युग में असगोव विवाह, पु॰ ६६।

आधुनिक बुग में बालिबबाह की हानियाँ, 49 37E 1 आधुनिक युग में विधवा विवाह, प्० ३४८। आगन्द विवाह, पुरु २३२। आवस्तम्ब धर्मं सूत्र,पु० ६, २३, २४, २८, ₹E, ४६, ४७, ४€, ५०, ५₹, ५३, ५६, ५७, ६३, ६७, ०४, ११२, १३०, १४४, **4६५, 4६६, २९४, २२४, २३६, २३८,** २४०, २४६, २५०, २५९, २७६, २८३, ३०८, ३७३, ३७४, ३७८, ३८०, ३८१, 3=8, Yot, YY9 1 आपस्तम्य मंत्रपाठ, पु॰ ११२। आपस्तम्य थौतसूत्र, पुरु ३३, ४६, १९२, 386 आमीमाम, पूर २५६। आक्रिओलाजिकल सर्वे ऑफ वैस्टर्न इंडिया, 9= 9701 आदक्षितारीपण, पुः २५४। आर्थ-द्रविड संघर्ष का परिणाम-वाल-विवाह, प्र ३१म। आर्यन पाथ, पु॰ २२२। आर्थ समाज, पु० १४०, ३२६, ३४२, TUX ! आर्पं विवाह,पु० १६४, १६४, १६८, २९३, 394 1 बार्षेय, पुरु ४५ । मारवस हक्तली, पु॰ ४२५। आस्वसायम नृद्धा परिकाध्य प्० २४०। आण्यसायम मृह्यसूत्र, पृ० ४६, ४७, ४८, YE, XZ, 998, 9XZ, 9XZ, 95X, १६१, १७२, १७४, १७४, २३६, २३७, २३=, २३१, २४१, २४२, २४३, २४४,

5xx 5x4 5x0, 5x= 5x0 540 34X 3XX 1 आश्वसायन जीतसूत्र, पू॰ ३३, ४६, ५०. 49, X3, X4 1 आसुर विवाह, पू० १६४, १६४, १६=, १६७-१६६, २११; इसका स्वरूप, पुळ १८७; इसकी निन्दा, पुठ १६३; इसके कारण, पु० १६६। इंगर्लेण्य, पु० १४८ । इंगलैप्ड का मैट्रियोनियल एक्ट (१६३६), To SEB ! इंगलैंग्ड का विवाह कानून (१९५०), 1 Sof ob इंगलैंग्ड में बाल विवाह, प्० ३२७। इंडियन विजडम (मोनियर विलियम्ज्), I XXF op इंसाइक्लोपीडिया ऑफ रिलीवन एव्ड इंदिक्स, पूर्व १, ३४, १०६, ११०, १११, 992, 929 1 इंसाइक्लोपीडिया बिटानिका, पु॰ ६, १११, १३९, १३४, ३१३, ३७६। इटसी, पु० ३१२, ३१३। इतरा, पुर १११ । इन्दिरा गांधी, प्०४३४। इन्द्रिरारमण, पु० ११३। इन्युमती, पु० १८३, २१६। इन्द्र, पृ० १०७, ३६० । इन्द्रराज (अमोध वर्ष) पु॰ १७४। इस्न बतुता, पु० ३६४ । इब्बटसन, पु० १०६, १३१। इम्पीरियल गर्वेटियर ऑफ इंडिया, उणिज, पूरु १९१। 90 999 1 इरगस्तु, पू० पृह ।

इराबती, पु० ३६३ । इरावती कवें, देखिए कवें, इरावती । इसीदासी, पू० २५८। र्देश्वरचन्द्र विद्यासागर, पू० १४१, ३३०, ₹¥€, ₹¥0, ₹¥9, ₹¥₹, ₹€#, ¥09, 808 I उरकामः (इध्याम्) प्०३७६। उच्चल, पूरु ३६० । उत्संग जातक, पु० २८८, ३४०। उदयन, पू० २०४, २०६। उडाहतस्य (रधुनन्दन),पु० २, ४१, १४६। उद्योग पर्व (महाभारत), प्० १९३, You ! उद्योगीकरण, पु॰ ४३६। वसंक, पु० ३२०। उत्तम मन्यन्तर की कथा, पूर ११। उत्तर भारत में बहुभत्ता, पु० ४१३। उत्तर रामचरित (भवमृति), पू॰ ३२१, 888.1 उत्तरा, पू० ३२०। उलानपाय, पूळ ३८६ । उपरिविवाह, पूर १०६, १३०, १३४, 9951 उपरिविवाही बर्ग, पू० ५३६। उपाधिवाची गोस, प् ० ७४। उमा, प्र ३६१। उरभंग (भास), प्० ३४८। जबंशी, पु० २०६, २६६, ३६३, ३६४। उलुपी, पुरु २४, ३८०। उपानास्मृति, प्० १२५ । उज्ञीनर, पू० १६, २४, ३६२। वयस्ति चाकायण, पुरु ३९९।

उपा, प॰ ३८७ । उस्तिमाक (रूनी जाति), प्र १७६। अध्यवेद, प्र १२, १४, १८, २४, २६, \$ x, \$ x, \$ 0, x 9, x 5, \$ 9, ao, a 9, 27, 999, 997, 984, 906, 9=9, पत्रह, पहेन, पहेंह, २१४, २९७, २३६, २३६, २४०, २४९, २४३, २४४, २४६, २४४, २४६, २४०, २७३, २७४, २०६, \$0 €, \$00, \$\$0, \$XX, \$0₹, \$0€, 300, You 1 माखेद रिखल मूक्त, पु॰ ८२। ऋचीक, प० ११४, १२३, १६२, १६३ । ऋतुकाल के समय तक करवा का विवाह, TOPF OP ऋतुपर्ण, पु० ३४० । ऋतुमती कन्या, पू ० ३१२। क्ष्यार्थम, पुरु १९३, ११४। एक-विवाह, पूरु २२६, २२६, 305. 168, YYE 1 एमले, पूर २६६। एडवर्ड जण्टम, प्० १२६। एव्टिल्स, पु० १२० । एक्टीगोनस, यु० ३५६। एयलस्टेन बेनेस, पु॰ १११, 990. 9371 एबेन्स, पु० २५७ । एम्योबन, पु० ७०, ७३, ७४, ५३१। एपिग्राफिका इंडिका, पू० ११, १२७, 924, 908, 350, 3251 एरण का प्रस्तर स्तम्भ लेख, ए० ११७। एरियन, पुरु ३२१। एलेक्जैण्डर हैमिल्दन, प्० ४५०। एवबरी, पूर १६।

एस्टडी ऑफ पोलिएण्ड्री (पीटर) ,पु० Y03 1 ऐतरेंग ब्राह्मण, प्० १४, १४, ४१, १९१, ११२, २७६, ३७६, ४०३। ऐसपन, प्०४०८, ४५४। ऐरणीवान, पूक २५४। ओल्डनबर्गं, पृण ६२। ओक्षा, गौरीणंकर हीराचन्द्र, पु॰ ३६६, 1.03 € बोबन ऑफ स्टीरी (पेंजर), पु॰ ३५५, 34X 1 जीवनशाखा, प्० ३४४, ३४४। जीमेली, पु० १३०। औरंग उतान (बनमानुष), पृत्र १७१। ककुरस्य बर्मा, पू ० १२७ । सम्, प्० १४६। कचारी जाति (आसाम), पुरु १००। कठ जाति में सती प्रमा, पृश्व ३५६। कणाद, पु० ११३। कण्ठी बदल विवाह, प० २३३। क्रमब, पु० २००, २०५, ३१४। कण्हबीपायन, पु० २८१ । कथासरित्सागर, पृ० १२८, ३१४, ३६० । कदम्ब, पुरु इर्थ । कन्वर्पकेतु, प्० २५०। कन्या, पु० ३२२ । कन्याओं के सीलह दोष, पू ० १४३। कत्या की गुप्त परीक्षा का सुराम उपाय, 40 9XX 1 कन्यावध, पु० ५६, १७७, २२० १ कत्यागुलक, पु० १८८, १८२; इसकी सूचित करने वाले शिलालेख, 1 03P op

कन्या गुल्क तथा आसुर विवाह की निन्दा, 1 53 t op कपिञ्जल, पु० ११४। कमलाकर भट्ट, पू॰ ३४, ६७, १२६। कम्मलाम जाति, पुरु ७३ । करन्दीकर, पु॰ ३४, ४४, ४६, ७४। करहाड़ बाह्मण, पु० १४, १०२। करावविवाह, पूर्व २३१। कर्ण, पुरु १७३, १८४, ३२०, ४०८। कर्प्रमंबरी, पुरु १२६ । कर्वे, इराक्ती, पूर्व २४, २६, ४८, १०१, १०२, १०३, १०४, १०५, १०६, १३३, 1 354, 946 कलियानम् विवाह, ५० ५०६। कस्हण, पू० १२१, ३६०, ३६४; देखिये राजतरंगिणी । कवप ऐलूप,पु० १११, ११२। कविता कौमुदी (रामनरेश विषाठी), प्० 98c, 374 1 कश्यप, पु॰ ३०, २४६, २६४, ३२२, 3881 कश्मीर, पु० ३६०। कश्मीर में सतीप्रधा के उदाहरण, पू० 350 1 कस्तूर वा, पू० ४४०। बक्षीबान्, पु० १११, ३०७। कांगड़ा (बहुभत् ता), प्० ४१३। काठक गृह्यसूत्र, पु० १३, २३६, २३८ । काणे, बामन पाण्डुरंग, पु० ३४, ४,9, ४४, १९९, १३०, १३२, ३४८, ३७०। काण्डी प्रदेश (बहुपतिप्रया-श्री लंका), 40 x42, x50 1 कात्यामन, पु० ३३, ४७, ४८, ४६, ४१,

=2, 928, 92K, 980, 98E1 बात्यायन श्रीत सूत्र, पु० ५१। कात्यायम स्मृति, पु० ११६। कारवायनी, पु० ३७६। कायम्बरी, पुण २०८। कादम्बरी (बाग), पू० १८९, २०८, 3xE. 3E6 1 मानून द्वारा स्त्रियों के विवाह की आम् वढाने का प्रमास, प्र ३३४। कापडिया, पु० ३२८, ३३२। कामचार, पू॰ ६०, ३१७; इसकी दशा, पु ० २२ । कामन्दकी, पु० २०१। नामनुद्ध (बारस्थायन), पु॰ २५, २४८, ३५८, ४३२; देखिये वास्त्यायन काम-सूत्र कामात्मा मूक्त (अधर्व), प्० 1338 काम्या (कर्वम की पुत्री), पु० ११४। कारवाकी, पु० ३६४। भार्पस इंसिकिप्यनम इंडिकेरम, पू० १२७। काल भक्त, पु० १७६। कासिदास, पू॰ ९०, ९७, ९२७, ९४६, १८३, २००, २०२, २०३, २०७, २०८, २४६, २४२, २४६, २४४, ३२१, ३४८, 1 535 कालिदास द्वारा वर्णित विवाह विधि, To SXE I कालियदमन, प्० ६२। बाबी, पुर २७०। क्वेल (जातक) पूर्व ३७६, ३८७। काव्यों में स्वयंवर का वर्णन, पु॰ १=३।. काणीनाय (धर्मसिन्धु) प्०६५। काणी प्रसाद शक्तेना, पू० ३०० ।

किनशिप आर्गिनिजेशन इन इंडिया देखिये कर्वे, इरावती। कीय, ए. बी. पु० = १। कुल्ति भोज, पृत्र १८२। कुली, पु॰ =२, १=२, १६२, २४१, \$20, \$42, \$58, 300, \$=8, XaY, 80%, 805, 800 1 कुष्टमार्थ (समार्थ), qe २४६३ कुणबी जाति (महाराष्ट्र) पृ= १०२ । कुणाल, पूर्व देहर, ४०६। कुणाल जातक, पुरु १६२, ४०६। कुणिमर्ग, प्० ९=, ४२६। मुख्यमामय, पुरु ६३ । **बुबेंग्नागा, प्**० ३६५ । कुमारसम्भव (कालिदाम), पू॰ १०, २१६, २४६, २४३, २४४, ३४८ । मुमारिल भट्ट, पूर हर, २२४, ४०६। मुमारी, पृट ३०६ I मुस्स विवाह, पू० २५५। मुखा जाति, पु॰ ७२। कुरान गरीफ, पू० ३६४। बुर-पांचास, पू० १३१। कुलीन विवाह (बंगाल), पू० २१=, २११, ३१७, ४०२; इसकी हानिया, 40 Koo 1 कुत्तू, (बहुभत्ता), प्०४१३। कुल्लुक बड्ड. पु० ६४, १९७, १६७, १७०, ₹€0 1 बुजनाभ, पूर १६६। मूटस्थ व्यक्ति, पु० ६९। कुकल, पु० १०। इत्वी, पू॰ १९४।

इतिम युड, पू॰ १७७।

कृतिम सपिण्डला, पुरु २७१। कृतिम विवाह, पु० २५७। क्ष्मण, पु॰ =२, =३, १७२, २१६, ३४६, 144, 756, YOU! कृष्ण द्वैपायन, पृ॰ १९३, ४०६। कुष्णवर्णी सम्रा, पु० ३८९ । कृष्णवर्णा स्त्रिया, पुर ११५ । केटियस, पु० ३४६। केतकर, एस. थी, पू ० १११। केरल (बहुमन्ता), पूर ४०८, ४१२, 890, 898, 820 1 केशमोचन विधि, पृ० २४२ । केशवचन्त्र सेम, पु० २७० । केंबेरी, पुळ १६६, ३८५। भैम्बिज हिस्ट्री ऑफ इंडिया, प्॰ २५। कैलिफोर्निया, प्० १२०, १७४। कांकण, पुरु १३१। कोडिनियसँ, प् = ४१८। कोतबालिया जाति, पूरु ९००। कौटिलीय अर्चमास्त्र, पृ॰ १७, १८, ३१२; देखिये अर्थेतास्त्र । कौटिल्य, पू ० १६४, १८६, २८२, २६०, २६१, २६२, २६४, ३१२, ३३६, ३४६, \* \$60, \$27, \$28, \$241 गौटिल्प का पुनिवाह सम्बन्धी विचार, 1 32 op कौशल्या, पुरु ३१८, ३८५। कौशिकसूत, पू० ३४, २३८। कौषीतकि बाह्मण, पु॰ ३६, १३१। काफर्ड, पुळ ३४४ । Be' do no' ns' nx' nx' dsx t खाण्डा विवाह, प्० २३२। खासी जाति (आसाम), पु० २१७ ।

खरदाद, प्० १२६। खरिया, पु॰ १९०। गंगाराम की विधवा विवाह सहायक सभा TO BXE 1 गढवाल (बहुभतुंता), पु० ४०८। गणपति, पु० २५५। गणविवास, पु० ३७६ । गदाधर, प्० २५४। गन्धारी, पृ० ३०१। गरंग जाति (मैपाल), पु॰ २२७।. गरुह पुराण, पु० ११३, ३६१ गांगेंग देव, पुरु ३६०, ३६६ गाउसेल, पू॰ ३२७ । गाधि, पु० १२३, १६२। गान्धर्वे विवाह, पृ० १६४, १६४, १६८, १९८-२१३, ३२०, ४३२; इसका अर्थ, पुरु २११। गान्धारी, पू० २८०, ३८६। गान्धी, महात्मा, पू० ४४० । गारो जाति (आसाम), पु० ५००। गागी, पुरु ३१४। गार्म, पु० २४६। गानव, पू॰ १६, २४, ३६२। गिरीन्द्र नाथ, पु० २५६। गुणदोषम् विवाह, पू॰ २२८। गुरुदास बनजी,पू० १४८। गुतंनी का नियम, पूर ३२१। गुहदत्त, पू ० १२= । गूबज पुल, पु० २४, २४। मृहस्य रत्नाकर, प्० २६२। गृह्यसंग्रह, पु० ३०१, ३१४। गृह्य सूतों में विवाह संस्कार की विधियाँ 4 2 £ 5 0 P

गेट, प्० ७६, १०४, १०६, ११०, ३१=। गैल्डनर, पु॰ ३७। गाँड जाति (संमलपुर), पु॰ २६७ । गीगेट, पु० २२, २३ । गोत-इसका अर्थ पु॰ २६, ३४, इसके नियम की आवश्यकता, प्० ७५; इसके वंशपरम्परा सूचक न होने के प्रमाण, प्० १६; ऐतिहासिक विकास की दशाएँ, प्०३७: वर्गीकरण, प्०७२: सामान्य स्वस्प, पु० २६। गोल और प्रवर के ऋषियों में अन्तर, पू० 30 1 गील प्रया की उत्तम सम्बन्धी भारतीय कल्पना, पु॰ ५४; इसकी दो बड़ी असंगतियाँ, प्० ५५ । गोलप्रवरनिबन्धकदम्बम्, मोलापस्य, पु० ३५ । नोपन ब्राह्मण, पु० १४, २७४। गोपाल हरिदेशमुख,पु० ३४२। गोमियुन का दान, पु० २९४। गोर्भिल मृह्यसूत्र, प्० १३, १४१, १४३, dan dad bar sax sax sax २१०, २७४, ३०८, ३०६, ३१४ । गोलापनन्त्र सरकार, पू० १०० । गोल्ला जाति (महाराष्ट्र तथा तेलग् म्बाले), पू० २०, ७२। गोविन्दराज, प्० ११३, १९७। गौतम, पूर ३६० । गौतम धर्मसूत्र, पु० १२, २६, ३०, ४३, X4, X9, 43, 48, 48, 49, 44, ६३, ११७, ११६, १२१, १२२, १२४, १२०, १४४, १६४, १८५, १८६,

२७४, २६४, ३१०, ३२०, ३२३, 1375 गौरी, पु० ३२२। ओक्सा, देखिये, गीरीशंकर हीराचन्द्र ओंझा, गौरीयंकर हीराचन्त्र । ब्रह्मा, प्० १२=, २४६। ब्रामगीत (रामनरेश विपाटी) प्० २९०। ग्रागगीतों में बालविवाह प्०३२६। धिम, पुरु ३५५ । भटोत्कच, प् ० ३५८ । धनस्याम सिंह गुप्त, पु० १४०। मोपा नवीवती, पूर ३०=। चंचुजाति (नेल्लोर), प्र७५ । नकनी जाति, पु० ९७५। चचरे माई-वहिनों का विवाह, प्० दर। चन्द्रमहामेन पूर्व ३६०। चण्डी चरलसेन, प्० ३४६, ३६१, ४०१। अतुर्वर्गिचन्तामणि (हेमाद्रिकृत)), प्० 101 चतुर्विशतियत, प् ० १%। चन्द्रवरदाई, पु० १७४, १८६, ३६४ । चन्द्रगुप्त, पृ० १८३, २८३, ३४३, ३१४। चन्द्रलेखा, पु० पुरुषे। चन्द्र, पृ० वृदय, वृद्द । चन्द्रापीष्ठ,पू० २०८, २१०, ३६४। चम्बा (बहुभत्ता), पु० ४१३। षादर अंदाजी विवाह, पु० २३३। चारदत्त, पृ० ३४८, ३६४। चित्रस्य, पु० ११४। चित्रवाहन,पु० १६३। भिता, पुरु ६३ । चित्रांगदा, पू० २४, १६३, ३८८। जिन्तसलराव (सम्मा॰ मै॰ गव०:

ओरिव्लाव), प्व३४,४२। चिन्तामणि विनायक वैद्य, देखिये वैद्य, विन्तामणि । भीन में सती प्रया, प् o १५५ i चौभंज, पुरु २६०। व्यवन, पुर १९०, ३६१। छत्तीमगढ़ (तलाक), प् ० २६६। हान्दोमा जपनिषद्, प्० २१, १६, १०, 1991 छोटा नागपुर (भात्व्य विवाह) प्र छोड़-चिट्ठी तसाक, प्० २१७। जटिला गीनमी, पू० ४०६, ४०७। जदमाँ जाति (होशंगामाद), पू॰ २६६। जनका, प्∞ २=३। जमदम्बि, पु० ३०, १९४। जमोरिन, पं० २२६। जम्मू (तलाक), पु० २६७। जयचन्द्र, प्र १७४, ३१६। जयचन्द्र देव, प्० ५१ । जयद्रम, पुरु पुछर, ३८७। जयराम (टीका. पार. मृत्तासूत), प्० 2 x x 1 जर्मासह दिलीय, प्० ३४६। जराकार, पु० १७, ६२, २६७, २६८। जरासंघ, पूर्व ३०७ । अस्ति।, पु॰ ६२। जर्मनी, पु० १२०, ३१२। जसनन्त सिंह, पु॰ ३६६। जस्टीनियन का नियम, पु० २१८ । जातक (कावेल) पू ० ३७६। जाति चिल्लवाद (टीटेमिण्म), पू० ६३। जातिभेद के उत्पादक हेतु, पू० १०६-११०।

जाति भास्कर, पु० १३१ । जाति विवेक, पू॰ १३० । जान गामस, पु० २६६ । नान सञ्चक, पृ० पृ७७। जाबालोपनिषद्, पु० ११ । जायसवाल, प्० १६८ । नामा, पु० २७१। जाली, प्० २३, २४, ९७१, ३७३। जिलिन, पु॰ २। जेलोफिहेड, पृ० १२**१** । जनरामायण, पूर्व = ३ । र्जन साहित्य में भातृत्व्य विवाह, पु॰ ८३ । लेमिनि, प्० ह, १३, १४, ५६१, ३५६। वीमिनीय गृह्यसूत्र, पूर्व ३०७। जीकत्सन, पूर्व १८६। नोगेन्द्र नाथ बट्टाचार्य, पु० ७८ । जीनसार बावर (बहुमर्त् प्रथा) प्र ४५२, 841 x4x x40, x501 ज्योतिस्वरुव, पु० १४३। ज्ञालाप्रसाद मिथ, पू० १३९। टाइम्ब, पुर ३६६। टाव, प्० १२६, १३४, रूटहे । टिपरा, पु० १२८। टिहरी गढ़वाल (बहुभत्ता), पृत ४१२, X98 1 टीकाकार और सपिण्डता का नियम, Te HE ! टीकाकारों के गील सम्बन्धी विचार, पृ० 4x-42 1 टैंगनियर, पु० ३२१, ३६४, ३६४ । टोटम या लांछनवाची गीत, पुरु ७०--टोटमबाय (जातिचिल्लवाद), पृ० ६३।

टीटेमिल्म एष्ड एक्सोगेमी (फेजर), 90 50 I टोश जाति (नीलगिरि वासी), पु॰ २०, ४७, ४०८, ४१२, ४१७, ४१६ । ट्रैंक्ट की परिषद्, पू० २६३, २६६। ठंडन (केरल - बहुमत् प्रया), प्० ४०६, 893, 898, 896 I ठाकुरदास चार्गन, पु० १३६। द्यामोनिसियस,पू० १७६। हायिन, पृ० ४९८ I बुबोइस, पू० पृद्ध, ३६। विद्रानमी, पूर्व १७४ । बेकोटा जाति, पु० २०। डी पूट, पु० ३४५। तंत्रवातिक (कुनारिल मट्ट), पु॰ =३, E9, E7, 8021 तलाका या विवास विच्छेद, पू० २८६-३०५, इसका आवेदन पत्र देने की अवधि, प् ३०३। इसकी व्यवस्था का विरोध, प्० ४३६; देखिये बिबाह विच्छेद। तारा, पु० ३३६। तारापीड, पु० २९०। तालिकेट्ट, सम्बन्धम् विवाह, प्० २२७ । ताहिटी, पु० १२०। तिब्बत (शहमत्ता), प्० ४००, ४१४, 1 058 तिष्यरिवता, प् ० ३६५। तीयॉपरोध, पु॰ ३९३। दुकाराम, पु० ३६३। तुणियन्तु, पु० ६४। तैतिरीय उपनिषद्, पृ० १०, ३०६। तैतिरीय बाह्मण, प्० १, १४, ३१, १४०, १४४, २३६, २४२, २६७, २७४,

तैत्तिरीय संहिता, पु॰ १२, १४, १४, 38, 83, 84, 86, 297, 30E, 8081 त्यूलन जाति, प्० १७४, १७६, १८६। जिल, पुर ३७७ । 5 KO 1 बैलोन्यवर्गं, पु० ५९। बेरीगाबा, पु० २७४, २७७, २००, ३२०। यसँटन, पु० ७०, ७२, ७३, ७४, १३१ । वत्त, एन० के०, पू० १९९। वमयन्ती, पु० १८२, १८४, ३४०, ३७७, 1 834 दयानन्द सरम्बती, पु० ३३०, ३७५, ३५२, इंख्य । दरद जाति (यहभत् प्रया), प्०४१२। दशं इच्हि, पु० ४०। दणरम, पु० ११३, ३१६, ३७६, ३८४। दहेज निवेध कानून (१६६०), प्० २२४। दहेज प्रचा, प्०२५५-२२४, ३२=; इसके उपयोगी कार्य, पु० २२२; ग्राम गीत में, प्० २१८; बुष्परिणाम,प्० २२०-२२२; प्रचलित होने के कारण, पु०२१६: बन्द करने के उपाय, पु॰ २२६। दक्ष प्रजापति, पृ० ३८८, ३८१। दशस्मृति, पु० २७६ । दक्षिण अमेरिका, पु० ५७४। दक्षिण तथा उत्तर भारत की परिवार पद्धति के भेद, पूर १०३। दक्षिण भारत के विवाह, प्०२२७। दक्षिण भारत में बहुभत्ता, प्० ४१२। विकाण भारत में सती प्रया, पूर ३६१। दामोदर धर्मानन्द कौसम्बी, पू० ३४, 42, 43 1

दास्पत्म अधिकार, २६७; इसकी पुन: प्राप्ति, पु॰ २८२; इसमें विषयती की समाप्ति, पुरु ४४१। दाम्पत्य कत्तंब्य, पु० २७३-=५ । ब्रिराज ब्रस या विवाहीत्तर मंत्रम, पु॰ दाम्पल्प सम्बन्ध की न्यूनतम अवस्था, To 378, 330 1 धाय भाग, १२६; इसकी व्यवस्था, प्० 3501 दारपरिग्रह, पु० ७ । दिति, पु० व४ । दिधिषु पु० १४४। विवोदास, मृ० २४, ३६२। विकायदान, पु० ३६%। विष्ट नाभाग, पु० १२३। दौषगामिनी, पु० द३ । दोधनिकाय, पुरु १२९ । बीपिका, पु॰ १४६। बीर्धतमा, पु॰ २२, १११, ११४, २७८, 244, 3Ye 1 बीबानी बिबाह, पृ० ७८, २३४, २६६, २७०; इसका स्वरूप, पू० २७९। दीवानी विवाह के कानून का इतिहास, 1 005 oF दी हिन्दू फीमली इन इद्स अवैन सैटिंग (रास),, पु० ३६३, देखिये रास, एसीन । दुआतें बरबीसा, पु॰ ३६३। दुर्बोधन, प्० १२२, १७३, ३४१, ३८६। दु:शसा, पु० ३८७ । बुष्यन्त, प्० २००, २०१, २०२, २०६, 256, 200, 384, 8371 पूतघटीत्कच (भास), प्०३४८। दूतवाक्य (भास), पु॰ ३७४।

देवच्या भट्ट, पु. ६७, ८६, ६२, ६३, ६४, 388, 38E 1 देवदास गोघी, पु० १४० । वेषयानी, पुण १९४, १४६, २६६, ३२०, 1 X3F देवर, पु० ३७२। वेबरात, प्० ३६, २४८। देवल स्मृति, पु ० ३८४, ३६३। देवसेना, प्र १२७। देविका, पृक ३⊏७ । देवी चौधराती (बंकिमचन्द्र),पू० ३६८। देवी भागवत, पुरु १= 1 देवेन्द्र बाबू, महर्षि, पु० २७०। देशस्य बाह्यण (बर्नाः), पु० ६४ । देशी ईसाई विवाह भंग कानुनः,पु० २६७। देसाई, जी० बी०, प्०४२१, ४४१। वैव विवाह, पूर १६४, २१३, २२४ । इविड जातियों में बाल दिवाह, प्० २९७ हुपथ, पु॰ १८४, २१६, ३८८, ४०४, Yof 1 द्रोणपर्व (महाभारत), पृ० १७३, २६१। ब्रोण सुत्त, पु० १२२ । होणाचार्य, पु० ३५० । प्रीपदी, पु० २३, १४६, १५०, १७२, 943, 948, 9=3, 9=8, 9=8, 39F ,PXF 多大5 多二0 多至0, XOX, YOX, YOE, YOE, YOU ! हौपदी की बहुभतुं ता के कारण, पूर्व ४०६। डिरागमन, पु० ३२६। हैं व सामाजिक संगठन, पृ० ६६। धनंजम सेठ, पुरु २५२। द्यम्मपद, पुरु दह, १८२, २०३, २७६, 129, 308 1

धम्मपद की टीका, पु० २१६। धर्मनाता, पु० २६० । धर्म परिवर्तन, पु० ३००--विवाह की अविच्छेयता, पु॰ २६४। धर्मशास्त्रों में गान्धर्व विवाह, प्० २५० । धर्मणास्त्रों में बहुभत्ता, पु० ४०६। धर्म सिन्धु (काशीनाथ) पू० ६८, १४, es, eu, 748, 744, 757 1 धर्मसूत्रों में—पुनविचाह, पु० २५७; बाल विवाह, पू० ३१०, विधवा विवाह, पू० ३३१; सगील जिलात, पु० १२, सपिण्डता का नियम, प्र द४। धारिणी, पु० ३१३ । धामिक विवाह, प्० २६६। धीरेन्द्र नाच मजूमदार, पु० ४१३। धृतराष्ट्र,पु० ११३, ३६६, ३८६, ३८० । शब्दसम्भ, प्र १०४, ४०६। धीम्य, पु॰ १७४। धन, प० ३=४, ३=६। ध्ववर्णेन विधि, पु० २४४, ३७०। ध्यदेवी, प्०, ३४३, ३६४ । ध्यमट, प्० १२= 1 ध्रवसेन त्तीय, पु० १८३। ध्वस्वामिनी,पु०२६३; देखिये ध्वदेवी। नई जालियों के बनने के कारण, पु० १३२। नकुल, पु० ३८८ । नगरीकरण ,पु० ४३६। नम्बिका, पू० ३०६, ३९५ । नन्दजासक, पू० ३४०। नन्दन (मनुस्मृति का टीका०) पु० ११=, \$8d 1 नन्द पंडित (टीका० विष्णुस्मृति), पृ० 945 1

नम्बूदरी विवाह, पु २३१। मल, प्० १८२, ३४०, ३६५। मज दमयन्ती उपाक्ष्यात, पु ० १८२, ३३६। नामराज ऐरावत, पूर ३४०। नागेन्द्र ताथ वसु, पू ० १५३। नातर्थ विवाह, पू॰ २३३ । नाथ, पु॰ १२०। मानसेन, पु० ५= 1 (केरल), पुरु ४१०, ४२०--महभग ता, पूर ४१० । नारद स्मृति, पुट ६४, ६६, मम, १३, 998, 980, 988, 989, 988, १४७, १६०, २१२, २४८, २७६, २०१, २०४, २६३, २६४, ३०१, 300, 969, 863, 842, 345, 3 = 8 | नारायण(टीका० आम्पलायन),प्०१९≒. 583 नारामणीय तैसिरीयोपनिषय् पु॰ ३५४। निकोलो कीण्टी, पुरु ३६३। निमि, पु० ११४। नियोग, ए० २३, ८४, ३३६, ३६८-३७५; इसका बिरोध तथा लुख होना, पू॰-३७३, नियम, प्०३६६-७१; प्रचलित होने के कारण, प् ० ३७२; स्वरूप, ३६८। नियोगी, पृ ७ ३६६। निस्ता, प्० १, =१, ११४, १४६, ३७२। निर्णयसिन्धु (कमसाकर भट्ट) प० क्क, ६७, ६८, २४४, २४६। निर्धारित विवाह, ए० १२६। निर्पिद्ध पीड़ियाँ, पुरु १०७। नीयो, पुर १९० । नीची वातियों में तलाक प्रया, पू० २१६।

नीलकण्ड (महाभारत का टीका॰), पू॰ 1 30% नेवार जाति (नैपाल), पू॰ २६७। नेस्फील्ड, पूर १०६, १२०, ३१६। नैपाल में तलाक प्रधा, प् ० २६७। नैपोलियन, पू॰ २१= । मैपधीय चरित, पु० १९४, ३६४। मोडोबेसीस जाति. प्० १८६। वंचगीह, पु० १३३। पंचविशवाहाण, प्० १९९। पंचीयन जन, प्० २८६। यंजाय में बहुभत्ता, प्०४१३। गर्देषिट् का शिलालेख, प्० १६७। पतंजलि, पु० ५४। पति का मुख्य कर्सक्य: पत्नी का पालन, पु रुखद । पनि द्वारा पन्नी को दण्ड दैने का अधिकार ए० २०२ । पतिवता के कर्त्तब्य,पू ० २५०। पतियता बनाम पलीवत, ५० २५१। पत्नी की व्युत्पत्ति, पु० २७४। परनी द्वारा तलाक प्राप्त करने ने कारण, To 3031 पत्नी प्राप्ति के नियम, पु० ७ । यहमेखा, प्र १८१। यधवमूरि, पुळ २२८। पदापुराण, पूर १०, १२४, ३६१, ३६२। पनवायके, टी० शी०, पू० ४२०। परमुराम, प्० ३६६। परमुराम भाक पटबर्धन, पूरु ३४६। परस्पर समीक्षण, पू० २४०। परस्पर द्वेष के आधार पर तलाक (मोल) का अधिकार (कीटिल्य), पृ० २६०।

पराधर महर्षि, पु॰ २४, १९३। परागर स्मृति, पु० ६४, ८२, ८८, ६३, 995, 980, 769, 366, 309, \$22, \$2\$, \$2¥, \$2¥, \$2¥, 3X4, \$60, 308 1 पराग्रर माधवीय, पु॰ ६८, १९७, १२६, ३४९: देखिये माधव। परिवित्ति, पु० १५० । परिवृक्ता, पु॰ ३७८। परिवेशा, प १४०। परिवेदन, प= १४६; इसके कारण, प्० 929 1 परीक्षित, पू॰ ३२०। पश-पक्षी बाचक आंखनात्मक गीवीं के माम, पु० ६२। पश्चिमीकरण, प्० ४३६। पाट (महाराष्ट्र),प्० २६०; इसके कारण, पूलीमा, प्० ६५। To 38= 1 पाटलिएस, प्र ३२१। पाणिप्रहण, प्० २४९। पाणिनि, प्० ६, ३४, ३६, वह, २७४। पाण्डधदेश (मनुरा, तिनेवली जिले), TO 2291 पाण्ड, पु० पुन्त, पुन्त, पुर्त, त्रूप, 1325,005,325 पातिब्रत्य का वादशै तथा माहात्म्य, To REO I पारशय, पुरु ११६, ११६। पारस्कर गुस्रमूल, पूरु ४३, १९६, १२६, २३६, २३७, २३६, २४०, २४३, 5xx, 5xx, 5xx, 5x4, 5x4, 5xx, 50x, 1.709 पालागली, पू० ३७८।

पितुमुलक संविण्डता, पु॰ ६६ । पित्मेध सुक्त, प् ० ३३६। पिप्पली माणवंश, ए० २४६, २५०, ३२०। पीटर, पु. ४०३, ४०८, ४१०, ४१२, 445' Adx' Ade' Ado' Ade' 1 058,368 पीटर मण्डी, प्० ३६४। पीड़ी बेल्ला बाले, पु० १६४। पुष्पदीया, पुर २००। पुनर्भ, पु ० २६३, २६४। पुगविवाह, प्० २६२, २६३: इसका अधिकार, प्० ३०१, ३१४। पुष, पूर ३८४ । पुरुरवा, पू ० २०६, २६६, ३६३। पुसर्पात्तमवास, टंडन, प्० ४३० । पुरुषोत्तम पंडित,पु० २६, ३१, ३३, ६७। पुष्यमिल, पु॰ २२४, २६९ । पूर्वमध्यस्य केलस्य विवाह, पु० ३२४। प्यथ्रवा, प्र १७। पृथ्वीराम चौहान, पु० १७४, १८३, 47X, 76X 1 पृथ्वीराज रासो, प्० १७४, ३१४। पेन्जर, प् ० ३५५, ३६४। वेशवा, पु० ३४६। पैठीमसि, पु० ६१, ६२, १०७, ३६१। पंतृष्वसेवी, प्० ६५ । पॅशास निवाह, पू० १६४, १६४, १६८, 9051 पोमराय, पू० २० 1 पौनर्भव पति, पु० २१४। पौर्णमास इच्डि, ए० ४०। प्रवेता, पूर्व ४०६ ।

प्रणय विवाह, प्० १६८, १६८, २०४, X\$0, X\$2 1 प्रतदेन, पु ० ३१२ । प्रतापसिंह, प्० २६४ । प्रतिभात्त्म विवाह, प्० ६६ । प्रतिमानिवाह, पूरु २५५ । प्रतिलोग विवाह, पु० पद्द । प्रतिज्ञायीयम्बरायण (भास), प्०२०४। प्रस्तान, पुन दर्द, हर, देवत । प्रदेशी, पूर्व २७०, २००, ३४०। प्रभाकरवर्धन, पु० १४६, ३५८, ३६०। प्रमावती गुप्ता, पृ० १२७। प्रमहरा, प्० २५१ । प्रमान, पु० ३६६ । प्रवर, पू० ३०, ४०, ४१--ऐतिहासिक विकास की अवस्थाएँ, पूज ३७; जुनने की स्वतंत्रता, प्० ४५ वर्गीकरण, प्० ३१। प्रवर-दर्गण (कमलाकर मट्ट), प्० ३४। प्रवर पद्धति के वैदिक निर्देश, पू० ४३। प्रवर मंत्ररी, प्र २०, ३३, ४५, ४४, ४६, Xa, X7, X8, 87, 80, 84, 1 प्रकोपनिषद्, प्०३६। प्राचीन भारत में सामविक या स्टार्ट विवाह, पूर् २६७। प्राजागत्व विवाह, प्० २१३, २२४। प्रादेशिक गोल, पूर्व ७३ । प्रियवशिका, प्र ३६४। प्रियवत, प्र १९४। प्रिहिस्टारिक एण्टीक्विटीज ऑफ दी आर्यन पीपल, प्०२५५, देखिये आहर। प्रेतविधि, प्० =६। प्रेसकाट, पू० २० । श्रोधितपतिका के नियम (कोदिल्य),

1 P35 op प्रोपित पत्नी, पू॰ २०७। फनाओं निज, प्० ३६३। फर्माओं लोपा व कस्तन हेदा, पु०४५०। फुलमणि, पू० ३२६ । की, पुरु २४२। कास, पुरु १२०। मंजर, पु० ७०, ७१, १०१। वलीट (कार्पस इंस्किन्सनम इंडिकेर्म), To 980 1 बंकिम चन्द्र, पृ०३ह⊂। बंगाल के कुसीन विवाह, प्०३१७। बकासूर, पू० ३२० । बलिया, प्∘ ≤३। बड़ीदा प्रदेश (तलाक), पृत्र २१७। बनर्जी, गुरुदास, पृ० १४६ । बब्ब् जातक, पूर्व १७६ । बभुवाहन, पु० देवद । बर्गण्डी का नियम, ए० १२०। बनीर्व मा, पु० ३६६ । बनियर, पुरु ३६४, ३६४। बलराम, पुरु २१६। बलि, पूर्व १७० । बलिगा जाति (आन्ध्र प्रदेश), पृ०७२। बल्लालसेन, पु० ३१७ बहरामजी मलाबारी, पू० ३३०, ३४२। बहिबिबाह, प्० ५=, ५६; --गोत और प्रवर, पु॰ २८-७६; सपिपहरा पु॰ E0-900 1 बहिषिवाही नियम, पूरु ७, २८; न्वर्ग, 40 SE 1 बहुपतित्व, पु॰ ३७६। बहुपत्नीपति त्रवा, पृष ४१७।

बहुमत् ता, पु० २२१, ३७६, ४०३-४२०; इस प्रया के प्रवासित होने के कारण, प्० ४१४ : आमिक कारण, प्० ४५७; ऐतिहासिक कारण, प्०४५७, जनसंख्या सम्बन्धी कारण, पुरु ४१८, ४१६; समाजशास्त्रीय कारण, प्०४१६, ४२०; दक्षिण में, पु० ४५२; धर्म शास्त्रों में, go Yot; बहुभायंता, पु० २२६, ३७६-४०२; ४९७; कीटिल्य के अर्पमास्त्र में, प्० ३८९: धर्मसूबों में, पू० ३८०; महा-भारत में पूर्व ३०६; भौवेयून में, पुर ३६५; रामामण में, गुरु ३६६; स्मृतियों में, पु॰ ३८२। बहुजिबाह, प्० ३७६, ४४३; इसके संकेत, 90 300 I बाइबल (जिनीसिस), पृत १५५, १८८। बाणभट्ट, पु० १२७, १४१, २०६, २१०, २१६, १४६, २५३, ३२२, ३४६, 1831 बादरायण, प्० १३। यालंभट्टी टीका, पुरु ४६, ६१, २२६। बालविवाह, पुरु १३६, २१६, २१८, २७४, ३०६, ३३४, ४२७; इसके उद्गम का कारण, मुसलमानों के हमले. प् ३१७; अन्य कारण, प्० १२३; मुख्य कारण: स्वीशिक्षा का अभाव, पु० ३५३; बौद्ध साहित्य में, पु० ३२०; महाभारत में, पु॰ ३९६; मीये युव में, पुरु ३२५; रामायण में, पुरु ३१८। बालविवाह निवेधक कानून (१९२६), Te 230 1 बालि डीप (सती प्रथा), पूरु ३५५।

वाली, पु० ३३६। विम्बसार, प्राप्त १७६। विल्हण, पूळ १८३। बोजी, पुण १६६। बी० राम० आप्टे, प्०३७१। ब्बक प्रथम, पृ० १२६। बुद्ध, पुर वेश्वह । बुद्धनयां, पुरु १८०, १८९। बुद्धरक्षित, पु० २४६। बुधमिह (धूंदी), पूज ३६१। बहलर, पुर १९६। बृहत्परागर, पु॰ १४०। बुह्रसंहिता, पु० १५३, ३५८। बुहदारम्थक उपनिषद्, पू० ३, ३६, ५४, 1 305 बुहदेवता, पु० ४४, १९९, २२४, ३६९ । वृहद्यम स्मृति, पृ० ६६, ११६, ३२२। ब्ह्यारदीय स्मृति, प्० १२१। बृहस्पति स्मृति, पृथ १६, २४, ६४, १२४ १२६, ३२४, ३४४, ३४८, ३७४, 1 30x बैंडिक, विलियम, प्० ३४१। वैकमान हैडविय, पु० ११७, ११८, ४४०। बोरमैन, प्० २१। बौद्ध काल में बहुपरनीविवाह, ए० ३७६। वीद यंथों में वहेज की प्रया, पुरु २१६; विश्ववाविवाह, पृत्र ३४० । बीद्ध साहित्य में गांधर्व विवाह, प्० २०३-२०४; बहुमत्'ता, प्०४०=; भ्रातृव्य विवाह, ए० ६३; श्वगुरवह संघर्ष, पु० २७१;, स्वयंवर विवाह, पु० १८२। बीधायन धर्म सूल पूळ १२. २४, २६, ३०, ₹9, ₹2, ₹\$, ¥9, ¥€, ¥6, ¥6,

YE, Xo, XR, XE, EU, CX, EX, 994, 996, 99=, 923, 94¥, 960, 904, 955, 924, 925, 290, 299, २१२, २२४, २३७, २३६, २४०, 7'82, 201, 200, 2=2, 2=4, २८८, २६४, ३१०, ३१२, ३३१, ३७०, 368, 3=91 बीधायन जेप मूच, प्० २१६। 智宗, 唯《 音》, 音句, 音句, 音句, 音处, 论》, X2, XX, X0, X=, X2, 42, 4X 1 प्राप्तवर्थ सुरतः (अधवं), प्र ३०८। ब्रह्मदत्त, पु॰ २०३ । श्रह्मपुराण, पू. १, १४, १६, १७, ६६, ev, ex, 993, 990, 940, 785, इर्र, १४३, १८७ । सहायादिनी, प् = ३१४। ब्रह्मसमाज, पुरु २७०, ३२६। बाबील (राक्षम विवाह), प्र १७१। बाह्यण संबों में बहुभर्नुता, पू ० ३७७ । बाह्मणधार्मिक स्त, प्॰ १८०। बाह्मणों की स्लिमों का वान, पृत्र ३६०। ब्राह्मणों में स्थानीय बहिबिबाह का अभाव, To Se ! ब्रह्मवित्राह, प्०२५३, ३६२। विफाल्ट, रायर्ट, ए० ३६६ । श्मंट, पु॰ १११ । भववद गीता, पुरु १६। भगवान वास. ए० ७०, १२३, १३६, 990, 4981 भगोरय, पुर ३६० । भट्टाचार्य, जे० एन०, पु० १३०। महा कापिलायनी, पु० २५०, ३२०। भरत नादयशास्त्र, प् ० २१ ।

मयभृति, प्० २०=, ३२१, ४४४। भविष्य पुराण, पु॰ ११७, ३०१, ३२२। भागवत पुराण, पूर् १८, ११३, ११४, 1 935 भाग्यल, प्० १२७। भारत का विशेष विवाह कानून (१२४४) 40 389 I भारत में जातिभेद (सेन), प्॰ १९९। भारत में सती प्रथा के विकसित हीने के कारण, प्= १२७ । भारदाज मृद्यमुत, पु ० ६३०, १४२, १४४। भागंब, प्० ३=६। भास, पुरु २०४, ३४६। भीमसेन, पूर्व १९४, १४१, ३८८, ४०५। भीषम, पुरु १२४, १७२, १८६, १८७, १६२, १६३, १६६, ३२०, ३४०, ३६६, \$= €, 60= 1 भूरियस, पुरु २०८। भूगहत्या का पाय, पू० ३२४। भोज, एक २१६। भोट जाति (बहुभर्तृता), पृ० ४१३। आत्वत्रभत्ता, पू = ४१२। न्नानुष्य विवाहीं के प्रेरक कारण, पृ**०** 90%1 मंगलमुख बन्धन, र ० २५४। मंगोलियन जाति, पुर १९०। मंड्कप्तृति सपिण्डता, ए० ६६, ६७ । मज्ञमधार, डीं = एम०, ५० ४१५, ४९७ 1392 मिक्सम निकाय, पु ० ३८०। मण्डो (बहुभर्तुता), गु० ४१३। मतंग मृनि, पुः १९४। मत्स्यगम्मा, पु० २४।

मस्स्वपुराण, पु॰ ३३, ४४, ११३, ११४, मनुची, पु॰ ३२४, ३६४। 939, 288 1 मदनपाल, पु ० ३८१। मदिगा जाति, पृ० ७२ । मद्रवेश, पुरु २५० । मद्रास मरुनकरथायम् एवट, पू० २३०, मरीचि,पू०३२२। मधपर्फ विधि, ए० २३७। मधापिग, प ० वर । मध्य अमरीका, प्० १२०। मध्यकाल में विधवाबिवाह प्रचलित होंगे मलाबार (बहुभर्तुता), पु० ४९०। के कारण, पुरु ३४४ । मध्यकालिक वैवाहिक विधिया, प्० २६३। मध्यमुग में-अन्य देशों में बालविवाह, प्० ३२६; बहुमार्यता, प्० ३६४; बालविवाह के प्रचलित होने के कारण पु० ३२७; सपिण्डता के विविध प्रकार 1 23-13 op मन् द्वारा नियोग की कड़ी निन्दा, ५० 308 मनुस्मृति, पु॰ ६, ११, १२, १६, २७, २८ ३६, ४४, ४६, ४७, ६३, ६४, ६४, #4, #6, #8, £3, 999, 994, 996 १९६, १२३, १२४, १२४, १२६, dio dax dax dax dax dan १४६, १४०, १४१, १४२, १४४, १४६, १४७, १६४, १६६, १६७, १७०, १७६, १८६, १६४, २११, २१३, २४८, २६१, २६२, २७४, २७८, २७६, २८०, २८२-४, २८६, २६१-२, 국은X, 국무o, 국무군, 국무X, 국국국, ₹¥9-₹, ₹¥0, ₹¥€, ₹€€, ₹€0, \$66-04' \$0x' \$c5-x' \$64 1

मन्द्रपाल, प्०६२ ११३, १२४। मयुरणमा, प्र १२७। गरणोत्तर अगीय, पु॰ ५७। 'मरती-जीती' का भीज, प्० २६७। मरुमक्कथयम एक्ट देखिये मद्रास का मरु-मनवायायम एक्ट । मचेंग्ट, के० टी०, प्र ४२१, ४२३-६, 824, 830-39 I मलाबार ला एण्ड कस्टम, To Kdo ! मलाबार विवाह कमीशन, पु० ४९९। मलाबार विवाह कानून, पु० २३०, Yeq I महात्मा गांधी, पु० ४४० । महादेव गोविन्द रानाडे, पू॰ ३३०, ३५२ महामिर्वाणतन्त्र, प्० १९४, २८३, ३४६। महापद्मनन्द, प् ० ३६४ । महाभारत, प्० ४, पर-४, १८-६, २२, २४, २४, २६, ३३, ४१, ४४, £2, =2, =3, 992-8, 994, १२२-३, १२४, १२७, १४८, १४२, ባሄ६, ባ६४, ባ६६, ባ६৪, ባ७३–४, 9=2, 9=8-9=0, 982-8, 200, २०३, २०६-१०, २१४-६, २४०-१, ?\$u-=, ?ux, ?uu-=, ?=3-¥, ₹9€-२०, ३२३, ३३६-४०, ३४२, 146-00, 203, 344-0, 346-६२, ४०४, ४०७; गान्धर्य विवाहः दुष्पन्त-शकुन्तसा, पृ० २००-२०२, वैवाहिक विधियाँ प्० २४१।

महाभारत मे---आसुर विवाही के उदाह-रण, पू॰१६२, तलाक, पू॰ २८८, दहेज, पु० २१४, दाम्पत्य कर्तंब्य, पु॰ २७७, मियोग के उदाहरण, पु॰ ३६६, बहुमायेसा, पृ७ ४०४, भान्व्य विवाह, प्० =२, विधवा विवाह, पु० ३३६, सती प्रथा, पु० ३८४। महाभारत, पुरु ३८४। महामाया, पु० ३७६। महत्त्वरा, पु॰ =३। महारवेता, पू० २००, ३२२। महिदास, पू ० ५१५। महिपी, ३७० । मदन पारिजात, पु० ३५६। महेरवर, प्० ३१५। माग और पूर्ति का नियम, पु० १६०। माटेब्यू चैम्मफोर्ड सुधार, पू० १३६। माथ, प्र ३६४। माण्डस्य, पू० ११३, २८६। मानुलकन्या परिणम, पू० १२, इसके हेतु, 40 ES1 मात्गुप्त, पु० १२८। मात्वस, पु॰ २४७, ३०६। मात्मूलक सपिण्डता, पु० ६६। मानुसत्ताक बहुभनु ता, पू॰ ४१२। माडी, पु० १६२, ३४७, ३८६। माधव (परागार स्मृति टीका), प्० ६६, ६७, ६३, २०६, ३२४, ३४३, देखिये पराशर माधयीय । माधबी, पु० २४, ३४२। माध्य, प्० १३४। मानव मुद्य सूल, पू० ४६, ५०, ५३, ११६, मूल पुरुषवाची गील, पू० ७२, ७३। १५४, १६५, २३८, २३६, २४० ।

माया, प्०३७६। मारीणस, पू० ५२० । मार्कण्डेय ऋषि, पुरु १६७। मार्कण्डेय पुराण, पु० ११, १७, १२३, 7021 मागरिट कोरमैन, पु० ३४२। मार्गनेटिक विवाह, पु० १२६ । माटिम, पु॰ २१६। मार्गल, पु॰ २०। मालती, पु॰ २०८, २०१, ३२३। मालनी माधव, पू० २०६, २०६, २४६, २५०, ३२१। मालविका, पु० १२७, ३२१, ३६३ । मालविकामिनिसस, पु० ५२७, ३६३ । मिताबररा (निज्ञानेध्वर), पू० १९, ६६-६७, ११, १४४, १७१, २८१, २८३, १५६, देखिये विज्ञानेववर । मिलमिश्र, प्० १. ६८, १४, १४, १२४, -मातुलकन्या परिषय विरोध पृ० ६४ । मिस्रीलोगी में सती प्रवा, पु॰ ३१५। मीमासादर्शन, पु॰ १६५,-शदर भाष्य, प्० १६१ । मुक्तवी साल, पु॰ ४९४। मुडा जाति, पु०७२, ११० । मुस्तकी, पूळ ३६६ । मुस्लिम शासको द्वारा सती प्रचा का विरोध, पु॰ ३६१। मृहम्मद तुगलक, पु ० ३६१ । मुहुर्त चिन्तामणि, पु० १५६। मूर्धाभिषेक, पू॰ २४४। मूल पुरुष, पृ० ६१। मुसा, पु० १२१, १७४।

मुच्छकटिक, पू० ३१=, ३१४। मेगस्थनीज, प्० २१४, ३२१, ३५६, कारण, प्०६६। TEXI मेगस्थनीज का भारतवर्षीय विवरण, 1 X 3 8 o P मेघातिम, प्० २, ११, ६३-६१, ६१, 50, 58, 68, 990, 985, 986, 989, 299, 282, 323, 289, 263, ३४८, ३४६; गांस जब्द मी व्यासमा, पु० ३६; विवाह में मातृगीत परिहार का विचार, पुरु ६४ । मेन, सर हैगरी, पूर २०, ७१, १२०, १७१, २१७, २७१, ४१= 1 मेंबर, प्०२४, २७। मेलन, प्० १४७, १४८। मेलापक देखिये मेलन । मैकबानल, पुरु = १, ४३६। मैकलीनाम, प्० ४८, १७७, ४९८। मैनस मूलर, प्०३८, ४२; गोल सम्बन्धी करपना, पु० ३८-१। मण्डेस्तो, प् ० ३६४। चेश्रद । मेलेयी, प् व ३७६ । मेरिज ऑफ स्नेंटिका एक्ट, प्० १४८। मैरिज एण्ड फॅमिली (कापंडिया) पु० ३३२। मैसूर, पु० ४३२, ४३७।। मीचनधन, पु० ११०। मॉनियर विलियम्ज, प्० ३५५। मोरक्को, प० १२१। मौसँयुग में बहुभार्यता, पु॰ ३६५;--बास- धीन अनुकृतता, पु॰ १४७। विवाह, पु० ३२१।

मौसी की लडकी से विवाह के निपेध के म्प्रहेब, ए० ४। म्यूलर, पूर १७६1 यजुर्वेद,पु ० १४, ६४, ४६, १७६। बदुवंश, पूर दरे। ममस्मृति, पु० ६७, १४४, १४७, १६३, ₹50, 39€ 1 गयाति, प्० २६, ११४, ३८५.-६, ३६२। यणीमती, पू= १४६, ३५८, ३६७, ३६४। यशोवमाँ, प्० १२७ । यहदियों में विवाह की जानश्मक आम्, Q 6 393 1 यश पुरु ६७ । · माक्ब, प् ० १४४, १८८ । गाती, प्० २५। बास्क, पु० ६१, १४६, १६९ । वाज्ञ बल्बय महर्षि, पु० ३७६। साज्ञबलक स्मृति, पुरु १-११, २६, ६४, £4, 08, #6, #8, £3, 99#, 99£, बर्ड, बर्ब, बद्दा, ब्र्डूर्-कः ब्र्डूर्-मैंबायनी संहिता, पु० ४३, १९२, १११, १४२, १४४, १४६, १६४, १७०, ११४, २१२, २२६, २४८, २७८, २८१, २८४, 26x, 392 | 3x2, 3x2, 300, 345-81 वृधिष्ठिर, पु॰ ४१, ११४, १२४-६, 988,983, 390, 350, 380, 808-७ । पुष्स्म, प्० ३८६ । युवापत्य, पु० ३४ । यूलकोधहर, पु० १२०। योदक वेशिये मेलन रषुनन्दन, पु० २४, १२६, १४६, २४८ ।

रघुनन्दन भट्टाचार्य, पु.० ३४५ । रघुवंग (कालिदास), १० १=३, २१६, ३१= । PX7-8, 363 1 रजस्थला क्रमा, पुरु ३१२, २२२। ३२२, ३२७; इसमे कारण, पु०३१२। २१६, ३२६। प्रदूषाल मुत्ता, पृ ० ३८० I रणबीतसिंह, प् ० ११७। रत्नावली, पु० ३६४। रवशीति वार्ग्म, पु॰ १९९। रमारोहण, पुरु २४६ । रमाबाई सरस्वती, पु॰ २७८। रविकीति, पु० १२७ । रसेल, बहुँग्ड, प्० २६५। रसेल, पु० ७०, ७२, ७४, १३१। शाहर, पूर २०३। राववानन्द, पू० ११३, १९७ । राजमोपालाचारियर, प्० ५४०। राजतरांनिणी (कल्हण),पु० १२६, ३६०, राष्ट्रभृत् होम,पु० २४०, २४१। 1.324 राजमातंष्ट, पु० १५६ । राजसक्ष्मी, पु० १८३। राजबल्लभ,प्०३४४। राजनेखर, पू० १२८। राजसिंह, प्∘ ४१=। राजावसिये, पु० ४९८। राजीव गांधी, पु० ४३४। राजेन्द्रप्रसाद-अात्मकथा, पु० ४२३ । राज्यक्षी, पु॰ १२७, २१६, २४६, २४३, ३२२, ३२४1 राय पु० ३७। राबर्ट ब्रिफास्ट, पु॰ ३६६। रामगुन्त, पु॰ २६३ ।

रामचन्द्र, पु० १०३, १०४, २१०-४१, राम तथा सीता की विवाह के समय की आय, पु॰ ३१८। रजोदर्शन से पूर्व कल्या का विवाह, पू॰ रामनरेश विपाठी, पू॰ १४८, २१८, राममोहन राय, पूरु ३८४। रामा, पूर ११६। रामा जाति (म्बालपाड़ा) प्० १००। रामायण देखिये वाल्मीकि रामायण । रामायण की वैवाहिक विधिया, प्० २५१। रामायण में विधवा विवाह, प्० ३३६; सती प्रभा का वृष्टान्त, वेदवती, पृ० ३५७। रायल मैजिएनट (इंगलैण्ड, १७७२), 40 45E 1 राल्स्टन, पू० ३४% । रागण, पु० ३१= । राष्ट्रपास, पु० ३६०। रास, एलीन, पू० २१, ७४, १४१, १४३, १६०, १६२-३, २२०-२, ३२७, ३३२x x64' x56' x5e-x' x5d-x34' 1 5x-=\$x राक्षस विवाह, पू॰ १६४, १६४, १६६; इसकी कान् नी विशेषता, पूरु १७४, प्रच-लन के कारण, गु० ५७६, प्राचीन उदा-हरण, पु॰ १७२ । रिजली, पु॰ ६६-७३, ७४, ९०६, १३०-१ 98=, 298, 228, 398, 388, 8001 रिवसं, पू० ५७, ६६। रीफ, पु० १२१। धनिमणी, पु० वह २१५, ३८७। सदसेन, द्वितीय, पूर १२७।

रेड इंडियन, पू ० १९०, १२०। रेष्ट्री जाति, पु० ७२। रेणु, पुरु ११४। रेवल, पू ० १४४, १८८। रीचना, पु॰ =३। रोज, पू० ७० १३०। रोमन कानून, पु० ३२६। रोमांचक प्रेम, पु० ४३२। रोम हपंण, पु॰ ११४। रोहिणी, पु० ३२२, ३८८। लान पंचक, पु० १७६। लम्आव्यलायनस्मृति, पू० २५४, २६१, SAX I सहाख (बहुभतुँता), पुः ४९२-४४, सपिता, प्० ३८६। लितिविस्तर, पु० १३, २५। लांखनात्मक गोल, प्०७२। लाट्यायन श्रीतसूत्र, पु० ४०, १९२ । नाजाहीम, पु० २४२। नायान, पु० १५५, १८६। साबां, प् ० २४७। लाहील (बहुभर्तृता) प्०४१३। मी-यु-ई, प् » ४**१६** । सीह, पृ ३ ४४, १८८ । लुईसैनो इंडियन, पृ० १७५। लेन, प्०४। सैकास्टर, प् ० ३९९ । लंकी, पु० २४। लोकनाय, पू० १२८। लोगन, प्०४९५। सोपामुद्रा, प् ० १९३ । लीगाकि गृह्यसूत्त, पू ० ३३, ४६, ५०।

बच्छनब जातक पृ० १३। बज्जमूचिकोपनिषद्, पु० प्पृत्र । बटकुण्य भीष, पृ० १७६। बहुासहा, प्० १८८, २३४, २४६, २६० । वधू---इसकी अयोग्यताएं, पृ० १४४; गुण पु० १५२; चुनाय पु० १५१; विदाई प्०, २४६: श्वमुरानग प्रवेश, प्० 3841 बर—इसकी अयोग्यताएं, प्० १४८, कुल;पू० १४४; पुस्त्व परोक्षा, पू० १४७; बुद्धि और गुण, गु० १४७; योग्यताएं, पु॰ १४४; भारीरिक लक्षण, पु० १४७; सात गुण,पु० १४४, स्वास्त्य, To gro ! बरण स्वातन्त्र्य, पु॰ ४२७, ४२६। बर प्रेपण, पु० २४= । बर बधू-अभीष्ट गुण, पु० १६२; चुनाव के नियम, पु॰ १४७; चुनाब तथा धीव्य-ताएं, पूर्व १४४-१६३; प्रान्त्रियाह परीक्षा, पु॰ ५४७। वरसम्पत्, प् ० १४४। वराह मुझ मूल, पु० ११४। बर्णेकि अवान्तर भेद, पुरु ५३०। वर्तमानकाल-गांधवं विवाह, पु० २१२; गोल पद्धति की विशेषताएँ, पू॰ ७५-६; गोलों के विभिन्न रूप, पु॰ ७०; तनाक, प्० ५६७; दहेज प्रया के बढ़ने के कारण, पु० २१६; बालविवाह कम होने के कारण, पृ०३३२-३; श्रातृच्य विवाह, 90 E= 1 वर्तमान जातियों के भेद, पृ० १३२। वर्तमान न्यायालय और सगोल विवाह, 40 at 1

बर्तमान भारत में बहुमर्जुता, पु॰ ४९९। वसनासेना, पु० ३६४। बसुदेव, प् ० = २, ३४७, ३०७ । बसुमती, प्० ३६४। बनिष्ठ ऋषि, पु० १९३, १२४। वसिष्ठ धर्मसूत्र, प्० १२, १४, ४६, ६२, \$3, \$X, =X, £9, 990, 99X, 994, 998, 97%, 930, 9%0, 95%, 950-६, १७४, १८६, १६४, २१२, २४८, २७४, २५४-४, २८७-८, २६२, २६४, वेवेह, वे४४, वे७०, वे७१, वेदर् । वस्तदान विधि, पु० २३६। बहत्, प्० २१४, २१७, २२३। बाग्दान, प् ० २५०, २५८; इसका समझौता, पु॰ २५६; बाङ्गीनस्यय देखिये वाग्दान। बाचस्पत्य कीम, पु० २६४। बाजसनेय, संहिता, पु० ११२ । वाजिदअली शाह, प्०४०१। बारसं, पुरु १२७। बारस्वायन, पु० १७६, २०४-६, २४०-7xc, 749, 748, 3x4, 3xc, x371 बात्स्यायन कामसूत्र, पु० १६, ११२, 924, 969, 708, 700, 799; देखिये कामसूछ। वात्स्यायन तथा गान्धवं विवाह, पु॰ 708-151 बान विवेल्ड, पूळ २४८। बान वेल्जे, पु० ६२। बाम पाणि विवाह, पू० १२६। बास पुराण, पु० ३३, १५०, ३८७। वार्वी, पु० ४०६। बाल्मीकि रामायण, पु० ४, १-१०, १४०, 9x0-9, 908, 398, 378, 3x0,

300, 300 1 बाबाता, पु॰ ३७८। बासबदत्ता, पु० २०३, २०४, २०८, 290 1 वास्कि, प्०२६⊏ । विक्रमांक चालुस्य, पु० ३२४। विक्रमांक देव, पु० १८३। विकसाक देव चरित, प्० १८३। विक्रमीवंशीय, पु॰ ३६३। विग्राम, प्र ४५०, ४९९1 विचित्रवीर्य, प्० १७२, ३६६। विजयसाह, प् ० ४५८ । विजामाता, पु० १६९ । विद्ठल भाई पटेल, पु० १३६, १३६ । विण्टरमिद्य, पु० ३७३। बिदर, प्र ११३, ३८७। विधवाओं की संख्या, पु० ३४८। विधवा से कर्तव्य, प्० ३४७। विधवा प्नविवाह कानून (१८५६), प्० १४७, ३४०; इसका स्वरूप, प्० ३५०; कमियां, पू० ३५१। विधवा विवाह, पु० ३३६-३४२; इसके लिए इंश्वरचन्द्र विद्यासागर के प्रयत्न, प् ३४६; जयसिंह व परमुराम भाक के प्रयत्न, प्० ३४६, इसके निषेध का आरम्भ, ए० ३४० तथा तीन कमिक जवस्याएं पु॰ ३३६; इसमें शास्त्रीय बाधाएं, प् ० ३४४। विद्यान पारिजात, पू ० ३७, ६ ८-६। विनिमय देखिये पट्टा सट्टा। विधिनचन्द्रपाल, प्० २२२। विमद (अमैग), पृ० ३०७। विराट, पु॰ ३८७।

विकास देवी, पू० १२०।
विकास वती, पू० १२०।
विकास वती, पू० १३०, १३३, २६४।
विवाद रत्नाकर (कात्मायम) पू० १२४।
विवाह—अर्थ और लक्षण, पू० १ को
अनिवास ता, १७-२२, ४२४; अनिवार्मता के उवाहरण, पू० १७, १७; गानूनी
पक्ष, पू० ६; जीवकास्त्रीय पक्ष, पू० १३;
आर्मिक पक्ष, पू० ४, ४२२; मामकरण,
पू० १६७; कैतिक पक्ष, पू० ४२२; सुहुर्व,
पू० १६०; वर्गीकरण, पू० १६६;
वैसिक्त पक्ष, पू० ३, ४२३; मामाजिक
पक्ष, पू० ४; ४२२; स्वरूप पू० ४२२४२४।

विवाहका पविज्ञधानिक बन्धन,पृ० ३४५। विवाहकी जासुका ऊंचा उठना,पृ० ३३२, ४३१।

विवाह की आवश्यक विधियाँ, पू॰ २६०; आरम्भिक पूजाएँ, पू॰ २६४ ।
विवाह के आठ भेद, पू॰ १६६ इनकी खेच्छता का तारतम्य, पू॰ १६६ ।
विवाह के प्रयोजन, पू॰ ६-१७ ।
विवाह के प्रयोजन तथा नवीन कप, पू॰
१६४-२६४ ।

निवाह के विमिन्न रूप: एक विवाह, पू० ७, बहुमत् ता, पू० ७, २०१, ३७६, ४०३, ४२०; बहुमार्यता, पू० ७, २२६, ३७६, ४०२, ४९७।

विवाह विषयक नियम, पू० ६। विवाह विषयक मनुका आवर्ष, पू० २७६। विवाह विच्छेद, पू० २८६-३०४; इसकी अवृत्ति, पू० ४३८; देखिये समाक। विवाह विच्छेद कानुम (१८६७), पू०३०१। विवाह विच्छेद की कानूनी व्यवस्था की मांग, पू० २६८।
विवाह संस्कार, पू० २१५-२०२; इसका उद्देश, पू० २३५; इसमें परिवर्तन, पू० ४३६-४२०।
विवास्ता, पू० २०६।
विवास्ता चरित, पू० २१६, २४६, २६२।
विव्यवस्य (याज्ञक्मृति का टीकाकान), पू० ६५, ००, ०६६, १२६, १६७, २२४, २६४।
विव्यवस्य, पू० ३०, ३१६, ३६२।
विव्यवस्य, पू० ३०, ३१६, ३६२।
विव्यवस्य, पू० ३०, ३१६, ३६२।

विष्णुधर्मसूत्र, पु० ११६, १२३, १३०, १४०, १६४, १८४, १४६। विष्णु परणुराम वंडित, पु० ३४२। विष्णु पुराण, पु० ३४७, ३८६। विष्णु स्मृति, पु० १२, २८, ६४, ८८, १३, १२४–१२६, १८६, २७४, २८३,

३२४। विज्ञानेक्सर, पु० ६, १३, ३६, ६६, ६६– १९, १८, ९४०, २८९; देखिये मिता-करा। विज्ञानेक्यर द्वारा सरिक्टला की

न्याख्या, पू॰ ६६ । बीतराग ६चि, पू॰ ९७ । बीर गल्लु, पू॰ ९६ । बीर मिनोदय, पू॰ ६८, १४७, १५९, १८९, २४४–६, ३०१, ३२२ ।

वीरराधव, पू॰ १८ । बीर्यशुरूक, पू॰ १८३ । बीर्यशुरूक स्वयंबर, पू॰ १८४ । बुतियाक (क्सीजाति), पू॰ १७६ । बुल्या (अर्था), पु॰ ३०७ ।

बुच्या (अभी), पृ० ३०७। बेदवती, पृ० ३५७। वेदानम्द, नीचं, पु० ३७१। बेपचिति, पु० १८२। वैज्ञानम धर्मभूत, प० ३३, ४१ । वैदिक इंडेक्स, पू॰ २४, २४, ३७, ८९ । वैविक सग-अन्तर्जातीय विवाह, प्॰ १०६; आसूर विवास, पू० १=६; एक विवाह, पूर्व ३७६; मान्धवं विवाह, पूर्व १६=;गोल, प्०३७-३६;बाम्पल अधि-मार, पूर २७४; बहमत्ता, पूर्व ४०३; वासविवाह की पद्धति का अभाव, प् ३०६; बिधवा विवाह, प्०३६६; विवाह संस्कार की विधियां, ए० २३६; सतीप्रथा का अभाष, प० ३४४; मधिण्डता का विचार, प्० ६०; स्त्री का पुनर्विधाह प्० 3=51 बैदिक साहित्य में भागूच्य विवाह का संकेत, Te =9 1 बंद्य, चिल्लामणि विनायक, पूळ ४५-६, **१२८, १६७, १६५-६, २४८ ।** बैन्स, पृक्ष ३१९। बनाहिक आणीर्थाय तथा उपदेश, पृ ० २५९। बैनाहिक नियम, पु० २५; इनकी कठोरला, 4 14 1 1 1 P बैज्यों के गील और प्रकर, पु॰ ५२। बैस्ट (बम्बई हाईकोर्ट के जन),पु० १६७। बैस्टर मार्क, ए० २-३, ४, २१-३, ५०-E. 90X, 970-9, 975, 9X5, 935-=, 940, 989, 294, 288, 393, ₹22, 369, 364, 898-41 व्यक्तिवार, पृ० ३००। व्याद्रपाद, पु० ३६१। न्यास ऋषि, पु० ११४। व्यास स्मृति, पु० १४, १२४, १७२, २४६,

7X4, 203, 20X, 250, 26X, 35x' 325' 3=x' xo2' xda1 व्यूपितामन, प्र ३७० । र्यक्रानार्यं, पु० १९७, ३४६, ४०७। णंख स्मति. प० १४-५, दव्द, १९६, 3=9-31 मकुनाला, प्र २००-२०३, २०१-९०, २५२, २६६, २७७, ३२१, ४३२। शकों में सती प्रया, पूर्व ३६० । गक्ति, पु० ११३-४। लक्जित्, पु॰ इदछ । शतपथ बाह्यण, प्० ४, १३-४, ४०, ४२, ¥4, X¥, 43, 49, 4E, 29, E3, 990, 992, 939, 208,-1, 30=, 369 1 शब्दफल्पद्रम, प्० १, ३४, १६। शसिष्ठा, प्० ३=४। मयति, प् व ३६१। मास्य, प्० ११२। शांखायम गृह्य सूत्र, पु० १९२, १४२, २३८, २४६, २४१, ३०८, ३७८। लोखायम बाह्मण, प० ११२, २४६। मामहीपी बाह्यण, प्र ७७-८ । मासालप. प्० २७, ६२, १३। बान्सा, प्र १९४। सान्तिगृहीत विवाह, प्० २३२ । शान्ति पर्व (महामारत), पू॰ ५७३-Y, 32 # 1 बारदा कानुन, पु० ३२७, ३३०, ३३४। मारकराज, प्० १७२-३, ३८७। शिलाहार, प्० १८३। शियानी, प० ३६७। शिवि, प्० ३६२। णिलुपास, पूर्व १७४, ३८७।

क्रिम्पालयम् (माथ), प्र ३६४-५। णुकदेव, प्० ११३। सुकाचार्य, पु० १९४, १४६। मुद्धितस्व,पु० ३६२। मुखोदन, प्० ३७१। मुनःश्रेप, पु० ३६, १६१। गूड़क, पु॰ ३४८। मुद्रा स्त्रियों के माथ विवाह का निर्धेध, To 99% 1 शुद्रों में तलाक की प्रथा का रिवाज प्० २१७। णुलह जान आरख (यहूदी धर्म संहिता) TOXI शेरिंग, प्० १३१। शीनक, पु० ६२, १९४, १९७। शोल्क विवाह, पू० १६५, १६८, १६४। श्यामा, पूर १०६। म्याबाध्य, पु॰ १११, २२४। व्येनयाग, पु० ३५६ । भाडर, पु० ३५५। श्रीनिवास, पू० १०६, १३४, २२०, २२३, R\$51 श्रीतंका (बहुमत् प्रया), प्०४१६। श्रीवैष्णव, पु० १३५। श्रीहर्ष, प्० ३१५। श्चमवान्, प् ० १८। ववेस केसु, प्०२२। संस्कार कीस्तुम, पृ० ५१, ६८, १४, ५२६, 778, 744-41 संस्कार प्रकास, पूळ व ३, ४२, ६९, ६८, 88-X 3581 संस्कार रत्नमाला, पु० ३३, ४१, २५०, 3XX-X 1 संस्कारों की पविवता का विचार, पृञ् ३४१।

संस्कृत कार्व्यों में नन्धर्य विवाह, प्० २०७; -बहुभावता, पु० ३६३। संबामसिह, पुरु १२८, ३१६। संयक्त निकाय, पुरु २५०। संयुक्त परिवार की प्रथा, पू० ३२८। संयोगिता, पुरु पद्ध । सं० रा० अमेरिका, पू० ११०। संबर्त स्मृति, पु० ६२-३, ३०६, ३२२। सकलिबियोस, पु० १७६। सगर, प् ० ३६०-१। सगाई, पु॰ २४६। सगोवविवाह, प्॰ १२। ग्रजातीय विवाह, पु० १५४, २१३, २१८; इसके दुष्परिणाम, पू० १३६; इसके नियम का शासन, पु॰ ३२=; नियमीं की कठी-रता, पृथ ३४४। सत परिवर्तन विवाह, पु॰ २३४। मती का अर्थ, पु० ६५३। सती प्रया. प्० २१६, ३२४, ३४३-३६ - ऐतिहासिक विकास की तीन जगस्याएं, पु० ३४३; तिषेध, पु० ३६८; पहली घटना, पू० ३५६; बल प्रयोग, प्० ३६४; विकसित होने के कारण, प्० ३६६; विदेशी याखियों के विवरण, पु० ३६६; विरोध, पु०३४८; शकों में, पु० ३६०, जिलालेखों की साक्षियां, पु० ३६०। सत्यकाम, पु० २९। सत्यकेतु विद्यासंकार, पृत्र ५३४। सत्यमामा, प्० १४७, ३८७ । सत्यवती, प् ० १६२, ३४०, ३६६। सत्ववान, पूक १८५-६। सत्यव्रत सामाश्रमी-ऐतरेवालोचनम्, 90 999 1

सत्यार्थ प्रकाल, पृ० ३७५। सत्यापाड, पू० ३३, ६०; देखिये हिरण्य-केशी । सम्बराम, पु॰ १३६। सचिष्यता, पु. ६०-१०७, २७१; इसका मामान्य अर्थ, पुरु ६० । सप्यपदी, पू ० २४४। सभागर्व (महाभागत), पुरु ३८६। रामुद्रगुप्त, प्० २२४। समीयर जाति (स्म), पृ० १७६। सम्यन्तदेवी, पु० ३६०। सम्बन्धम् विवाह (मलाबार) प्र २, २२७-८, २३४, २६६; इसके प्रचलित होने कारण, पुरु २२६। सर्वस्वधनम्, विवाह, प्० २३४ । सर्वानुष्टनणी (सामण) प्रदर्भ सवर्णे विवाह का मूल कारण, प्० १२०। सहदेव, पु० ३== । सहमरण, पू० ३५३; इसकी विधि, पू० 4441 सांगाराणा, पू ० ३६६। शामिधेनी ऋचाए, पु० ४०, ४४ । सामुहिक विवाह, पृ० ३९७ । सामुदायिक विवाह, पृ० २७५। साम्ब, पुर्व ३५० । सायणाचार्यं, प्र ६२, ३०६, ३३७, ३७७ 30=1 सारस्वत ब्राह्मण पू० १०२। साबिती, पूर्व १८५-६-२८० । सिकत्दर, पूज ३१३, ३४७। सिद्धेश्वर गास्त्री चित्राय, पृ० १३४। शिम्पमन, पुरु १२६। सियारल् मुताखरीन, पू० ३१६।

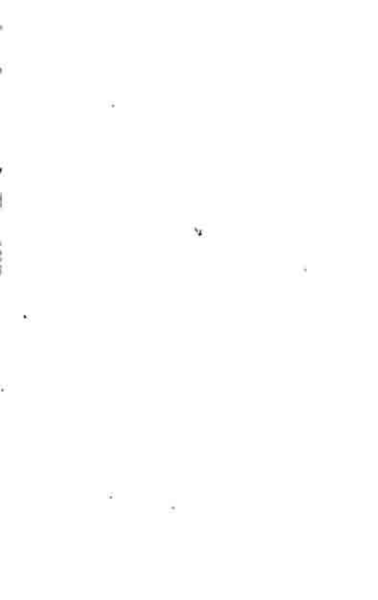
सिरमूर (बहुभत्ता) प्॰ ४१२। सीजर फोडरिक, पु० ४५०। सीता, पु॰ १६३, १६४, २७४, ३१६ 398, 880, 8891 सीतावेबी, पु॰ २६४। सीताराम कोहली, प्० ३६७ । सीचियन या शक राजाओं में सतीप्रया, प् व ३५५। सीमान्त पूजन, प्०२५५। मुकत्या, प् ० १११, ३०१। मुकरात, पु॰ २५। सुग्रीय, प् = ३३६१ सुदर्शन, प्०३७६। मुदर्शना, पु । १२२। मुनक सुत्त, पृत्र १२२। मुनौति, पृ०३८६। सुप्रजनन शास्त्र, प्०७७। सुप्रमा, पु० १४८। सुबन्ध, पू ० २०८, २९०। सुमहा, प्० =२, ६६, १७२-३, १६७, २१६, वरु०, वदन, वेह० । सुमन्तु, पृ० £३ । सुरुचि, पू० ३८६। मुरेन्द्रनाथ बगर्जी, पृ० ३१२ । मुलसा प्० ६४। सुवास पाली, पू० परे। सुविमलचन्द्र सरकार, पृ० ३६२। सुश्रुत संहिता, प्० ३१९ । मुस्सल, पूर्व ३६०। सूर्यदर्शन विधि, प्० २४५। सूर्या सूक्त, पु ० ८०, २४८, ३०७। सेंट पीटसेंबर्ग कोश, प्० ३७। सेनात, पु० ९०६, १९९।

सीमगाथ, पु० १२७। स्कन्यगुप्त, पु० १८३। स्कन्द पुराण, पु० ३३, ४४, १३३, २८०, \$40, 340 1 स्कैण्डेनेवियन जातियों में सती प्रया, पु० BUY 1 स्टर्नबैक, पु० १४४, १६४, १६५, १७६, 900, 9=9, 299, 29%, 30%, 3331 स्टील, पूर्व पश्य, १४६, २३२। स्ट्रैबो, प्र २१४, ३४६। स्त्रियों को पुनर्विवाह का अधिकार, प् 365 1 स्त्री की पराधीनता, प्० २७६। स्त्री के कर्तव्य, पु० २७१। स्त्री के लिए निधिद्ध कार्य, प्र २८१। स्त्रीजिला का अभाव, पु० २७४। स्यागीय जातियाँ या पारिवारिक भोल, 40 031 स्थानीय वहिषिवाह, प्०६१। स्पार्टी, पु॰ २१७ । स्पीती (बहुमत्प्रमा) प्०४१३। स्पेन्सर, हर्बर्ट, पु० ५१, ४९८। स्पेसिफिक रिलीफ एक्ट, पु० २४१। स्मरसूक्त (अमर्ब), प्० १६६। स्मृति कौरतुम प्०३१६। स्मृति चन्द्रिका (देवणभट्ट), प्० २३, ५१, €€, 22-₹, 92€, **२६**9, २६४, ३४४, ३४६; देखिये देववणमङ् । स्मृति मुक्ताफल (भैदानाय) पृ० १३ I स्मृतियां-असगीक्षता का नियम, पु० ६३; धालविबाह की प्रोत्साहत,

३२२; सपिणता, पु० =६। सीमपूरा बाह्यणी में तलाक प्रवा,पु ० २६८। स्मृत्यवंसार,पु ० ३०,३३,४०,६७, १४१। स्लाब जातियों में बती प्रथा, प्० ३५५। स्लीमन, पुरु १६५-६। स्वयंत्रर विवाह, प्० १६४, ५७२, ५८०, ३२०; इसके तीन भेद, पू० १=५। स्वेच्छापूर्वक मती होने के उदाहरण, To 35% 1 रबीरणी स्तिया, प्र २६४। हमपदी, पु॰ ३१४। हकरन महम्मव, पु० १ । हरून, प्र १५१ I हमीरसिंह, पु० ३४%। हरदत्त (आप० धर्ममूत का टीका०) पू० २१, ६४, १९७, १४०, २२६, २४७, ३२५ ।हरनिलास भारदा, पु० ३३०। हरियस वैदालकार, पू० ३, १४, १६, २३, २४, १४६, १६४, २२१, २६२, २०३, x, 200, 34x, 3xx, 350, 302, ¥99 1 हरियंग पुराण, पु० ८३, ९९४। हरिण्यन्द्र, यू० १२७, १११, ३७८। हर्रिसह गोह, पूर्व पुरुष । हर्यंक्स, प्० २४, ३१२। हर्ष, पु० ३१४। हर्पचरित, पु. १६, १२७, १४६, २१६, 94E 3X3, 3XE, 3XE, 3401 हस्तक्षेप्य अपराध, पृ० ३३५ । हादे, पु० ४२१, ४२७, ४३१। हाबहाउस, प्० १९० । हारीत का कालनियारण, पृ० ३१४। हारीत धर्ममूल, पु० १९७, १४६, ३१४, 39x, 380, 3xE1

हानंसी, पु॰ ३१९। हिटलर, पू० १२०, ३१२। हिजिम्बा, पु० २४। हिन्दी विषयकोष, पु० १३३, १४६ । हिन्दू कोड, मृ० ५०७। हिन्दू परिवार मीमांसा, देखिने हरियस वंदालंकार । हिन्दू फीमली इन इट्स अवंन सैटिंग, वेखिये गम एलीन । हिन्दू विवाह अयोग्यता निवारक कानून (9884), To RE, WE ! हिन्दू विवाह का आदिम ख्य, प्० २२। हिन्दू विसाह कामृत (१६५५), पु० २८, DE, 904, 944, 244, 244, 244, 244, 663 1 हिन्दू विवाह कानून और समिग्टता, प्० 905 1 हिन्दू विवाह कानून की तलाक सम्बन्धी व्यवस्था, प्० २१६। हिन्दू विवाह का भविष्य, प्० ४४३। हिन्दू विवाह का स्वरूप, प्रयोजन और उद्गम, पूर १-२७ । हिन्दू विवाह विषयक नवीन प्रवृत्तियों, ष्० ४२१-४४४-अन्तर्णातीय विवाह, मु०४३४; दाम्पत्य अधिका रो की वियमता की समाप्ति, पृ० ४४१, पत्नी के आवर्ष और स्थिति में परिवर्तन, प्० ४४० ; प्रणय विवाह और रोमांचन प्रेम-प्० ४३२, बरण स्वातंत्रम, पू० ४२७; विवाह को अनिवासैता, पू॰ ४२४; विवाह का स्वरूप, पृ० ४२२; विवाह को वय का कवा उठना, पू । ४३१: विवाह संस्कार में परिवर्तन, पूर्व ४३६।

हिन्दू विवाह बैंधता ज्ञानून (१६४६), To 24, 930, 9801 हिन्दू विवाह सम्बन्धी मुख्य नियम (तानिना) पु॰ = । हिन्दू विवाहों के आधुनिक रूप, पु० २२६। हिन्दू समाज ने संगीत विवाह निपेध के उत्गादक हेतु, पू० ६०-६२। हिन्द् स्तियों की स्थिति का पतन,पु० २७३; इसके कारण, पु० २७३-४। हिरणकेशीनुसम्बः, पु० ४३, १९२, ₹₹₹,₹04-€, ₹041 हिरण्यकेशी श्रीतसूत्र, प्० ३३९। हिराक्तोज (युनानो देवता) 1.955 हिरोडोटस, प्०२५५, ३६०। हिस्टरी ऑफ नैशल, पु० २०३। हुमास्, प्० ३६९। हृदयस्मा विवि, पु २ १४ । हेमात्रि, मृ० ६७, ६३, १२६; देखिये चनुर्वेशं चिन्तामणि । हैमिल्टन, पू० २२८। हैहय राजा, प् ० ३६२। ह्रोनसाग, पु० १२७। बातयोगि विधवाओं के विवाह का निषेध 388 op कवियों के गीत, पू० ११। बार का अबं, पु॰ २४७। ब्रितिमोहन सेन, पू० ७९, १९९, १९३, 1309 899 बंस, पु॰ ३६६। सेतज, पूर्व वह, ३७० । क्षेत्रजपुत को घेष्ठता, प्०३७५। बेबिक, पुरु वेह्ह ।



CATAL CHIED.

Central Archaeological Library, NEW DELHI. 49766 Call No 392.509.54 Jean Author-Title- (E) Gale on filling "A book that is shut is but a block" RCHAEOLOGICAL E GOVT. OF INDIA Please help us to keep the book olean and moving.

12

6